
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 1 Nomor 01, Maret 2026  

215 
 

STRATEGI INOVATIF DALAM EVALUASI PEMBELAJARAN PENDIDIKAN 
AGAMA ISLAM BERBASIS KURIKULUM MERDEKA UNTUK MENUMBUHKAN 

SIKAP FASTABIQUL KHOIROT DI SMP NEGERI 38 MEDAN 

Dinda Amalia1, Arlina Sirait2 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Email: dindaamalia5262@gmail.com1 , arlina@uinsu.ac.id,2  

 

Abstract 
The evaluation of Islamic Religious Education learning within the Merdeka Curriculum remains 
predominantly oriented toward cognitive achievement, resulting in the insufficient internalization of 
fastabiqul khairat values in students’ behavior. This study aims to examine innovative evaluation 
strategies in Islamic Religious Education learning based on the Merdeka Curriculum to foster fastabiqul 
khairat attitudes among students at SMP Negeri 38 Medan. The study employs a qualitative approach 
with a phenomenological research design to understand teachers’ experiences and practices in 
designing and implementing learning evaluation. Research data were collected through observation, 
in-depth interviews, and documentation, with data sources comprising Islamic Religious Education 
teachers, school leaders, and students of SMP Negeri 38 Medan. Data analysis was conducted using 
the interactive model of Miles and Huberman, which includes data reduction, data display, and 
conclusion drawing. Data credibility was ensured through source triangulation and technique 
triangulation. The findings indicate that innovative evaluation strategies based on authentic assessment 
are able to encourage the internalization of fastabiqul khairat values through the continuous 
development of students’ spiritual, social, and moral attitudes, in line with the objectives of Islamic 
Religious Education and the principles of the Merdeka Curriculum. 
Keywords: innovative strategies, learning evaluation, Islamic Religious Education, Merdeka 
Curriculum, fastabiqul khairat 

Abstrak  
Evaluasi pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam Kurikulum Merdeka masih cenderung 
berorientasi pada capaian kognitif sehingga penguatan sikap fastabiqul khairat belum terinternalisasi 
secara optimal dalam perilaku peserta didik. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji strategi inovatif 
evaluasi pembelajaran PAI berbasis Kurikulum Merdeka dalam menumbuhkan sikap fastabiqul khairat 
pada peserta didik di SMP Negeri 38 Medan. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
jenis penelitian fenomenologis untuk memahami pengalaman dan praktik guru dalam merancang serta 
melaksanakan evaluasi pembelajaran. Data penelitian dikumpulkan melalui observasi, wawancara 
mendalam, dan dokumentasi, dengan sumber data yang meliputi guru Pendidikan Agama Islam, 
pimpinan sekolah, dan peserta didik SMP Negeri 38 Medan. Analisis data dilakukan menggunakan 
model interaktif Miles dan Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian data, serta penarikan 
kesimpulan. Keabsahan data dijamin melalui triangulasi sumber dan triangulasi teknik. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa strategi evaluasi inovatif berbasis penilaian autentik mampu mendorong 
internalisasi nilai fastabiqul khairat melalui pembentukan sikap spiritual, sosial, dan moral peserta didik 
secara berkelanjutan, sejalan dengan tujuan Pendidikan Agama Islam dan prinsip Kurikulum Merdeka. 
Kata kunci: Strategi inovatif, evaluasi pembelajaran, Pendidikan Agama Islam, Kurikulum Merdeka, 
fastabiqul khairat 

 

 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 1 Nomor 01, Maret 2026  

216 
 

PENDAHULUAN  
Evaluasi pembelajaran 

merupakan komponen fundamental 

dalam sistem pendidikan karena 

berfungsi menilai ketercapaian tujuan 

pembelajaran pada ranah kognitif, 

afektif, dan psikomotorik peserta didik. 

Uno menegaskan bahwa evaluasi 

berperan sebagai alat pengukuran hasil 

belajar sekaligus dasar untuk 

perbaikan proses pembelajaran secara 

berkelanjutan (Uno, 2007, hal. 23). 

Sejalan dengan itu, Arifin menjelaskan 

bahwa evaluasi pendidikan 

menyediakan informasi sistematis yang 

digunakan sebagai dasar pengambilan 

keputusan dalam peningkatan mutu 

pembelajaran (Arifin, 2021, hal. 45). 

Dari perspektif yang lebih luas, evaluasi 

diposisikan sebagai proses 

berkelanjutan untuk memotret 

perkembangan belajar peserta didik 

secara komprehensif (Sanjaya, 2019, 

hal. 53). 

Dalam konteks Pendidikan 

Agama Islam (PAI), evaluasi diarahkan 

untuk menilai penguasaan 

pengetahuan keagamaan sekaligus 

pembentukan sikap dan perilaku 

religius peserta didik. Arifin 

menyatakan bahwa evaluasi PAI 

mengintegrasikan aspek pengetahuan, 

sikap, dan pengamalan nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan sehari-hari (Arifin, 

2016, hal. 48). Subairi menambahkan 

bahwa evaluasi PAI memiliki peran 

strategis dalam penguatan karakter 

peserta didik dengan mengaitkan 

capaian pembelajaran dengan dimensi 

moral dan spiritual (Subairi, 2025, hal. 

61). Dengan demikian, evaluasi PAI 

menjadi bagian yang tidak terpisahkan 

dari misi pendidikan Islam dalam 

membentuk peserta didik yang utuh.

 Penerapan Kurikulum Merdeka 

membawa perubahan paradigma 

evaluasi pembelajaran menuju 

penilaian yang menekankan proses 

dan perkembangan peserta didik. 

Kementerian Pendidikan menjelaskan 

bahwa asesmen dalam Kurikulum 

Merdeka meliputi asesmen diagnostik, 

formatif, dan sumatif yang 

dilaksanakan secara terpadu 

(Muktamar, 2023, hal. 11). Rohmah 

menekankan bahwa evaluasi dalam 

Kurikulum Merdeka berfungsi sebagai 

sarana refleksi untuk mendukung 

peningkatan kualitas pembelajaran 

secara berkelanjutan (Rohman, 2022, 

hal. 73). Paradigma ini menempatkan 

evaluasi sebagai bagian integral dari 

perencanaan dan pelaksanaan 

pembelajaran. 
Berbagai kajian empiris 

menunjukkan bahwa praktik evaluasi 



 

 
  

pembelajaran PAI di sekolah masih 

didominasi oleh penilaian pada ranah 

kognitif. Sanjaya mengungkapkan 

bahwa tes tertulis masih menjadi 

instrumen utama dalam evaluasi 

pembelajaran PAI (Sanjaya, 2019, hal. 

67). Subairi juga mengidentifikasi 

bahwa penilaian sikap dan perilaku 

religius sering dilakukan secara 

deskriptif tanpa indikator yang 

terstruktur (Subairi, 2023, hal. 64). 

Kondisi ini membatasi fungsi evaluasi 

sebagai instrumen pembentukan 

karakter dan penguatan nilai-nilai 

keislaman dalam proses pembelajaran. 
Evaluasi pembelajaran PAI 

memiliki potensi besar dalam 

menumbuhkan sikap fastabiqul khairat, 

yaitu orientasi untuk berlomba dalam 

kebaikan secara konsisten. Azra 

memaknai fastabiqul khairat sebagai 

sikap etis yang mendorong keunggulan 

moral secara berkelanjutan, baik dalam 

dimensi personal maupun sosial 

(Azyumardi Azra, 2019, hal. 92). 

Penerapan evaluasi autentik dan 

berkelanjutan mendukung internalisasi 

sikap tersebut melalui pemantauan 

partisipasi, perilaku, dan pengamalan 

nilai-nilai Islam peserta didik dalam 

konteks kehidupan nyata (Arifin, 2016, 

hal. 51). 
Kajian tentang evaluasi 

pembelajaran PAI dan Kurikulum 

Merdeka telah berkembang dalam 

literatur pendidikan. Namun, integrasi 

keduanya dalam konteks strategi 

evaluasi yang berorientasi pada 

penguatan sikap fastabiqul khairat 

belum banyak mendapat perhatian. 

Situasi ini menunjukkan perlunya kajian 

yang lebih mendalam mengenai peran 

evaluasi pembelajaran PAI dalam 

mendukung pembentukan karakter 

peserta didik. Oleh karena itu, 

penelitian ini berfokus pada analisis 

strategi evaluasi pembelajaran PAI 

berbasis Kurikulum Merdeka dalam 

menumbuhkan sikap fastabiqul khairat. 

KAJIAN TEORI  
Strategi Pembelajaran Berbasis 
Kurikulum Merdeka 

Secara umum, strategi 

merupakan rancangan langkah-

langkah sistematis yang disusun untuk 

mencapai tujuan tertentu melalui 

proses yang terencana dan terukur. 

Dalam konteks pendidikan, strategi 

dimaknai sebagai perencanaan 

menyeluruh yang mengatur proses 

pembelajaran agar berlangsung efektif, 

efisien, dan berorientasi pada hasil 

yang diharapkan (Efendi & Rozi, 2022, 

hal. 12). Strategi tidak hanya mencakup 

pemilihan metode mengajar, tetapi juga 

menyangkut cara guru mengatur 

interaksi belajar, memilih media, serta 

menentukan bentuk penilaian yang 



 

 
  

sesuai dengan kebutuhan peserta 

didik. Dengan demikian, strategi 

menjadi pedoman bagi guru dalam 

menciptakan pembelajaran yang tidak 

hanya informatif, tetapi juga 

transformatif. 

Dengan demikian, strategi 

pembelajaran berbasis Kurikulum 

Merdeka dapat dipahami sebagai 

upaya sadar dan sistematis guru untuk 

menciptakan pembelajaran yang 

fleksibel, bermakna, serta relevan 

dengan karakteristik siswa. Strategi ini 

memungkinkan integrasi antara aspek 

akademik, spiritual, sosial, dan 

emosional secara seimbang, sehingga 

proses belajar tidak hanya 

menghasilkan peserta didik yang 

cerdas secara intelektual, tetapi juga 

berakhlak dan berkarakter. Dalam 

konteks penelitian ini, pemahaman 

tentang strategi pembelajaran menjadi 

landasan penting bagi penerapan 

strategi inovatif dalam evaluasi 

pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam, yang bertujuan tidak hanya 

menilai capaian kognitif, tetapi juga 

menumbuhkan nilai fastabiqul khoirot 

(semangat berlomba dalam kebaikan) 

pada peserta didik. 

Evaluasi Pembelajaran dalam 
Pendidikan Agama Islam dan 
Kurikulum Merdeka 

Evaluasi pembelajaran 

merupakan komponen penting dalam 

proses pendidikan karena berfungsi 

untuk mengetahui ketercapaian tujuan 

pembelajaran serta sebagai dasar 

perbaikan proses pembelajaran 

selanjutnya. Secara etimologis, 

evaluasi berasal dari kata evaluation 

yang bermakna penilaian atau 

pengukuran terhadap sesuatu 

berdasarkan kriteria tertentu. Dalam 

konteks pendidikan, evaluasi dipahami 

sebagai proses sistematis untuk 

mengumpulkan, menganalisis, dan 

menafsirkan data guna menentukan 

tingkat keberhasilan pembelajaran 

serta sebagai sarana refleksi bagi 

pendidik dalam meningkatkan kualitas 

pembelajaran. Evaluasi pembelajaran 

tidak hanya berorientasi pada hasil 

belajar, tetapi juga mencakup proses 

pembelajaran yang berlangsung. Oleh 

karena itu, evaluasi berfungsi sebagai 

alat pengambilan keputusan dalam 

menentukan tindak lanjut 

pembelajaran, baik dalam bentuk 

perbaikan strategi, metode, maupun 

pendekatan pembelajaran yang 

digunakan oleh guru (Arifin, 2016, hal. 

3). 

Dalam Pendidikan Agama Islam 

(PAI), evaluasi memiliki karakteristik 

yang lebih komprehensif karena tidak 

hanya menilai aspek kognitif, tetapi 



 

 
  

juga menilai perkembangan sikap, nilai, 

dan perilaku keagamaan peserta didik. 

Evaluasi PAI bertujuan untuk 

mengetahui sejauh mana pemahaman 

keagamaan peserta didik 

terinternalisasi dalam kehidupan 

sehari-hari, baik dalam aspek 

keimanan, ibadah, maupun akhlak. 

Dengan demikian, evaluasi dalam PAI 

tidak semata-mata bersifat akademis, 

melainkan juga menjadi instrumen 

pembentukan karakter dan penguatan 

nilai-nilai spiritual peserta didik. 

Evaluasi pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam dalam penelitian ini 

dipusatkan pada aspek sikap afektif 

serta perilaku autentik peserta didik 

yang berperan dalam pembentukan 

karakter religius. 

Berdasarkan kajian teori yang 

telah dipaparkan, penelitian ini 

memandang strategi inovatif dalam 

evaluasi pembelajaran PAI sebagai 

pendekatan yang berfokus pada 

penilaian sikap afektif dan perilaku 

autentik peserta didik. Kedua aspek 

tersebut dinilai relevan dalam 

menumbuhkan nilai fastabiqul khairat 

sesuai dengan prinsip evaluasi 

pembelajaran pada Kurikulum 

Merdeka. 

 
 

Konsep Fastabiqul Khairat dalam 
Pendidikan Islam 

Secara etimologis, istilah 

fastabiqul khairat berasal dari bahasa 

Arab, yaitu fas-tabiqu yang berarti 

“berlomba-lombalah kalian,” dan al-

khairat yang berarti “kebaikan.” Dengan 

demikian, fastabiqul khairat bermakna 

ajakan untuk saling berlomba dalam 

melakukan kebajikan. Nilai ini menjadi 

spiritual agar manusia tidak hanya 

berlomba dalam urusan duniawi, tetapi 

juga dalam memperbanyak amal saleh 

sebagai wujud ketakwaan kepada Allah 

Swt. 

Allah Swt. berfirman dalam Al-

Qur’an: 

mَّٰا ىلٰعَ ءٍيْشَ رٌیدَِق َّناِ  تِْأَی مُُكبِ mُّٰا اًعیمِجَ ۚ  

نَیَْأ امَ اوُنوُكَت تِۗرٰیْخَلْا  ۚ اوُقبَِتسْاَف   

Artinya : “Maka berlomba-

lombalah kamu dalam 

(mengerjakan) kebaikan. Di 

mana saja kamu berada, pasti 

Allah akan mengumpulkan kamu 

semuanya; sesungguhnya Allah 

Maha Kuasa atas segala 

sesuatu.” (QS. Al-Baqarah [2]: 

148) 

Menurut Quraish Shihab 

(Quroish Shihab, 2005, hal. 355) dalam 

Tafsir Al-Mishbah, ayat ini merupakan 

ajakan universal agar manusia 

berlomba-lomba dalam kebajikan 



 

 
  

(fastabiqul khairat), baik dalam bidang 

spiritual maupun sosial. Kompetisi 

dalam kebaikan bukanlah untuk saling 

mengalahkan, melainkan untuk saling 

menginspirasi dan memperbanyak 

amal saleh sebagai wujud pengabdian 

kepada Allah Swt. Setiap umat memiliki 

arah dan jalan kebaikan masing-

masing, dan Allah akan mengumpulkan 

seluruh manusia untuk memperlihatkan 

hasil amal mereka. Oleh karena itu, 

ayat ini menanamkan semangat 

toleransi, tanggung jawab, dan 

progresivitas dalam kehidupan sosial. 

Nilai fastabiqul khairat 

sebagaimana ditegaskan dalam ayat 

tersebut dipertegas kembali melalui 

hadis riwayat Muslim no. 1893 yang 

berbunyi,  

ّنإِ عَدِبُْأ يبِ ينِلْمِحْاَف ىلص الله ھیلع ملسو لَاَقَف يِ  

نْعَ يبَِأ دٍوُعسْمَ  ِ،يّرِاصَنَْلأا لَاَق ءَاجَ لٌجُرَ ىَلإِِ يّبَِّنلا  

ُھُلمِحَْی لَاَقَف لُوُسرَ mَِّا ىلص mَِّا ھیلع ملسو   

" امَ يدِنْعِ " لَاَقَف لٌجُرَ اَی لَوُسرَ mَِّا اَنَأ ُھُّلُدَأ ىَلعَ نْمَ   

لَاَقَف  

" " نْمَ َّلَد ىَلعَ رٍیْخَُ ھَلَف لُْثمِ رِجَْأ ھِلِعِاَف     

di mana Rasulullah SAW 

bersabda bahwa  “Seorang 

laki-laki datang kepada Nabi 

Saw dan berkata: 

‘Sesungguhnya 

tungganganku telah mati, 

maka bawalah aku 

(berikanlah aku 

tunggangan). Lalu 

Rasulullah Saw bersabda: 

‘Aku tidak memiliki sesuatu 

(untuk membawamu). 

Kemudian seorang laki-laki 

berkata: ‘Wahai Rasulullah, 

aku akan menunjukkan 

kepadanya seseorang yang 

dapat memberinya 

tunggangan. Maka 

Rasulullah Saw bersabda: 

Barang siapa menunjukkan 

kepada suatu kebaikan, 

maka ia akan mendapatkan 

pahala seperti pahala orang 

yang melakukannya.”  

Hadis ini menunjukkan bahwa 

kontribusi terhadap kebaikan tidak 

hanya diwujudkan melalui tindakan 

langsung, tetapi juga melalui 

pemberian arahan, bimbingan, serta 

fasilitasi yang mengantarkan orang lain 

kepada amal saleh. Dengan demikian, 

ayat dan hadis tersebut membentuk 

dasar teologis tentang pentingnya 

berlomba-lomba dalam kebaikan dan 

mendukung terciptanya budaya saling 

menolong dalam Islam. (Al-Hajjaj, 

2007, hal. 227) 

Pemahaman ini sejalan dengan 

pandangan Khozin (Khozin, 2018, hal. 

18) bahwa fastabiqul khairat 

merupakan dorongan moral yang 

berakar pada semangat persaudaraan 

dan penghargaan terhadap perbedaan 



 

 
  

di antara manusia. Islam memandang 

keberagaman bukan sebagai sumber 

perpecahan, melainkan sebagai sarana 

untuk saling mengenal (lita‘ārafu) dan 

bekerja sama dalam kebaikan, 

sebagaimana ditegaskan dalam QS. 

Al-Hujurat ayat 13. 

Strategi Inovatif dalam Evaluasi 
Pembelajaran PAI 

Strategi inovatif dapat dipahami 

sebagai pendekatan yang dirancang 

untuk menghadirkan pembaruan dalam 

proses pembelajaran dengan 

menekankan keterlibatan aktif peserta 

didik, pengalaman belajar yang 

bermakna, serta pengembangan 

potensi secara optimal. Strategi ini tidak 

sekadar dimaknai sebagai penerapan 

metode atau media baru, melainkan 

sebagai cara pendidik merancang 

pengalaman belajar yang mampu 

mendorong peserta didik untuk berpikir, 

berefleksi, dan memaknai proses 

belajar yang mereka jalani. 

Pemahaman tersebut sejalan dengan 

pemikiran John Dewey yang 

memandang pendidikan sebagai 

proses rekonstruksi pengalaman 

melalui aktivitas belajar yang bermakna 

(Dewey, 1916, hal. 76–78) 

Menurut Dewey, pembelajaran 

yang efektif harus berangkat dari 

pengalaman konkret peserta didik 

(learning by doing) serta mendorong 

berkembangnya kemampuan berpikir 

reflektif. Dalam konteks ini, inovasi 

dalam strategi pembelajaran terletak 

pada kemampuan pendidik 

menciptakan situasi belajar yang 

memungkinkan peserta didik terlibat 

secara aktif dalam proses memahami 

dan mengonstruksi pengetahuan, 

bukan sekadar menerima informasi 

secara pasif  

Lebih lanjut, prinsip pendidikan 

merdeka yang digagas Ki Hadjar 

Dewantara memberikan dasar filosofis 

bagi penerapan strategi inovatif dalam 

konteks pendidikan di Indonesia. 

Prinsip ini menekankan bahwa proses 

pembelajaran, termasuk kegiatan 

evaluasi, hendaknya diposisikan 

sebagai sarana pembinaan dan 

refleksi, bukan sebagai alat 

penghakiman terhadap peserta didik. 

Dengan demikian, evaluasi menjadi 

bagian dari strategi inovatif yang 

berfungsi untuk membantu peserta 

didik mengenali perkembangan diri, 

sikap, dan karakter yang dimilikinya. 

(Efendi, P. M., Muhtar, T., & 

Herlambang, 2024, hal. 112-114)  

Maka, strategi inovatif dalam 

pembelajaran dapat diintegrasikan ke 

dalam evaluasi pembelajaran sebagai 

pendekatan penilaian yang tidak hanya 

berorientasi pada hasil akhir, tetapi 

juga memperhatikan proses, 



 

 
  

pengalaman belajar, dan 

perkembangan sikap peserta didik. 

Pendekatan ini relevan diterapkan 

dalam pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam karena memungkinkan 

pendidik menilai aspek kognitif, afektif, 

dan perilaku peserta didik secara 

seimbang, termasuk dalam 

menumbuhkan nilai fastabiqul khairat 

melalui evaluasi yang kontekstual dan 

berorientasi pada pembentukan 

karakter. 

METODE PENELITIAN  
Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif dengan 

jenis penelitian fenomenologis yang 

bertujuan untuk memahami secara 

mendalam pengalaman guru dalam 

menerapkan strategi inovatif evaluasi 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

(PAI) berbasis Kurikulum Merdeka 

dalam menumbuhkan sikap fastabiqul 

khairat pada siswa kelas VII SMP 

Negeri 38 Medan (Creswell, 2014, hal. 

32). Penelitian dilaksanakan selama 

dua bulan, yaitu Mei hingga Juni 2025. 

Data dikumpulkan melalui observasi, 

wawancara mendalam, dan 

dokumentasi untuk memperoleh 

gambaran menyeluruh mengenai 

praktik evaluasi pembelajaran PAI di 

kelas (Bogdan, Robert C.; Biklen, 2007, 

hal. 110). Sumber data dalam 

penelitian ini berasal dari kepala 

sekolah, guru PAI, wali kelas VII, serta 

dokumen pendukung yang relevan 

dengan konteks penelitian (Arikunto, 

2013, hal. 172). 

Analisis data dilakukan 

menggunakan model interaktif Miles 

dan Huberman yang meliputi reduksi 

data, penyajian data, serta penarikan 

kesimpulan dan verifikasi (Miles & 

Huberman, 1992, hal. 31). Keabsahan 

data dijaga melalui perpanjangan 

keikutsertaan di lapangan, ketekunan 

pengamatan, triangulasi sumber dan 

metode, serta analisis kasus negatif. 

(Lincoln & Guba, 1985, hal. 301). 

Perpanjangan keikutsertaan dan 

ketekunan pengamatan dilakukan 

melalui keterlibatan peneliti secara 

intensif dan pengamatan berulang 

untuk memperoleh pemahaman yang 

mendalam terhadap konteks penelitian 

Triangulasi dilakukan dengan 

membandingkan data hasil observasi, 

wawancara, dan dokumentasi guna 

meningkatkan kredibilitas temuan 

(Denzin, 2012, hal. 82). Analisis kasus 

negatif dilakukan dengan mengkaji 

data yang tidak sejalan dengan pola 

umum hasil penelitian guna 

memperoleh pemahaman yang lebih 

utuh. Pendekatan ini sejalan dengan 

pandangan Moleong bahwa kredibilitas 

penelitian kualitatif diperoleh melalui 

keterlibatan peneliti dan pengamatan 



 

 
  

berkelanjutan di lapangan (Moleong, 

2019, hal. 15) 

HASIL PENELITIAN  
Evaluasi Pembelajaran PAI Berbasis 
Kurikulum Merdeka di SMP Negeri 38 
Medan 

Berdasarkan hasil analisis data, 

evaluasi pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI) di SMP Negeri 38 

Medan menunjukkan bahwa evaluasi 

tidak hanya berfungsi untuk menilai 

capaian belajar peserta didik, tetapi 

juga diarahkan sebagai bagian dari 

proses pembinaan sikap dan perilaku 

keagamaan. Evaluasi dilaksanakan 

secara terintegrasi dalam kegiatan 

pembelajaran dan kehidupan sekolah 

sehari-hari, sehingga penilaian bersifat 

kontekstual dan berkelanjutan sesuai 

dengan prinsip Kurikulum Merdeka. 

Data hasil observasi, 

wawancara, dan dokumentasi 

menunjukkan bahwa guru PAI 

menerapkan strategi evaluasi yang 

menekankan penilaian aspek sikap 

(afektif) dan perilaku autentik peserta 

didik. Fokus evaluasi tersebut 

dipandang relevan dalam mendukung 

pembentukan karakter religius serta 

menumbuhkan sikap fastabiqul khairat 

melalui pembiasaan nilai-nilai Islam 

dalam aktivitas pembelajaran dan 

interaksi sosial di lingkungan sekolah. 

A. Evaluasi Diagnostik dalam 
Pembelajaran Pendidikan 
Agama Islam 

Berdasarkan hasil observasi 

awal pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam di SMP Negeri 38 Medan, 

evaluasi diagnostik dilaksanakan pada 

tahap awal kegiatan pembelajaran 

sebagai upaya untuk mengetahui 

kondisi awal peserta didik. Evaluasi ini 

dilakukan melalui pengamatan sikap 

peserta didik, respons terhadap 

pertanyaan awal pembelajaran, serta 

keterlibatan peserta didik dalam 

kegiatan pembuka seperti doa dan 

apersepsi. Dalam pelaksanaannya, 

guru mengawali pembelajaran dengan 

mengajukan pertanyaan-pertanyaan 

sederhana yang berkaitan dengan 

kebiasaan keagamaan peserta didik 

serta pengalaman sehari-hari yang 

relevan dengan materi pembelajaran. 

Kegiatan tersebut dimanfaatkan untuk 

memetakan kesiapan belajar peserta 

didik, khususnya pada aspek afektif 

dan spiritual, sehingga guru dapat 

menyesuaikan strategi pembelajaran 

sebelum materi inti disampaikan.Hal ini 

tercermin dalam pernyataan berikut: 

“Biasanya saya lihat dulu 

kondisi mereka di awal, dari 

sikap, respons, sampai 

kebiasaan ibadahnya. Dari 

situ saya bisa menyesuaikan 



 

 
  

cara menyampaikan materi.” 

(Inf.1 G.ED) 

Selain itu, hasil observasi juga 

menunjukkan bahwa guru melakukan 

penilaian awal secara nonformal 

melalui pengamatan kedisiplinan, 

kesiapan mengikuti pembelajaran, 

serta sikap peserta didik dalam 

merespons arahan guru. Informasi 

awal tersebut dimanfaatkan sebagai 

dasar penyesuaian pendekatan 

pembelajaran, terutama dalam 

pembinaan sikap dan karakter 

keagamaan peserta didik. Praktik ini 

tampak dari konsistensi guru dalam 

menyesuaikan tempo serta metode 

pembelajaran berdasarkan kondisi 

kelas, sebagaimana diungkapkan 

berikut: 

“Kalau saya lihat anak-anak 

kurang siap atau suasana 

kelas kurang kondusif, saya 

ubah pendekatan dulu 

supaya mereka lebih siap 

menerima pelajaran.” (Inf.2 

WK.ED) 

Berdasarkan uraian tersebut, 

dapat disimpulkan bahwa evaluasi 

diagnostik dalam pembelajaran PAI 

berfungsi sebagai langkah awal untuk 

memahami kesiapan belajar serta 

kondisi sikap dan spiritual peserta didik. 

Evaluasi ini tidak digunakan sebagai 

alat pengukuran formal, melainkan 

sebagai dasar pengambilan keputusan 

pedagogis dalam merancang 

pembelajaran yang lebih kontekstual 

dan responsif terhadap kondisi peserta 

didik. 

Hasil ini sejalan dengan 

pandangan Mulyasa yang menyatakan 

bahwa evaluasi awal pembelajaran 

berfungsi untuk mengenali karakteristik 

dan kesiapan peserta didik agar guru 

dapat menentukan strategi 

pembelajaran yang sesuai dengan 

kebutuhan belajar peserta didik 

(Mulyasa, 2018, hal. 140). Selaras 

dengan itu, Sanjaya menegaskan 

bahwa evaluasi diagnostik merupakan 

bagian penting dalam pembelajaran 

karena membantu guru memahami 

kondisi awal peserta didik sebagai 

landasan pembinaan sikap dan 

karakter dalam proses pembelajaran 

(Sanjaya, 2019, hal. 82). 

B. Evaluasi Formatif dalam 
Pembelajaran Pendidikan 
Agama Islam 

Berdasarkan hasil observasi 

selama proses pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam di SMP 

Negeri 38 Medan, evaluasi formatif 

dilakukan dalam bentuk pertanyaan 

lisan, pengamatan sikap, serta 

pemberian penguatan dan arahan 

langsung kepada peserta didik selama 



 

 
  

kegiatan pembelajaran berlangsung. 

Evaluasi ini dilaksanakan secara 

berkelanjutan sebagai upaya untuk 

memantau perkembangan 

pemahaman dan sikap peserta didik 

terhadap materi yang disampaikan. 

Praktik evaluasi formatif tampak 

melalui keterlibatan peserta didik dalam 

diskusi kelas, respons terhadap 

pertanyaan guru, serta sikap peserta 

didik dalam mengikuti rangkaian 

kegiatan pembelajaran. 

Dalam pelaksanaannya, guru 

secara aktif mengajukan pertanyaan 

pemantik dan memberikan arahan 

singkat untuk mengetahui sejauh mana 

peserta didik memahami materi serta 

menunjukkan sikap yang sesuai 

selama pembelajaran. Pengamatan 

tidak hanya diarahkan pada ketepatan 

jawaban peserta didik, tetapi juga pada 

kesungguhan mengikuti pembelajaran, 

keberanian mengemukakan pendapat, 

serta sikap menghargai pendapat 

teman. Praktik tersebut menunjukkan 

bahwa evaluasi formatif dimanfaatkan 

sebagai sarana pemantauan proses 

pembelajaran sekaligus perbaikan 

pendekatan pembelajaran secara 

langsung, sebagaimana tercermin 

dalam pernyataan berikut: 

“Kalau di tengah pelajaran 

saya lihat mereka kurang 

paham atau mulai tidak 

fokus, biasanya saya ulangi 

dengan cara lain atau beri 

contoh yang lebih dekat 

dengan kehidupan mereka.” 

(Inf.1 G.EF) 

Selain itu, hasil observasi 

menunjukkan bahwa evaluasi formatif 

juga digunakan sebagai sarana 

pembinaan sikap peserta didik. Guru 

memberikan penguatan secara lisan 

ketika peserta didik menunjukkan sikap 

positif, seperti kejujuran dalam 

menjawab pertanyaan, kesopanan 

dalam berbicara, serta kerja sama 

dalam kegiatan kelompok. Sebaliknya, 

ketika ditemukan sikap yang kurang 

sesuai, guru memberikan arahan dan 

teguran secara persuasif tanpa 

menghentikan jalannya pembelajaran. 

Pendekatan tersebut terlihat dari cara 

guru menegur peserta didik secara 

langsung namun tetap menjaga 

kelangsungan proses pembelajaran, 

sebagaimana diungkapkan berikut: 

“Saya lebih sering menegur 

sambil berjalan, jadi tidak 

memutus pelajaran, tapi 

anak-anak tetap sadar kalau 

sikap mereka perlu 

diperbaiki.” (Inf.2 WK.EF) 

Berdasarkan uraian tersebut, 

evaluasi formatif dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam berfungsi 



 

 
  

sebagai alat pemantauan 

perkembangan belajar peserta didik 

secara berkelanjutan. Evaluasi ini tidak 

difokuskan pada pemberian nilai, 

melainkan pada proses pembinaan 

pemahaman, sikap, dan keterlibatan 

peserta didik selama pembelajaran 

berlangsung. Melalui evaluasi formatif, 

guru dapat melakukan penyesuaian 

strategi pembelajaran secara langsung 

agar proses pembelajaran tetap 

berjalan secara efektif dan tujuan 

pembelajaran dapat tercapai secara 

optimal. 

Hasil ini sejalan dengan 

pandangan Black dan Wiliam yang 

menyatakan bahwa evaluasi formatif 

berperan penting dalam meningkatkan 

kualitas pembelajaran karena 

memberikan umpan balik secara 

berkelanjutan bagi guru dan peserta 

didik untuk memperbaiki proses belajar 

(Black, Paul; Wiliam, 2009, hal. 9). 

Selaras dengan itu, Suyadi 

menegaskan bahwa evaluasi formatif 

dalam pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam memiliki peran strategis 

dalam pembinaan sikap dan karakter 

peserta didik karena dilaksanakan 

secara terus-menerus dan terintegrasi 

dengan proses pembelajaran (Suyadi, 

2022b, hal. 104). 

C. Evaluasi Sumatif dalam 
Pembelajaran Pendidikan 
Agama Islam 

Berdasarkan hasil observasi 

pada akhir proses pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam di SMP 

Negeri 38 Medan, evaluasi sumatif 

dilaksanakan sebagai bentuk penilaian 

akhir untuk mengetahui ketercapaian 

tujuan pembelajaran yang telah 

dilaksanakan. Evaluasi ini dilakukan 

pada akhir materi atau akhir periode 

pembelajaran melalui tes tertulis dan 

penugasan yang disesuaikan dengan 

capaian pembelajaran. Pelaksanaan 

evaluasi sumatif dimanfaatkan oleh 

guru untuk memperoleh gambaran 

umum mengenai penguasaan materi 

serta sikap peserta didik setelah 

mengikuti rangkaian pembelajaran. 

Dalam pelaksanaannya, guru 

menggunakan evaluasi sumatif dalam 

bentuk soal tertulis yang diberikan 

setelah materi selesai dibahas. Soal-

soal tersebut dirancang untuk 

mengukur pemahaman peserta didik 

terhadap materi pembelajaran yang 

telah dipelajari. Selain tes tertulis, guru 

juga mempertimbangkan hasil tugas 

peserta didik sebagai bagian dari 

penilaian akhir pembelajaran. Praktik 

ini menunjukkan bahwa evaluasi 

sumatif digunakan sebagai sarana 

pengukuran capaian pembelajaran 



 

 
  

secara menyeluruh, sebagaimana 

tercermin dalam pernyataan berikut: 

“Kalau materinya sudah 

selesai, biasanya saya beri 

soal tertulis untuk melihat 

sejauh mana mereka 

memahami pelajaran yang 

sudah disampaikan.” (Inf.1 

G.ES) 

Selain mengukur penguasaan 

materi, hasil observasi menunjukkan 

bahwa evaluasi sumatif juga digunakan 

sebagai dasar refleksi pembelajaran 

oleh guru. Hasil evaluasi akhir 

dianalisis untuk mengetahui bagian 

materi yang telah dipahami dengan 

baik maupun yang masih memerlukan 

penguatan. Informasi tersebut 

dimanfaatkan sebagai bahan 

pertimbangan dalam perencanaan 

pembelajaran selanjutnya, baik dalam 

pengulangan materi maupun 

penyesuaian metode pembelajaran. 

Hal ini tampak dari pernyataan berikut: 

“Dari hasil ulangan itu saya 

bisa tahu materi mana yang 

sudah masuk dan mana 

yang perlu diulang atau 

diperjelas lagi ke depannya.” 

(Inf.2 WK.ES) 

Berdasarkan uraian tersebut, 

dapat disimpulkan yakni, evaluasi 

sumatif dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam berfungsi 

sebagai alat untuk mengukur 

pencapaian hasil belajar peserta didik 

pada akhir pembelajaran. Evaluasi ini 

tidak hanya digunakan sebagai dasar 

pemberian nilai, tetapi juga sebagai 

bahan refleksi bagi guru dalam 

mengevaluasi efektivitas pembelajaran 

yang telah dilaksanakan. 

Hasil ini sejalan dengan 

pendapat Brown yang menyatakan 

bahwa evaluasi sumatif bertujuan untuk 

menilai sejauh mana tujuan 

pembelajaran telah tercapai setelah 

seluruh rangkaian pembelajaran 

selesai dilaksanakan (Brown, 2010, 

hal. 45). Selaras dengan itu, Arifin 

menegaskan bahwa evaluasi sumatif 

memiliki peran penting sebagai dasar 

pengambilan keputusan dalam 

pelaporan hasil belajar serta perbaikan 

pembelajaran di tahap berikutnya 

(Arifin, 2016, hal. 52). 

D. Evaluasi Autentik dalam 
Pembelajaran Pendidikan 
Agama Islam 

Berdasarkan hasil penelitian di 

SMP Negeri 38 Medan, evaluasi 

autentik dalam pembelajaran PAI 

difokuskan pada penilaian sikap dan 

perilaku nyata peserta didik yang 

tercermin dalam aktivitas pembelajaran 

dan kegiatan keagamaan. Evaluasi ini 

tidak dilakukan melalui tes tertulis 



 

 
  

semata, melainkan melalui 

pengamatan langsung terhadap sikap, 

kebiasaan, serta keterlibatan peserta 

didik dalam berbagai aktivitas yang 

mencerminkan nilai-nilai Islam. Dengan 

demikian, evaluasi autentik menjadi 

sarana penting dalam menumbuhkan 

kesadaran beragama dan semangat 

fastabiqul khairat pada diri peserta didik 

secara berkelanjutan. 

1. Sikap Spiritual 

Berdasarkan hasil analisis data, 

evaluasi autentik dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMP 

Negeri 38 Medan pada aspek sikap 

spiritual dilakukan melalui pengamatan 

langsung terhadap perilaku religius 

peserta didik yang muncul selama 

proses pembelajaran berlangsung. 

Penilaian ini tidak diwujudkan dalam 

bentuk tes tertulis, melainkan melalui 

pembiasaan dan aktivitas keagamaan 

yang terintegrasi dalam kegiatan 

belajar, seperti doa bersama, 

penyampaian kisah teladan, refleksi 

pengalaman keagamaan, serta pesan 

moral di akhir pembelajaran. Melalui 

kegiatan tersebut, guru menilai sikap 

spiritual peserta didik berdasarkan 

indikator keterlibatan, kesungguhan, 

kedisiplinan, dan konsistensi perilaku 

religius yang ditunjukkan secara nyata. 

Dengan demikian, evaluasi sikap 

spiritual dilaksanakan secara 

berkelanjutan dan kontekstual sebagai 

bentuk penilaian autentik yang menilai 

internalisasi nilai-nilai keislaman dalam 

perilaku sehari-hari peserta didik. 

a. Evaluasi Sikap Spiritual Melalui 
Doa Bersama  

Berdasarkan hasil analisis data, 

pelaksanaan evaluasi pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMP 

Negeri 38 Medan diawali dengan 

pembiasaan membaca doa sebelum 

dan sesudah kegiatan pembelajaran. 

Kegiatan ini dilakukan secara rutin 

dengan melibatkan peserta didik 

secara bergiliran untuk memimpin doa. 

Pembiasaan tersebut tidak hanya 

berfungsi sebagai rutinitas religius, 

tetapi juga dimanfaatkan guru sebagai 

sarana evaluasi sikap spiritual peserta 

didik dalam proses pembelajaran. 

Dalam pelaksanaannya, guru 

melakukan penilaian sikap melalui 

observasi langsung terhadap perilaku 

peserta didik selama kegiatan doa 

berlangsung. Aspek yang dinilai 

meliputi ketertiban mengikuti doa, 

kesungguhan dalam membaca doa, 

sikap hormat, serta kesiapan peserta 

didik dalam memulai pembelajaran 

setelah doa selesai. Penilaian ini tidak 

diwujudkan dalam bentuk tes tertulis 

atau angka, melainkan dalam bentuk 

catatan sikap dan penilaian deskriptif 

yang digunakan guru untuk memantau 



 

 
  

perkembangan sikap spiritual peserta 

didik secara berkelanjutan. Hal ini 

sebagaimana disampaikan oleh 

informan berikut: 

“Setiap pelajaran kami mulai 

dengan membaca doa 

bersama. Saya ingin anak-

anak sadar bahwa belajar itu 

ibadah. Dengan begitu, 

mereka terbiasa memulai 

aktivitas dengan mengingat 

Allah.” (Inf.1 G. MD) 

Selain melakukan pengamatan, 

guru juga memberikan tindak lanjut 

hasil penilaian sikap berupa penguatan 

secara langsung, baik dalam bentuk 

apresiasi kepada peserta didik yang 

menunjukkan sikap tertib dan khusyuk, 

maupun teguran persuasif kepada 

peserta didik yang kurang serius 

mengikuti doa. Hasil analisis data 

menunjukkan bahwa pembiasaan doa 

bersama berdampak positif terhadap 

kesiapan dan sikap peserta didik dalam 

mengikuti pembelajaran, sebagaimana 

diungkapkan berikut: 

“Anak-anak jadi lebih sopan 

dan fokus setelah doa. 

Suasananya tenang dan 

mereka terlihat lebih siap 

belajar.” (Inf.2 WK. MD) 

Berdasarkan uraian tersebut, 

dapat disimpulkan bahwa evaluasi 

pembelajaran PAI melalui pembiasaan 

doa bersama merupakan bentuk 

penilaian autentik terhadap sikap 

spiritual peserta didik. Melalui kegiatan 

ini, guru menilai perilaku nyata peserta 

didik dalam konteks pembelajaran 

sehari-hari, khususnya terkait 

kedisiplinan, kesungguhan, dan 

kesadaran spiritual. Evaluasi ini tidak 

berorientasi pada pencapaian nilai 

numerik, melainkan pada pembinaan 

dan pemantauan perkembangan sikap 

religius peserta didik secara 

berkelanjutan. 

Hal ini sejalan dengan pendapat 

Marzuki  yang menegaskan bahwa 

pembiasaan doa bersama di 

lingkungan sekolah mampu 

menumbuhkan kesadaran spiritual 

serta memperkuat kedekatan peserta 

didik dengan Allah SWT (Marzuki, 

2022, hal. 48) Selain itu, Arifin  

menyatakan bahwa pembiasaan 

praktik ibadah sederhana dalam 

pembelajaran berperan penting dalam 

menanamkan nilai religius secara 

berkelanjutan melalui evaluasi sikap 

peserta didik. (Arifin, 2021, hal. 17) 

b. Evaluasi Sikap Spiritual Melalui 
Kisah Teladan Nabi 

Berdasarkan hasil analisis data, 

guru Pendidikan Agama Islam di SMP 

Negeri 38 Medan melaksanakan 

evaluasi sikap spiritual dan moral 



 

 
  

peserta didik melalui penyampaian 

kisah teladan Nabi dan tokoh Islam 

pada akhir pembelajaran. Kegiatan ini 

dimanfaatkan sebagai sarana penilaian 

afektif dengan cara mengamati respons 

peserta didik selama dan setelah kisah 

disampaikan, seperti perhatian saat 

menyimak, munculnya sikap empati, 

kemampuan mengidentifikasi nilai 

keteladanan (kejujuran, kesabaran, 

dan tanggung jawab), serta kesediaan 

mengaitkan nilai tersebut dengan 

pengalaman atau perilaku pribadi. 

Penilaian dilakukan secara kualitatif 

melalui observasi langsung sebagai 

dasar untuk melihat tingkat internalisasi 

nilai-nilai akhlak dalam diri peserta 

didik.Hal ini tercermin dalam 

pernyataan berikut: 

“Biasanya saya menutup 

pelajaran dengan kisah Nabi 

atau sahabat. Dari situ saya 

bisa melihat bagaimana 

respons anak-anak, apakah 

mereka memahami nilai 

yang ada dalam cerita 

tersebut.” (Inf.1 G.CN) 

Selain itu, hasil observasi 

menunjukkan bahwa peserta didik 

kerap menyampaikan tanggapan 

berupa niat untuk meneladani sikap 

Nabi, seperti kejujuran, kesabaran, dan 

tanggung jawab. Respons tersebut 

digunakan guru sebagai dasar 

penilaian sikap spiritual dan moral 

peserta didik secara kualitatif. Kondisi 

ini diperkuat oleh pernyataan berikut: 

“Setelah mendengar kisah 

Nabi, anak-anak sering 

mengaitkan ceritanya 

dengan pengalaman mereka 

sendiri. Ada yang 

menyampaikan ingin meniru 

sifat sabar atau kejujuran 

Nabi.” (Inf.2 WK.CN) 

Berdasarkan uraian tersebut, 

dapat disimpulkan bahwa evaluasi 

pembelajaran PAI melalui kisah teladan 

Nabi merupakan bentuk penilaian sikap 

spiritual dan moral yang dilakukan 

melalui pengamatan respons afektif 

dan refleksi peserta didik. Evaluasi ini 

memungkinkan guru menilai sejauh 

mana nilai-nilai keteladanan Nabi 

terinternalisasi dalam diri peserta didik 

dan tercermin dalam kesadaran serta 

niat berperilaku positif dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Hal ini sejalan dengan pendapat 

Mujib yang menyatakan bahwa 

pendidikan nilai melalui kisah mampu 

menumbuhkan empati dan kesadaran 

moral peserta didik karena menyentuh 

aspek emosional dan spiritual secara 

mendalam. (Mujib, 2020, hal. 115). 

Senada dengan itu, Mustofa 



 

 
  

menjelaskan bahwa metode kisah 

dalam pembelajaran PAI berfungsi 

sebagai media internalisasi nilai akhlak 

melalui keteladanan tokoh, sehingga 

peserta didik terdorong untuk 

menerapkan nilai-nilai tersebut dalam 

perilaku nyata sehari-hari (Mustopa et 

al., 2021)  

c. Evaluasi Sikap Spiritual melalui 
Refleksi Pengalaman Keagamaan 

Berdasarkan hasil analisis data, 

guru Pendidikan Agama Islam di SMP 

Negeri 38 Medan memberikan 

kesempatan kepada peserta didik 

untuk berbagi pengalaman keagamaan 

pada akhir kegiatan pembelajaran 

sebagai bentuk evaluasi sikap afektif 

dan spiritual. Kegiatan ini dimanfaatkan 

sebagai sarana penilaian untuk melihat 

sejauh mana nilai-nilai agama yang 

telah dipelajari diinternalisasikan dan 

diterapkan dalam kehidupan sehari-

hari. Penilaian dilakukan melalui 

observasi langsung terhadap isi 

pengalaman yang disampaikan peserta 

didik, kejujuran dalam bercerita, 

kesadaran diri, serta kedewasaan sikap 

dalam merefleksikan perilaku 

keagamaan. Hal tersebut tercermin 

dalam pernyataan berikut: 

“Biasanya saya beri waktu di 

akhir pelajaran untuk anak-

anak menceritakan 

pengalaman mereka. Ada 

yang cerita tentang 

membantu orang tua, ada 

juga yang mengaku sedang 

belajar mengendalikan 

emosi. Dari situ saya bisa 

tahu seberapa jauh mereka 

mempraktikkan nilai agama.” 

(Inf.1 G.BK) 

Selain menilai isi refleksi peserta 

didik, guru juga melakukan penilaian 

sikap melalui pengamatan terhadap 

cara peserta didik menyampaikan 

pengalaman serta sikap saat 

menyimak pengalaman teman, seperti 

keberanian berbicara, empati, dan 

penghargaan terhadap pendapat orang 

lain. Indikator-indikator tersebut 

digunakan guru untuk menilai 

perkembangan sikap reflektif dan sosial 

peserta didik secara kualitatif. Hal ini 

diperkuat oleh pernyataan berikut: 

“Setiap kali mereka berbagi 

cerita, suasana kelas jadi 

lebih hidup. Anak-anak bisa 

belajar dari pengalaman 

temannya, dan itu membuat 

mereka lebih saling 

menghargai.” (Inf.2 WK.BK) 

Berdasarkan uraian tersebut, 

evaluasi pembelajaran PAI melalui 

kegiatan berbagi pengalaman 

keagamaan berfungsi sebagai 

penilaian autentik yang menekankan 



 

 
  

refleksi diri dan pengamatan perilaku 

nyata peserta didik. Evaluasi ini tidak 

berorientasi pada skor angka, 

melainkan pada pemetaan 

perkembangan sikap reflektif, empati, 

dan kesadaran moral peserta didik 

sebagai dasar pembinaan karakter 

religius secara berkelanjutan. 

Hal tersebut sejalan dengan 

pendapat Rohman yang menyatakan 

bahwa evaluasi sikap dan spiritual 

peserta didik dapat dilakukan melalui 

kegiatan reflektif, seperti berbagi 

pengalaman keagamaan, sebagai 

bentuk penilaian autentik terhadap 

perilaku peserta didik. (Rohman, 2022, 

hal. 135). Selain itu, Suyadi 

menegaskan bahwa pembelajaran 

yang memberi ruang refleksi terhadap 

pengalaman pribadi peserta didik 

mampu mengembangkan dimensi 

afektif dan spiritual secara lebih 

bermakna serta berkelanjutan (Suyadi, 

2022a, hal. 102). 

d. Evaluasi Sikap Spiritual melalui 
Ceramah Singkat di Akhir 
Pembelajaran 

Berdasarkan hasil analisis data, 

guru Pendidikan Agama Islam di SMP 

Negeri 38 Medan melaksanakan 

evaluasi sikap spiritual peserta didik 

melalui kegiatan ceramah penutup di 

akhir pembelajaran. Ceramah singkat 

ini berisi pesan moral dan nilai-nilai 

keislaman yang relevan dengan 

kehidupan peserta didik, seperti 

kejujuran, tanggung jawab, rasa 

syukur, dan sikap saling menghargai. 

Kegiatan tersebut dimanfaatkan guru 

sebagai sarana evaluasi untuk menilai 

sejauh mana peserta didik memahami 

dan menginternalisasi nilai-nilai 

spiritual yang telah dipelajari dalam 

pembelajaran PAI. Hal ini sebagaimana 

diungkapkan oleh guru PAI berikut: 

“Menutup pelajaran dengan 

nasihat atau pesan singkat, 

misalnya tentang kejujuran 

atau rasa syukur. Dari 

respons anak-anak, saya 

tahu mana yang benar-benar 

memahami dan 

menerapkannya dalam 

sikap.” (Inf.1 WK.CS) 

Dalam pelaksanaannya, 

penilaian sikap spiritual dilakukan 

melalui observasi langsung terhadap 

respons peserta didik selama ceramah 

berlangsung. Guru menilai indikator 

seperti perhatian dan keseriusan dalam 

menyimak pesan moral, sikap tubuh 

dan ekspresi peserta didik, serta 

kemampuan peserta didik menanggapi 

atau mengaitkan nasihat yang 

disampaikan dengan perilaku sehari-

hari. Selain itu, guru juga 

memperhatikan perubahan sikap 



 

 
  

peserta didik setelah kegiatan ceramah 

sebagai bahan evaluasi kualitatif 

terhadap perkembangan sikap spiritual 

mereka. Hal ini diperkuat oleh 

pernyataan berikut: 

“Ceramah singkat itu justru 

yang paling berkesan bagi 

siswa. Mereka sering 

bercerita kembali tentang 

pesan yang disampaikan 

guru PAI, bahkan di luar jam 

pelajaran.” (Inf.2 KS.CS) 

Berdasarkan uraian tersebut, 

dapat disimpulkan bahwa evaluasi 

pembelajaran PAI melalui ceramah 

penutup berfungsi sebagai penilaian 

autentik pada aspek sikap spiritual 

peserta didik. Evaluasi ini tidak 

berorientasi pada pemberian skor 

numerik, melainkan pada pemetaan 

tingkat internalisasi nilai-nilai moral dan 

spiritual melalui pengamatan perilaku 

nyata peserta didik secara 

berkelanjutan. Dengan demikian, 

ceramah penutup tidak hanya berperan 

sebagai penyampaian nasihat, tetapi 

juga sebagai instrumen evaluasi sikap 

yang mendukung pembinaan karakter 

religius peserta didik. 

Pernyataan tersebut sejalan 

dengan pendapat Rohmah yang 

menyatakan bahwa ceramah dan 

nasihat merupakan metode efektif 

dalam menanamkan nilai karakter 

religius melalui komunikasi yang 

menyentuh aspek afektif peserta didik 

(Rohman, 2022, hal. 60). Selaras 

dengan itu, Alwi menjelaskan bahwa 

pembelajaran PAI dalam Kurikulum 

Merdeka menekankan penguatan 

moral dan spiritual melalui dialog serta 

refleksi nilai di akhir pembelajaran 

(Alwi, 2022, hal. 84). 

e. Evaluasi Sikap Spiritual Peserta 
Didik melalui Praktik Wudhu dan 
Sholat 

Berdasarkan hasil analisis data, 

praktik wudhu dan sholat berjamaah 

digunakan sebagai bentuk evaluasi 

sikap spiritual peserta didik dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

di SMP Negeri 38 Medan. Kegiatan ini 

dimanfaatkan sebagai penilaian 

autentik yang menilai perilaku 

keagamaan peserta didik secara 

langsung melalui praktik ibadah yang 

dilakukan dalam konteks nyata. Guru 

menilai sikap spiritual peserta didik 

melalui pengamatan terhadap 

ketertiban berwudhu, ketepatan 

pelaksanaan sholat, kemandirian 

dalam beribadah, serta kesungguhan 

dan kekhusyukan selama kegiatan 

berlangsung. Penilaian tersebut tidak 

difokuskan pada pemberian skor 

angka, melainkan pada pemetaan 

tingkat kesadaran dan tanggung jawab 



 

 
  

spiritual peserta didik dalam 

menjalankan ibadah secara konsisten. 

Hal ini tercermin dalam pernyataan 

berikut: 

“Anak-anak kami arahkan 

untuk berwudhu dengan 

tertib dan benar, kemudian 

dilanjutkan sholat dhuha dan 

dzuhur berjamaah. Dari situ 

terlihat siapa yang sungguh-

sungguh menjaga ibadahnya 

dan siapa yang masih perlu 

bimbingan.” (Inf.1 G.WS) 

Selain menilai ketepatan praktik 

ibadah, guru juga mengevaluasi sikap 

peserta didik melalui konsistensi 

perilaku dan kesiapan menjalankan 

sholat tanpa harus selalu diingatkan. 

Observasi dilakukan sebelum, saat, 

dan setelah pelaksanaan sholat 

berjamaah untuk melihat tingkat 

kedisiplinan, tanggung jawab, serta 

kesadaran spiritual peserta didik. 

Praktik ini menunjukkan bahwa 

pemahaman keagamaan peserta didik 

dinilai melalui tindakan nyata yang 

mencerminkan internalisasi nilai ibadah 

dalam kehidupan sehari-hari, 

sebagaimana diungkapkan berikut: 

“Kegiatan sholat dhuha dan 

dzuhur berjamaah sudah 

menjadi kebiasaan di 

sekolah. Guru PAI dan wali 

kelas ikut membimbing 

supaya anak-anak terbiasa 

beribadah tanpa harus selalu 

diingatkan.” (Inf.2 KS.WS) 

Berdasarkan uraian tersebut, 

dapat disimpulkan bahwa evaluasi 

sikap spiritual melalui praktik wudhu 

dan sholat merupakan bentuk penilaian 

autentik yang menekankan observasi 

terhadap perilaku religius peserta didik 

secara langsung. Melalui kegiatan ini, 

guru dapat menilai tingkat pemahaman 

ibadah, kedisiplinan spiritual, serta 

pembiasaan amal saleh peserta didik 

yang mencerminkan nilai fastabiqul 

khairat dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam. 

Hal tersebut sejalan dengan 

pendapat Aziz yang menyatakan 

bahwa evaluasi praktik ibadah 

merupakan bentuk penilaian autentik 

karena menilai langsung perilaku 

religius peserta didik dalam konteks 

nyata, bukan sekadar pemahaman 

teoritis (Aziz, 2021, hal. 88). Senada 

dengan itu, Najmul Huda dkk. 

menegaskan bahwa pembiasaan 

ibadah yang dilakukan secara rutin dan 

berkelanjutan mampu membentuk 

stabilitas moral dan spiritual peserta 

didik serta memperkuat karakter 

religius dalam pembelajaran PAI 

(Huda, 2024, hal. 220). 



 

 
  

f. Evaluasi Sikap Spiritual Peserta 
Didik melalui Jurnal Ibadah Harian di 
Rumah 

Berdasarkan hasil analisis data, 

guru Pendidikan Agama Islam (PAI) di 

SMP Negeri 38 Medan menggunakan 

jurnal ibadah harian sebagai bentuk 

evaluasi perilaku autentik untuk menilai 

sikap spiritual peserta didik di luar 

lingkungan sekolah. Jurnal ini 

digunakan untuk menilai kebiasaan 

ibadah peserta didik secara mandiri 

melalui pencatatan aktivitas harian, 

seperti pelaksanaan shalat wajib, 

membaca Al-Qur’an, serta perilaku baik 

di rumah, termasuk membantu orang 

tua. Melalui jurnal ibadah, guru menilai 

tingkat kedisiplinan, kejujuran, dan 

tanggung jawab spiritual peserta didik 

sebagai indikator internalisasi nilai-nilai 

PAI dalam kehidupan sehari-hari. Hal 

tersebut tercermin dalam pernyataan 

berikut: 

“Kami berikan jurnal ibadah 

untuk melatih anak-anak 

membiasakan diri beribadah 

meskipun tidak diawasi di 

sekolah. Dari catatan itu, 

kami bisa tahu siapa yang 

benar-benar menjalankan 

ibadahnya dengan disiplin.” 

(Inf.1 WK.JI) 

Selain menilai isi catatan ibadah 

peserta didik, guru juga mengevaluasi 

sikap spiritual melalui keteraturan 

pengisian jurnal serta kesesuaian 

antara laporan yang ditulis dengan 

perilaku peserta didik yang tampak 

selama berada di sekolah. Jurnal 

ibadah tersebut diperiksa secara 

berkala dan menjadi dasar bagi guru 

untuk menilai tingkat kedisiplinan, 

kejujuran, dan tanggung jawab peserta 

didik dalam menjalankan ibadah. 

Penilaian dilakukan secara 

berkelanjutan untuk melihat 

perkembangan kesadaran spiritual 

peserta didik dari waktu ke waktu, 

sekaligus sebagai sarana refleksi agar 

peserta didik semakin menyadari 

pentingnya membiasakan ibadah 

dalam kehidupan sehari-hari, 

sebagaimana diperkuat oleh 

pernyataan berikut: 

 “Ada beberapa siswa yang 

awalnya masih sering lupa 

mengisi jurnal, tapi lama-

lama mereka sadar kalau itu 

membantu untuk mengingat 

salat dan membaca Al-

Qur’an di rumah.” (Inf.2 G.JI) 

Berdasarkan uraian tersebut, 

dapat disimpulkan bahwa jurnal ibadah 

harian merupakan bentuk evaluasi 

autentik yang menilai sikap spiritual 



 

 
  

peserta didik melalui pengalaman 

nyata di luar kelas. Evaluasi ini 

menekankan pengamatan terhadap 

kebiasaan ibadah, kejujuran, dan 

tanggung jawab personal sebagai 

indikator pemahaman dan internalisasi 

nilai-nilai keagamaan. Dengan 

demikian, jurnal ibadah tidak hanya 

berfungsi sebagai alat penilaian, tetapi 

juga sebagai media pembiasaan dan 

refleksi yang mendorong peserta didik 

untuk mengembangkan karakter 

religius dan semangat fastabiqul 

khairat secara berkelanjutan. 

Hal ini sejalan dengan pendapat 

Rohmah yang menyatakan bahwa 

penilaian pembelajaran PAI perlu 

mencakup kebiasaan spiritual yang 

tumbuh dari kesadaran internal peserta 

didik, bukan semata-mata karena 

pengawasan guru (Rohmah, 2022, hal. 

65). Senada dengan itu, Arifin 

menegaskan bahwa pembiasaan 

spiritual yang disertai refleksi diri, 

seperti melalui jurnal ibadah, dapat 

membentuk kesadaran beragama dan 

karakter religius peserta didik secara 

lebih mendalam (Arifin, 2016, hal. 17). 

 

 

2. Sikap Sosial  
Berdasarkan hasil analisis data, 

evaluasi autentik dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMP 

Negeri 38 Medan juga diarahkan pada 

pengembangan sikap sosial peserta 

didik. Sikap sosial dalam konteks ini 

dipahami sebagai perwujudan nilai-nilai 

keislaman dalam interaksi sosial, 

seperti kerja sama, kepedulian, 

tanggung jawab, dan kesadaran 

berkontribusi terhadap lingkungan 

sekitar. Evaluasi sikap sosial tidak 

dilakukan melalui tes tertulis, 

melainkan melalui pengamatan 

langsung terhadap perilaku nyata 

peserta didik dalam berbagai aktivitas 

sosial di lingkungan sekolah. Melalui 

penilaian ini, guru PAI dapat menilai 

sejauh mana nilai-nilai akhlak sosial 

yang diajarkan telah diinternalisasikan 

dan diwujudkan dalam tindakan sehari-

hari peserta didik. 

a. Evaluasi Sikap Sosial melalui 
Kegiatan Gotong Royong 

Berdasarkan hasil analisis data, 

evaluasi pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI) di SMP Negeri 38 

Medan dilakukan melalui penilaian 

sikap sosial peserta didik dengan 

memanfaatkan kegiatan gotong royong 

sebagai konteks penilaian autentik. 

Dalam kegiatan ini, guru PAI 

melakukan penilaian non-tes melalui 

observasi langsung terhadap perilaku 

peserta didik selama kegiatan 

berlangsung. Penilaian difokuskan 

pada indikator sikap sosial, seperti 



 

 
  

partisipasi aktif, kemampuan bekerja 

sama, kesediaan membantu teman, 

serta tanggung jawab dalam 

melaksanakan tugas bersama. Hal 

tersebut sebagaimana diungkapkan 

dalam pernyataan berikut: 

“Setiap hari Jumat anak-

anak kami libatkan dalam 

kegiatan gotong royong. Dari 

situ terlihat siapa yang mau 

bekerja sama, siapa yang 

aktif membantu, dan siapa 

yang masih perlu diarahkan.” 

(Inf.1 WK.GR) 

Selain itu, hasil analisis data 

menunjukkan bahwa guru menilai sikap 

sosial peserta didik berdasarkan 

proses keterlibatan selama kegiatan, 

bukan semata-mata pada hasil akhir 

kegiatan kebersihan. Perilaku peserta 

didik, seperti inisiatif membantu teman, 

kesungguhan menyelesaikan tugas, 

serta kesadaran menjaga lingkungan 

sekolah, menjadi dasar penilaian sikap 

sosial yang dilakukan secara 

berkelanjutan. Melalui pengamatan 

tersebut, guru dapat memetakan 

tingkat kepedulian dan tanggung jawab 

sosial peserta didik dalam konteks 

nyata kehidupan sekolah, 

sebagaimana tercermin dalam 

pernyataan berikut: 

“Anak-anak terlihat lebih 

sadar untuk bekerja sama. 

Ada yang dengan inisiatif 

sendiri membantu temannya 

tanpa disuruh, dan itu yang 

kami perhatikan dalam 

penilaian sikap.” (Inf.2 

KS.GR) 

Berdasarkan pemaparan 

tersebut, evaluasi sikap sosial melalui 

kegiatan gotong royong dapat dipahami 

sebagai bentuk penilaian autentik yang 

berfokus pada pengamatan perilaku 

nyata peserta didik dalam interaksi 

sosial. Evaluasi ini tidak diarahkan 

pada pencapaian nilai numerik, 

melainkan pada upaya mengidentifikasi 

dan memetakan perkembangan sikap 

kerja sama, kepedulian, serta tanggung 

jawab peserta didik sebagai 

manifestasi pengamalan nilai fastabiqul 

khairat dalam kehidupan sehari-hari. 

Hasil penelitian ini sejalan 

dengan pandangan Thomas Lickona 

yang menegaskan bahwa penilaian 

sikap sosial peserta didik seharusnya 

dilakukan melalui pengamatan 

terhadap perilaku nyata dalam 

kehidupan sehari-hari, bukan melalui 

tes tertulis semata. Keterlibatan 

peserta didik dalam aktivitas sosial 

seperti kerja sama dan gotong royong 

menjadi indikator penting dalam menilai 



 

 
  

perkembangan karakter, karena nilai 

kepedulian dan tanggung jawab hanya 

dapat terlihat melalui tindakan 

langsung (Thomas Lickona, 2013, hal. 

293). Selaras dengan itu, Zubaedi 

menyatakan bahwa evaluasi karakter 

sosial perlu dilakukan melalui observasi 

berkelanjutan terhadap partisipasi 

peserta didik dalam kegiatan kolektif di 

lingkungan sekolah sebagai cerminan 

internalisasi nilai sosial (Zubaedi, 2015, 

hal. 168). 

b. Evaluasi Sikap Sosial Peserta 
Didik melalui Pembiasaan 
Kebersihan Kelas 

Berdasarkan hasil analisis data, 

evaluasi sikap sosial peserta didik 

dalam pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI) di SMP Negeri 38 

Medan dilakukan melalui pembiasaan 

kebersihan kelas. Kegiatan ini 

dilaksanakan secara rutin melalui 

sistem piket kelas dan tanggung jawab 

menjaga kebersihan ruang belajar 

masing-masing. Pembiasaan tersebut 

dimanfaatkan guru sebagai sarana 

evaluasi sikap sosial untuk menilai 

disiplin, tanggung jawab, serta 

kepedulian peserta didik terhadap 

lingkungan belajar bersama sebagai 

bagian dari pengamalan nilai keislaman 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Penilaian sikap sosial dalam kegiatan 

kebersihan kelas dilakukan melalui 

observasi langsung terhadap 

konsistensi peserta didik dalam 

menjalankan tugas piket, kesungguhan 

membersihkan kelas, serta kesadaran 

melaksanakan tanggung jawab tanpa 

harus selalu diarahkan oleh guru. Hal 

ini tercermin dalam pernyataan berikut: 

“Kalau kebersihan kelas itu 

sudah kelihatan, siapa yang 

menjalankan tugas piket 

dengan tanggung jawab dan 

siapa yang masih harus 

ditegur. Dari situ bisa dinilai 

kedisiplinan dan kepedulian 

mereka.” (Inf.1 G.KB) 

Selain itu, hasil observasi 

menunjukkan bahwa pembiasaan 

kebersihan kelas juga menjadi sarana 

untuk menilai sikap kerja sama sosial 

peserta didik dalam lingkup sederhana, 

seperti kesediaan saling membantu 

teman yang bertugas dan menjaga 

kerapian kelas secara berkelanjutan. 

Guru memperhatikan perubahan 

perilaku peserta didik dari waktu ke 

waktu, khususnya dalam hal inisiatif 

dan tanggung jawab sosial yang 

muncul tanpa paksaan. Kondisi 

tersebut diperkuat oleh pernyataan 

berikut: 

“Sekarang anak-anak sudah 

terbiasa membersihkan 

kelas sesuai jadwal. Kalau 



 

 
  

ada yang berhalangan, 

temannya langsung 

membantu tanpa disuruh.” 

(Inf.2 WK.KB) 

Berdasarkan paparan tersebut, 

pembiasaan kebersihan kelas dalam 

pembelajaran PAI berfungsi sebagai 

bentuk penilaian autentik yang 

menekankan pengamatan terhadap 

perilaku nyata peserta didik di 

lingkungan sekolah. Penilaian ini tidak 

difokuskan pada pemberian nilai 

angka, melainkan pada penggambaran 

perkembangan sikap disiplin, tanggung 

jawab, dan kepedulian sosial peserta 

didik sebagai implementasi nilai 

fastabiqul khairat dalam aktivitas 

belajar sehari-hari. 

Hasil penelitian ini sejalan 

dengan pendapat Darmiyati Zuchdi 

yang menyatakan bahwa penilaian 

sikap sosial peserta didik perlu 

dilakukan melalui pengamatan 

terhadap kebiasaan dan perilaku nyata 

yang muncul dalam aktivitas rutin di 

sekolah, karena nilai tanggung jawab 

dan kepedulian sosial hanya dapat 

dinilai secara autentik melalui tindakan 

langsung peserta didik (Darmiyati 

Zuchdi, 2011, hal. 167).Selaras dengan 

itu, Wiyani menegaskan bahwa 

pembiasaan tanggung jawab sosial 

seperti menjaga kebersihan kelas 

merupakan indikator penting dalam 

evaluasi karakter peserta didik, karena 

mencerminkan kesadaran sosial, 

disiplin, dan kepedulian terhadap 

lingkungan bersama yang berkembang 

secara berkelanjutan (Novan Ardy 

Wiyani, 2013, hal. 73). 

Kesimpulan 
Penelitian ini menyimpulkan 

bahwa strategi inovatif dalam evaluasi 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

(PAI) berbasis Kurikulum Merdeka di 

SMP Negeri 38 Medan telah diterapkan 

secara kontekstual dan berorientasi 

pada pembentukan karakter peserta 

didik. Evaluasi pembelajaran tidak 

hanya berfungsi sebagai alat 

pengukuran capaian kognitif, tetapi 

juga sebagai sarana pembinaan sikap 

spiritual dan sosial melalui penerapan 

evaluasi diagnostik, formatif, sumatif, 

serta penilaian autentik. Penerapan 

penilaian autentik yang meliputi 

observasi perilaku keagamaan, 

penilaian proyek, portofolio, jurnal 

refleksi, dan pembiasaan religius 

berkontribusi dalam menumbuhkan 

sikap fastabiqul khairat yang tercermin 

pada meningkatnya kesadaran 

beribadah, kedisiplinan, kepedulian 

sosial, dan inisiatif peserta didik dalam 

melakukan kebaikan. Keberhasilan 

penerapan strategi evaluasi ini 

didukung oleh budaya sekolah yang 



 

 
  

religius dan keterlibatan aktif guru, 

meskipun masih dijumpai kendala 

berupa inkonsistensi kedisiplinan dan 

keterbatasan refleksi diri sebagian 

peserta didik. Dengan demikian, 

strategi evaluasi inovatif berbasis 

karakter memiliki peran penting dalam 

memperkuat kualitas pembelajaran PAI 

yang selaras dengan tujuan Kurikulum 

Merdeka. 

DAFTAR PUSTAKA  
Aisyah Zahratunnisa, Mohi, S. M., & M. 

R. (2024). Pelaksanaan Evaluasi 

Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam di SMP Negeri 2 Palu dalam 

Bingkai Kurikulum Merdeka. Jurnal 

Pendidikan Islam, 5 no 1. 

Al-Hajjaj, I. A. H. M. bin. (2007). Sahih 

Muslim (H. Khattab (ed.)). Maktaba 

Darussalam. 

Alwi, A. (2022). Penguatan moral dan 

spiritual dalam Kurikulum 

Merdeka. Alfabeta. 

Arifin, Z. (2016). Evaluasi 

Pembelajaran. PT Remaja 

Rosdakarya. 

Arifin, Z. (2021). Evaluasi nilai dalam 

pembelajaran agama. Kencana. 

Arikunto, S. (2013). Prosedur 

Penelitian: Suatu Pendekatan 

Praktik. Rineka Cipta. 

Aziz, M. (2021). Penilaian autentik 

dalam praktik ibadah siswa. 

Deepublish. 

Azyumardi Azra. (2019). Pendidikan 

Islam: Tradisi dan Modernisasi di 

Tengah Tantangan Milenium III. 

Kencana. 

Black, P., & Wiliam, D. (2009). 

Developing the theory of formative 

assessment. Educational 

Assessment,. Evaluation and 

Accountability, 5–31. 

Black, Paul; Wiliam, D. (2009). 

Developing the Theory of 

Formative Assessment. 

Educational Assessment, 

Evaluation and Accountability, 

21(1), 31. 

Bogdan, Robert C.; Biklen, S. K. (2007). 

Qualitative Research for 

Education: An Introduction to 

Theory and Methods (5th ed.). 

Pearson Education. 

Brown, H. D. (2010). Language 

assessment: Principles and 

classroom practices . White Plains. 

Pearson Education. 

Creswell, J. W. (2014). Research 

Design: Qualitative, Quantitative, 

and Mixed Methods (4th ed.). 

SAGE Publications. 

Darmiyati Zuchdi. (2011). Pendidikan 

Karakter dalam Perspektif Teori 

dan Praktik (1st ed.). UNY Press. 

Denzin, N. K. (2012). The Research 

Act: A Theoretical Introduction to 

Sociological Methods (4th ed.). 



 

 
  

Routledge. 

Dewey, J. (1916). Democracy and 

Education by. 

Efendi, P. M., Muhtar, T., & 

Herlambang, Y. T. (2024). 

Relevansi Kurikulum Merdeka 

dengan konsepsi Ki Hadjar 

Dewantara. Jurnal Elementaria 

Edukasia, 108–118. 

Efendi, A., & Rozi, F. (2022). Strategi 

pembelajaran modern dalam 

Kurikulum Merdeka. Jurnal 

Pendidikan Modern, 12(4), 7731–

7735. 

Fitrah, R. (2023). Konsep insan kamil 

dalam pendidikan Islam. UMS 

Press. 

Fitri, K. R., Kuswandi, D., Wedi, A., & 

Malang, U. N. (2025). Pemikiran Ki 

Hadjar Dewantara dan 

Implikasinya Bagi Sekolah di Era 

Industri 5 . 0. 5, 3283–3295. 

Fitri, N. (2023). Strategi pembelajaran 

dalam Kurikulum Merdeka. 

Rajawali Pers. 

Fitri, N. (2024). Integrasi nilai spiritual 

dalam pembelajaran. Deepublish. 

Hadi, Y., Kholis, N., Remanita, Y., & 

Harta, L. I. (2025). Systematic 

Literature Review on Character 

Education Strategies in Primary 

and Secondary Schools. Journal of 

Educational Research and 

Practice, 3(2), 321–340.  

Huda, N. (2024). Evaluasi 

pembelajaran PAI dalam 

Kurikulum Merdeka. Kencana. 

Jannah, S., & Istikomah, R. (2024). 

Asesmen formatif dan sumatif 

dalam Kurikulum Merdeka. UB 

Press. 

John Dewey. (1933). How We Think. D. 

C. HEATH & CO. 

Khozin. (2018). Fastabiqul khairat 

sebagai nilai sosial dalam 

pendidikan Islam. Walisongo 

Press. 

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). 

Naturalistic Inquiry. Sage. 

Marzuki. (2022). Pembiasaan spiritual 

di sekolah. UNY Press. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1992). 

Qualitative Data Analysis. Sage. 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi 

Penelitian Kualitatif. PT Remaja 

Rosdakarya. 

Mujib, A. (2020). Pendidikan nilai dalam 

perspektif Islam. Kencana. 

Muktamar, A. (2023). Asesmen dalam 

Kurikulum Merdeka Perspektif 

Pendidikan Agama Islam Institut 

Agama Islam As ’ adiyah 

Sengkang. Indonesian Journal of 

Innovation Multidisipliner 

Research, 1, 197–211. 

Mulyasa, E. (2018). Pengembangan 

dan Implementasi Kurikulum 2013. 

PT Remaja Rosdakary. 



 

 
  

Mustopa, A., Jasim, J., Basri, H., & 

Barlian, U. C. (2021). Analisis 

Standar Penilaian Pendidikan. 

Jurnal Manajemen Pendidikan, 

9(1), 24–29.  

Novan Ardy Wiyani. (2013). Pendidikan 

Karakter Berbasis Iman dan 

Taqwa (1st ed.). ArRuzz Media. 

O’Malley, J. M., & Pierce, L. V. (1996). 

Authentic assessment for English 

language learners: Practical 

approaches for teachers. New 

York. Addison-Wesley Publishing 

Company. 

Popham, W. J. (2017). Classroom 

assessment: What teachers need 

to know (8th ed.). Boston: Pearson 

Education. 

Quroish Shihab. (2005). Tafsir Al-

Misbah. Lentera Hati. 

Rohmah, N. (2022). Implementasi 

Pendidikan Karakter dalam 

Kurikulum Merdeka. Jurnal 

Pendidikan Islam Integratif, 5(2), 

135–150. 

Rohman, F. (2022). Efektivitas 

Pembelajaran Reflektif dalam 

Menumbuhkan Karakter Religious. 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 

7(2), 134–139. 

Rosa, E., Destian, R., Agustian, A., & 

Wahyudin, W. (2024). Inovasi 

Model dan Strategi Pembelajaran 

dalam Implementasi Kurikulum 

Merdeka. Journal of Education 

Research, 5(3), 2608–2617.  

Sanjaya, W. (2019). Strategi 

Pembelajaran Berorientasi 

Standar Proses Pendidikan. 

Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group. 88. 

Subairi. (2023). Evaluasi Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam. 

Deepublish. 

Subairi, A. (2025). Strategy For 

Strengthening Character 

Education In Schools Through The 

Implementations Of The. 5(3), 

325–335. 

Suyadi. (2022a). Pendidikan Karakter 

Berbasis Neurosains. Remaja 

Rosdakarya. 

Suyadi. (2022b). Strategi Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam Berbasis 

Karakter (buku penulis tunggal 

(ed.); KE 1). Pustaka Pelajar. 

Thomas Lickona. (2013). Educating for 

Character: How Our Schools Can 

Teach Respect and Responsibility 

(2nd ed.). Bantam Books. 

Triono, T. I. (2023). Penilaian Autentik 

Pendidikan Agama Islam dan Budi 

8(1). 

Uno, H. B. (2007). Model 

Pembelajaran : Menciptakan 

Proses Belajar Mengajar yang 

Kreatif dan Efektif. bumi aksara.  

Zubaedi. (2015). Desain Pendidikan 



 

 
  

Karakter: Konsepsi dan 

Aplikasinya dalam Lembaga 

Pendidikan (3rd ed.). Kencana 

Prenada Media Group. 

 
 

 


