Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

DIALEKTIKA ISLAM DAN BUDAYA JAWA DALAM PERSPEKTIF SOSIOLOGI
PENDIDIKAN ISLAM

Studi Atas Praktik Da’wah Sunan Kalijaga

Shohib B, Ifada Retno Ekaningrum?, Tedi Kholiludin®
1.2.3 Universitas Wahid Hasyim Semarang
'shohibabdurrohman2303@gmail.com, %ifadaretnoekaningrum@gmail.com,
3tedi@unwahas.ac.id

ABSTRACT

This article examines the dialectic between Islam and Javanese culture through the
perspective of Islamic educational sociology, focusing on the preaching practices of
Sunan Kalijaga. Sunan Kalijaga's preaching displayed a unique dialectical strategy,
namely integrating Islamic values into local Javanese traditions without causing
cultural resistance. Through art forms such as wayang kulit (leather puppet theater),
gamelan (traditional orchestra), and Javanese songs, Sunan Kalijaga successfully
turned da'wah into a process of social education that instilled religious values while
strengthening the cultural identity of the community. An analysis of Islamic
educational sociology shows that this culture-based da'wah serves as a means of
socializing values, forming collective identity, and providing effective non-formal
education in shaping the religious behavior of Javanese society. The dialectic
between Islam and Javanese culture offered by Sunan Kalijaga has given rise to a
model of Islamic education that is contextual, inclusive, and multicultural, relevant
to facing the challenges of modernization and globalization of Islamic education in
the contemporary era.

Keywords: The Dialectics of Islam, Javanese Culture, and the Sociology of Islamic
Education

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji dialektika Islam dan budaya Jawa melalui perspektif sosiologi
pendidikan Islam dengan fokus pada praktik dakwah Sunan Kalijaga. Dakwah
Sunan Kalijaga menampilkan strategi dialektika yang unik, yakni mengintegrasikan
nilai-nilai Islam ke dalam tradisi lokal Jawa tanpa menimbulkan resistensi budaya.
Melalui media seni seperti wayang kulit, gamelan, dan tembang Jawa, Sunan
Kalijaga berhasil menjadikan dakwah sebagai proses pendidikan sosial yang
menanamkan nilai religius sekaligus memperkuat identitas budaya masyarakat.
Analisis sosiologi pendidikan Islam menunjukkan bahwa dakwah berbasis budaya
ini berfungsi sebagai sarana sosialisasi nilai, pembentukan identitas kolektif, serta
pendidikan non-formal yang efektif dalam membentuk perilaku religius masyarakat
Jawa. Dialektika Islam dan budaya Jawa yang ditawarkan Sunan Kalijaga

199


mailto:shohibabdurrohman2303@gmail.com
mailto:2febyinggriyani@unpas.ac.id
mailto:2febyinggriyani@unpas.ac.id
mailto:tedi@unwahas.ac.id

Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

melahirkan model pendidikan Islam yang kontekstual, inklusif, dan multikultural,
relevan untuk menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi pendidikan Islam

di era kontemporer.

Kata Kunci: Dialektika Islam, Budaya Jawa, Sosiologi Pendidikan Islam

A. Pendahuluan

Pendidikan Islam di Indonesia
tidak hadir dalam ruang hampa. la
tumbuh dan berkembang di atas tanah
yang kaya akan lapisan tradisi,
kepercayaan, dan struktur sosial yang
kompleks. Dalam dinamika
sejarahnya, Islam di Nusantara,
khususnya di tanah Jawa, tidak
disebarkan melalui penaklukan militer,
melainkan melalui proses pendidikan
sosial dan kultural yang mendalam.
Fenomena ini menciptakan sebuah
ruang dialektika yang unik antara
ajaran agama yang bersifat universal
dan budaya Ilokal yang bersifat
partikular.

Secara sosiologis, pendidikan
Islam bukan hanya terbatas pada
institusi formal seperti pesantren atau
madrasah, melainkan mencakup
seluruh praktik dakwah yang berfungsi
sebagai sarana transmisi nilai dan
transformasi sosial. Dalam konteks
masyarakat Jawa pasca-Majapahit,
tantangan utama para pendakwah
terutama Walisongo adalah

bagaimana memperkenalkan tauhid

ke dalam masyarakat yang telah
memiliki  struktur habitus Hindu-
Buddha dan animisme yang sangat
kuat. Di sinilah peran Sunan Kalijaga
menjadi sangat krusial.

Sunan Kalijaga muncul dengan
pendekatan yang melampaui sekadar
ceramah lisan. Beliau memahami
bahwa pendidikan yang efektif adalah
pendidikan yang mampu berdialog
dengan realitas sosiologis subjek
didiknya. Melalui media seni seperti
wayang kulit, gamelan, dan tembang-
tembang filosofis, beliau melakukan
apa yang disebut sebagai
"pribumisasi Islam". Praktik ini bukan
sekadar strategi komunikasi,
melainkan sebuah metode sosiologi
pendidikan Islam yang mampu
mengonversi nilai-nilai lama menjadi
nafas baru vyang islami tanpa
menghancurkan identitas lokal
masyarakatnya.

Namun, di era kontemporer ini,
wajah pendidikan Islam seringkali
dihadapkan pada ketegangan antara
konservatisme yang menolak budaya

dan modernisasi yang cenderung

200



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

tercerabut dari akar lokal. Oleh karena
itu, menggali kembali model dialektika
yang dibangun oleh Sunan Kalijaga
menjadi sangat relevan. Studi ini
berupaya membedah bagaimana
praktik dakwah Sunan Kalijaga
beroperasi sebagai sistem pendidikan
sosial dalam medan budaya Jawa,
serta bagaimana kontribusinya dalam
merumuskan teori sosiologi
pendidikan Islam yang kontekstual,
inklusif, dan multikultural di Indonesia.

Penyebaran Agama Islam di
Pulau Jawa tidak lepas dari
perjuangan dakwah walisongo yang
mengalami sukses
(Purwadi, 2004; 16. Dialektika budaya

Jawa dan Islam merupakan fenomena

gemilang.

menarik yang telah berlangsung sejak
abad ke-15 di tanah Jawa. Proses
perpaduan yang harmonis antara
ajaran Islam dan nilai-nilai lokal ini
tidak terlepas dari peran besar para
Wali Songo, khususnya Sunan
Kalijaga. Dengan pendekatan yang
bijaksana dan penuh toleransi, Sunan
Kalijaga mampu menyebarkan Islam
di tengah masyarakat Jawa yang
kental dengan tradisi animisme dan
dinamisme. Pendekatan beliau yang
unik, yaitu dengan mengakomodasi
nilai-nilai lokal, menjadikannya tokoh

yang sangat berpengaruh dalam

sejarah Islam di Indonesia. Kita
melihat dalam sejarah, walisongo
tinggal dipantai utara jawa mulai dari
abad 15 hingga pertegahan abad ke
16, ada tiga wilayah penting yakni
Surabaya Gresik — lamongan dijawa
timur, Demak Kudus Muria di Jawa
Tengah dan Cirebon di Jawa Barat
(Slamet Muljana, 2005: 3). Namun
demikian, sejauh ini narasi dakwah
Sunan Kalijaga cenderung lebih
banyak dipahami sebatas pada
dialektika

budayanya saja. Belum banyak kajian

keberhasilan produk

yang mengurai secara mendalam
bagaimana proses perjumpaan nilai-
nilai Islam dan struktur tradisi Jawa
tersebut berdialog hingga mencapai
titik temu yang organik.

Peran Sunan Kalijaga dalam
berkembangnya agama Islam di tanah
Jawa sangat penting. Hal tersebut
tidak dapat dipisahkan dari proses
dialektika budaya yang dijadikan
metode dalam dakwahnya.
Kebudayaan Jawa yang sebelumnya
sangat kental dengan nuansa adat
tradisi Hindu maupun Budha, perlahan
dikombinasikan dengan adanya unsur
syariat Islam menjadi satu kesatuan
yang sangat menarik untuk digali lebih
mendalam. Agama identik dengan

kebudayaan, karena keduanya

201



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

merupakan pedoman petunjuk dalam

kehidupan. Bedanya, agama
merupakan petunjuk dari Tuhan
sedangkan Budaya  merupakan
petunjuk yang berasal dari
kesepakatan  manusia. Interaksi

antara agama dan budaya juga terjadi
ketika Islam masuk ke Indonesia.
Wilayah Jawa khususnya daerah
pesisir,

merupakan tempat

bertemunya masyarakat dengan
berbagai latar belakang. Interaksi
yang berawal dari para pedagang
Islam dengan masyarakat lokal,
perlahan-lahan  mulai berdampak
pada masuknya unsur - unsur Islam
dalam kebiasaan masyarakat
setempat yang mulai mengenal,
mempelajari bahkan mulai Beragama
Islam. Masuknya nilai-nilai keislaman
pada kebiasaan lama masyarakat
setempat yang bercorak Hindu-Budha
membuat Islam mudah diterima oleh
masyarakat hingga tersebar ke
seluruh penjuru Jawa.

Perkembangan dakwah Islam di
Jawa mengalami proses yang unik
dan berliku. Hal ini disebabkan ia
dihadapkan pada kekuatan tradisi
budaya dan sastra Hindu Kejawen
yang mengakar menjadi sebuah
tradisi kehidupan kerajaan. Oleh

sebab itu, dakwah Islam mendapatkan

sambutan hangat di lapisan bawah
yang menyebar melalui masyarakat
pedesaan. Penyebaran Islam di
daerah pesisir melahirkan tradisi
budaya baru yang disebut dengan
budaya pesantren yang menjadi
tradisi agung kedua mengimbangi
tradisi agung di lingkungan kerajaan.
Apalagi guru-guru agama pendiri
pesantren ini adalah tokoh-tokoh sufi
dan ahli kebatinan yang amat
dikeramatkan  santrinya  sebagai
waliyullah (orang yang suci)-sosok
yang amat ditaati perintahnya seperti
halnya raja. (Simuh, 2019: 17-18 ).
"Fenomena menunjukkan bahwa
dakwah Islam di Jawa tidak hanya
berfungsi sebagai penyebaran
agama, tetapi juga sebagai praktik
pendidikan Islam yang bekerja melalui
relasi sosial, simbol budaya, dan
otoritas keagamaan di luar institusi
formal."

Sunan Kalijaga, salah satu dari
Wali Songo yang lahir sekitar tahun
1430 an, sewaktu muda ialah Raden
syahid ada yang menyebutnya raden
Said atau Jaka Said, ia juga disebut
Syaih Malaya, Lokajaya, Raden
Abdurrohman dan Pangeran Tuban.
(Masykur Arif. M. Hum 2024: 7).
Beliau mempunyai ayah yang

bernama Temenggung Wilatikno dan

202



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

ibu yang bernama Dewi Retno
Dumilah (Yudi Hadinata, 2013: 12).
Sunan Kalijaga dikenal sebagai tokoh
kunci dalam penyebaran Islam di
tanah Jawa. Raden Syahid diangkat
menjadi anggota Walisongo pada
periode Il (Achmad Chodjim, 2003:
14). Beliau tidak hanya mengajarkan
ajaran Islam secara formal, tetapi juga
sangat mahir dalam mengadaptasi
Islam dengan budaya lokal Jawa.
Metode dakwahnya yang unik, yang
menggabungkan unsur-unsur
kesenian, tradisi, dan kepercayaan
lokal, menjadi kunci keberhasilannya
dalam  menyebarkan Islam di
kalangan masyarakat Jawa.
Berdasarkan uraian tersebut,
penelitian ini memandang dakwah
Sunan Kalijaga tidak semata sebagai
strategi  kultural atau fenomena
dialektika, melainkan sebagai praktik
pendidikan Islam yang bekerja melalui
proses dialektika antara nilai Islam
dan tradisi Jawa. Dengan
menggunakan perspektif sosiologi
pendidikan Islam, penelitian ini
berupaya menganalisis bagaimana
dakwah tersebut beroperasi dalam
medan budaya Jawa pra-Islam serta
kontribusinya bagi pengembangan
teori pendidikan Islam kontekstual di

Indonesia.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan
penelitian kepustakaan (library
research) dengan pendekatan

kualitatif yang diorientasikan untuk
memahami dunia makna subjek
penelitian secara mendalam dan
pembentukan teori substantif
berdasar pada konsep-konsep yang
muncul dari dari data empiris. Dengan
mengacu model penelitian diskriptitf
kualitatif

penelitian ini

Bogdan dan  Taylor,
bermaksud
menghasilkan data deskriptif berupa
narasi-narasi tertulis yang sesuai
dengan topik studi yang bersumber
dari berbagai literatur, baik itu dalam
bentuk buku buku, jurnal dan tulisan-
tulisan ilmiah lain yang memiliki
keterkaitan dengan fokus yang dikaiji.
Analisis data dilakukan dengan cara
reduksi data (data reduction),
penyajian data (data display) dan
penarikan kesimpulan (conclusion

drawing/verification).

C. Hasil Penelitian dan Pembahasan

Dialektika dalam konteks sosial
merujuk pada proses interaksi antara
dua sistem nilai atau budaya yang
berbeda, yang kemudian melahirkan
sintesis baru. Dalam kasus Islam dan

budaya Jawa, dialektika terjadi ketika

203



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

ajaran Islam bertemu dengan tradisi
Jawa yang bercorak Hindu-Budha dan
animisme. Proses ini tidak bersifat
konfrontatif, melainkan akomodatif,
sehingga menghasilkan bentuk
keberagamaan vyang khas. Teori
dialektika sosial menekankan bahwa
bukanlah

melainkan

perubahan budaya
penghapusan,

transformasi melalui negosiasi nilai.

Sosiologi Pendidikan Islam
Sosiologi  pendidikan  Islam

memandang pendidikan sebagai
proses sosial yang tidak hanya
berlangsung di lembaga formal, tetapi
juga melalui interaksi budaya, tradisi,
dan praktik keagamaan. Dalam
perspektif ini: 1. Pendidikan sebagai
sosialisasi nilai: Dakwah Sunan
Kalijaga berfungsi sebagai sarana
Islam  melalui

Pendidikan

identitas

internalisasi  nilai

medium budaya. 2.
sebagai pembentukan
kolektif: Integrasi Islam dan budaya
Jawa melahirkan identitas keislaman
yang moderat, toleran, dan
kontekstual. 3. Pendidikan non-
formal: Dakwah berbasis seni dan
tradisi menjadi bentuk pendidikan di
luar pesantren, namun efektif dalam
membentuk

perilaku religius

masyarakat.

Budaya Jawa

Budaya jawa adalah budaya
yang berasal dari jawa dan dianut oleh
masyaraka t jawa khususnya di Jawa
Tengah, Jawa Timur, dan Yogyakarta.
Budaya jawa secara garis besar dapat
dibagi menjadi 3 yaitu budaya
Banyumasan, budaya Jawa Tengah -
DI1Y, dan budaya Jawa Timur.

Budaya Jawa menjunjung tinggi
kesopanan dan kesederhanaan.
Budaya Jawa selain terdapat di Jawa
Tengah, Yogyakarta, dan Jawa Timur
terdapat juga di daerah p erantauan
orang jawa yaitu di Jakarta, Sumatera,
dan Suriname. Bahkan budaya Jawa
termasuk salah satu budaya di
Indonesia yang paling banyak di
minati di luar negri. B eberapa budaya
Jawa yang diminati di luar negri
adalah Wayang Kulit, Keris, Batik, d
an Gamelan.

Budaya Jawa termasuk unik
karena membagti tingkat bahasa
Jawa menjadi be berapa tingkat yaitu
Ngoko, Madya, dan Krama. Ada yang
berpendapat budaya Jawa
indentik  feodal dan  sinkretik.
Pendapat itu kurang tepat karena
budaya feodal ada di se mua negara
termasuk Eropa. Budaya Jawa
menghargai semua agama dan

Pluraritas se hingga di nilai sinkretik

204



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

oleh budaya tertentu yang hanya
mengakui satu agama tertent u dan

sektarian

Dialektika antara nilai Islam dan
tradisi Jawa

Islam datang ke bumi Jawa di
saat budaya dan tradisi non-Islam
terutama Hindu dan Buddha telah
mengakar kuat dalam masyarakat
Jawa. konteks Jawa yang melatari
munculnya Islam di Jawa adalah
animisme dan hinduisme, maka logis
jika “warna dan citarasa” Islam yang
berkembang di Jawa juga bernuansa
animisme dan hinduisme. Hal ini bisa
disaksikan hingga sekarang dalam
berbagai sistem ritual Jawa, seperti
slametan dengan berbagai bentuknya,
baik slametan dalam rangkaian acara
mantenan, khitanan, bersih desa
maupun ekspresi keberagamaan
lainnya.

Menggunakan kerangka teoritik
Leach tentang polysemy atau multi-
vocality beranggapan bahwa terdapat
ambiguitas simbol ritual yang ber-
hubungan dengan variasi dan
tingkatan dalam struktur sosial adalah
salah satu intelektual yang
membenarkan kajian Geertz tentang
Islam sinkretis. Di dalam kajiannya

tentang Adam and Eve and Vishnu;

Syncretism in the Javanese Slametan,
menyatakan bahwa slametan adalah
inti dari keyakinan agama Jawa
popular. Di dalam slametan didapati
suatu realitas meskipun mereka
berasal dari latar belakang dan
penggolongan sosio kultural dan
ideologi yang berbeda-beda ternyata
bisa menyatu di dalam tradisi ritual
slametan. Slametan juga merupakan
ekspresi pandangan  oposisional
tentang Tuhan, wahyu, Islam dan
tempat manusia di dalam kosmos.
Slametan juga mengiluminasikan
cara-cara di mana ritual multivokal
dapat dieksploitasi di dalam latar
kultural yang berbeda (Beatty, 1996:
271-288).

Ritual slametan juga menjadi
salah satu media kelompok abangan
dalam mengekspresikan wajah
komitmen dan keagamaannya. Varian
abangan juga merupakan
representasi keagamaan dengan
afiliasinya pada animisme. Hal ini bisa
dilihat dari ekspresi kelompok ini
dalam berbagai ritual slametan,
magis, “perdukunan” dan lain-lain.
Varian abangan pada umumnya
berpusat di desa, tempat
dipraktikkannya slametan merupakan
inti ritual agama Jawa yang paling

popular dan bertahan  hingga

205



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

sekarang. Slametan yang berwujud
ting- keban, yakni ritual yang
dilaksanakan bagi perempuan yang
mencapai usia hamil tujuh bulan ke
atas, kelahiran, kematian, bersih
desa, sunatan dan lain- lain, masih
terlihat dominan pada kehidupan
masyarakat Jawa, baik yang

beragama Islam murni maupun Islam

Jawa (sinkretis). Bagi
kelompok/varian  Jawa, terdapat
keyakinan bahwa kehidupan,
penderitaan, kematian dan ke-

berkahan, merupakan pemberian roh-
roh halus yang harus dipuja melalui
berbagai ritual tersebut (Sumbulah,
2012: 53).

Bagi kelompok abangan,
slametan diyakini merupakan simbol
persembah- an terhadap para roh
halus, roh leluhur dan lain-lain agar
masyarakat terhindar dari bencana
dan kejahatan. Fenomena slametan
yang dianggap sebagai ritual paling
inti dalam masyarakat Jawa ini, bisa
disimak pada temuan penelitian
Beatty ketika melakukan kajian di
Bayu, nama sebuah desa di sebelah
selatan kota Banyuwangi. Temuan
senada juga bisa dilihat pada hasil
penelitian Wood- ward (1998) tentang
masyarakat Jawa di Yogyakarta.

Memperkuat tesis Geertz, temuan

Hefner pada ekspresi keberagamaan
masyarakat Pasuruan juga semakin
melengkapinya (Hefner, 1985: 91-
128).

Dalam konteks penyebaran
Islam di Jawa, proses ini sangat
kompleks dan unik. Hal ini disebabkan
oleh beberapa faktor: a. Adanya
tradisi Hindu-dJawa yang kuat dan
mengakar di lingkungan kerajaan
membuat penyebaran Islam
menghadapi tantangan yang
signifikan. Tradisi Hindu-Jawa yang
sudah mengakar sangat dalam di
kalangan elit kerajaan memang
menjadi tantangan besar bagi para
penyebar Islam. Namun, para wali
songo dengan Dbijaksana tidak
menentang tradisi ini secara frontal,
melainkan mencoba untuk
mengadaptasi ajaran Islam dengan
nilai-nilai yang sudah ada. b. Dakwah
Islam lebih banyak diterima oleh
masyarakat pedesaan dibandingkan
kalangan elit kerajaan. Masyarakat
pedesaan cenderung lebih terbuka
terhadap ajaran baru karena tidak
terikat oleh tradisi yang terlalu kaku
seperti di kalangan elit. Selain itu, para
wali songo seringkali menggunakan
bahasa dan simbol-simbol yang lebih
mudah dipahami oleh masyarakat
pedesaan. c.

Lahirnya Budaya

206



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Pesantren: Interaksi antara Islam dan
budaya lokal melahirkan tradisi
pesantren yang menjadi kekuatan
baru dalam masyarakat Jawa.
Pesantren tidak hanya menjadi
lembaga pendidikan agama, tetapi
juga menjadi pusat pengembangan
budaya, ekonomi, dan sosial
masyarakat. Di dalam pesantren,
terjadi perpaduan antara ajaran Islam
dengan nilai-nilai lokal, melahirkan
tradisi dan praktik keagamaan yang
khas Jawa. d. Para wali songo,

dengan keahlian mereka dalam

bidang sufisme dan kebatinan,
mampu mengakomodasi
kepercayaan lokal dan

menyinergikannya dengan ajaran
Islam. Pendekatan sufisme dan
kebatinan yang dilakukan oleh para
wali songo sangat efektif dalam
menarik hati masyarakat Jawa yang
memiliki kecenderungan spiritual yang
tinggi.

Proses dari wujud dialektika
kebudayaan, terjadi ketika beberapa
kebudayaan saling berhubungan erat
satu sama lain secara intensif dalam
jangka waktu yang cukup lama, dan
kemudian masing-masing dari
kebudayaan tersebut akan berubah
saling menyesuaikan diri menjadi satu

kebudayaan. (Imam Subqi, sutrisno :

134 ) Perkembangan dakwah Islam di
Jawa mengalami proses yang unik
dan berliku. Hal ini disebabkan ia
dihadapkan pada kekuatan tradisi
budaya dan sastra Hindu Kejawen
yang mengakar menjadi sebuah
tradisi kehidupan kerajaan. Oleh
sebab itu, dakwah Islam mendapatkan
sambutan hangat di lapisan bawah
yang menyebar melalui masyarakat
pedesaan. Penyebaran Islam di
daerah pesisir melahirkan tradisi
budaya baru yang disebut dengan
budaya pesantren yang menjadi
tradisi agung kedua mengimbangi
tradisi agung di lingkungan kerajaan.
Apalagi guru-guru agama pendiri
pesantren ini adalah tokoh-tokoh sufi
dan ahli kebatinan yang amat
dikeramatkan  santrinya  sebagai
waliyullah (orang yang suci)-sosok
yang amat ditaati perintahnya seperti
halnya raja. (Simuh, Sufisme Jawa:
2019: 17 -18)
Seperti  halnya  keterkaitan
antara Islam dengan karya-karya
sastra jawa yang bersifat imperatif
moral, yang artinya memberi warna
keseluruhan yang mendominasi
karya. Corak tersebut berupa masalah
jihad, ketauhidan, moral, perilaku
yang baik. Sedangkan bentuk karya

yang diambil terdapat dalam tembang

207



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

macapat seperti mijil,kinanti, pucung,
sinom, asmaradana, dhandanggula,
pangkur, maskumambang, durma,
gambuh, megatruh, yang mana
tembang-tembang tersebut
merupakan tembang gubahan para
walisongo yang digunakan sebagai
media dakwah kepada masyarakat
Jawa.

Selain melalui karya sastra di
atas, penyebaran Islam yang
dilakukan oleh walisongo masih dapat
disaksikan dalam tradisi dan ritual
keagamaan yang hingga Kini
masih dijalankan oleh masyarakat
Nusantara. Seperti halnya tradisi
pembacaan kitab al-diba’l dan al-
barzanji dalam memperingati maulid
Nabi Muhammad SAW yang menjadi
sebuah ritual keagamaan. Ahmad
Suriadi mengatakan bahwa ada
empat faktor yang menyebabkan
pembacaan pembacaan kitab al-diba’l
dan al-barzanji menjadi sebuah ritual
keagamaan, yaitu pertama,
penyebaran Islam di Indonesia
dimotori oleh Islam Sufistik; kedua,
tradisi penghormatan kepada
Rasulullah, wali, syaikh/guru oleh
Islam Sufistik khususnya tarekat yang
salah satunya adalah dengan
pembacaan riayat hidup; ketiga,

pengaruh psikologis dari membaca

kitab mauled tersebut; keempat,
kecenderungan masyarakat
(tradisional) pada tradisi mistik
tentang nilai syafaat, tawasul, tabaruk,
tabarruj, yang sangat lekat dengan
corak keagamaan. ( Ahmad Suriadi,
2019 :168-170).
Tradisi lain peninggalan
walisongo yang disebut dengan tradisi
malam selikuran (malam 21), Tradisi
Malam Selikuran merupakan salah
satu warisan berharga dari para wali
songo yang berhasil mengakar kuat
dalam masyarakat Jawa. Tradisi ini
mencerminkan upaya para wali dalam
menyebarkan Islam dengan cara yang
adaptif dan sesuai dengan budaya
lokal. tradisi untuk menyambut
turunnya wahyu Al-Quran. Pada
malam selikuran ini terdapat acara
hajad dalem maleman atau selamatan
Rosulan. Upacara ini didominasi lagu-
lagu santiswara yang berisi ajaran
Islam. Syair lagu santiswara yang
terdiri dari puji-pujian, shalawatan,
tahlil, tahmid, takbir dikemas dalam
bentuk gending Jawa, seperti:1)
Gending kaum dhawuk, yang syairnya
memberi penghormatan kepada Nabi
Muhammad yang membawa risalah
Islam dari zaman kegelapan menuju
zaman terang benderang. Syafaatnya

diharapkan oleh segenap kaum

208



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

muslimin, keselamatan dan
kedamaiannya ditaburkan ke seluruh
penjuru dunia; 2) gendhing glathik
belong, syairnya berupa petuah ajaran
hidup agar manusia selalu ingat
dengan agamanya; 3) gendhing
tanjung gunung, yang disajikan untuk
mendapatkan hidayah dan barokah
dari Allah SWT; 4) gendhing kembang
gayam, yang diharapkan agar kaum
muslimin bersedia melakukan amal
saleh dan bersedekah karena
tembang ini melambangkan
kemurahan dan keramahan pada
sesama. ( Purwadi, 2014 : 78-81).
Unsur-unsur Dialektika dalam
Malam Selikuran: 1. Malam ke-21
bulan Ramadhan dipilih sebagai
waktu pelaksanaan karena memiliki
makna khusus dalam Islam, yaitu
sebagai malam yang dipercaya
sebagai malam turunnya Al-Qur'an. 2.
Hajad Dalem Maleman: Ritual hajad
dalem ini  merupakan  bentuk
permohonan kepada Allah SWT, yang
merupakan tradisi yang sudah ada
dalam budaya Jawa. 3. Lagu
Santiswara: Penggunaan lagu
santiswara yang berisi  pujian,
shalawat, dan ajaran Islam
menunjukkan upaya untuk
menyatukan unsur agama dengan

seni dan budaya Jawa. 4. Gending-

Gending Jawa: Penggunaan gending
Jawa seperti kaum dhawuk, glathik
belong, tanjung gunung, dan kembang
gayam menunjukkan bagaimana
ajaran Islam dipadukan dengan
bentuk seni yang sudah familiar bagi
masyarakat Jawa.

Makna dan tujuan malam
selikuran : 1. Mendekatkan Diri
kepada Allah 2.

Keimanan. 3.

Meningkatkan
Mempererat Tali
Silaturahmi. 4. Melestarikan Budaya
Jawa. Tradisi Malam Selikuran
merupakan bukti nyata keberhasilan
dakwah para wali songo dalam
menyebarkan Islam di tanah Jawa.
Beberapa hal yang dapat kita pelajari
dari tradisi ini antara lain: 1.
Pentingnya Adaptasi: Para wali songo
sangat memahami pentingnya
beradaptasi dengan budaya lokal
dalam menyebarkan agama. 2.
Penggunaan Seni dan Budaya: Seni
dan budaya digunakan sebagai media
dakwah yang efektif untuk menarik
minat masyarakat. 3. Fokus pada
Nilai-nilai Kemanusiaan: Ajaran Islam
yang disampaikan dalam tradisi ini
menekankan pada nilai-nilai
kemanusiaan seperti persaudaraan,
saling tolong menolong, dan kasih

sayang.

209



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Tradisi Malam Selikuran masih
sangat relevan hingga saat ini. Tradisi
ini dapat menjadi inspirasi bagi kita
Dakwah

Kreatif: Kita dapat menggunakan

untuk  mengembangkan

berbagai bentuk seni dan budaya
untuk menyampaikan pesan-pesan
agama, memperkuat Identitas
Budaya: Tradisi ini dapat menjadi
sarana untuk memperkuat identitas
budaya bangsa. Membangun
Masyarakat yang Harmonis: Nilai-nilai
yang terkandung dalam tradisi Malam
Selikuran dapat menjadi dasar untuk
membangun masyarakat yang
harmonis dan toleran.

Selain itu, para wali wali juga
memperkenalkan Islam melalui
wayang yang awalnya merupakan
ritual agama Hindu yang polities
menjadi sarana dakwah denganajaran
monotheis di  seluruh  lapisan
masyarakat mulai dari  petani,
pedagang hingga priyayi dan
bangsawan. (Hanum Jazimah Puiji
Astuti, 2018 : 51 ) Oleh sebab itu,
banyak tradisi-tradisi yang ada di
Jawa yang awalnya bernuansa Hindu-
Budha sekarang sudah berdialektika
dengan Islam

Penggunaan wayang sebagai
media dakwah oleh para wali songo

merupakan salah satu contoh paling

cerdas dari proses dialektika antara
Islam dan budaya Jawa. Dengan cara
ini, ajaran Islam dapat disampaikan
kepada masyarakat secara halus dan
mudah dipahami, tanpa
menghilangkan nilai-nilai luhur yang
sudah ada dalam budaya Jawa.
Alasan  Pemilihan
Dakwah : 1.
Popularitas Wayang: Wayang sudah

Wayang

sebagai Media

menjadi bagian tak terpisahkan dari
kehidupan masyarakat Jawa. Dengan
menggunakan media yang sudah
familiar, pesan-pesan Islam dapat
lebih mudah diterima. 2. Bahasa
Simbol:

bahasa simbol yang mudah dipahami

Wayang menggunakan
oleh berbagai lapisan masyarakat,
mulai dari anak-anak hingga orang
dewasa.Nilai-nilai Moral yang Tinggi:
Wayang mengandung nilai-nilai moral
yang tinggi. 3. Seperti kejujuran,
keberanian, dan keadilan, yang
sejalan dengan ajaran Islam. 4.
Aksesibilitas: Pertunjukan wayang
biasanya dilakukan di tempat-tempat
umum, sehingga dapat menjangkau
masyarakat luas.

Proses transformasi wayang dari
ritual Hindu menjadi media dakwah
Islam melibatkan beberapa aspek,
antara lain: 1. Perubahan Cerita:

Cerita-cerita wayang yang semula

210



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

bertemakan Hindu-Budha diadaptasi
menjadi cerita yang mengandung
pesan-pesan lIslam. 2. Penambahan
Tokoh: Ditambahkan tokoh-tokoh baru
yang mewakili nilai-nilai Islam, seperti
para wali songo atau tokoh-tokoh nabi
dan rasul. 3. Perubahan Bahasa dan
Kosakata: Bahasa dan kosakata yang
digunakan dalam wayang disesuaikan
dengan ajaran Islam. 4. Musik
Pengiring: Musik pengiring wayang
juga mengalami perubahan, dengan
penambahan unsur-unsur musik yang
bernuansa Islami.

Dialektika wayang dengan Islam
memiliki dampak yang sangat
signifikan terhadap penyebaran Islam
di Jawa, antara lain: 1. Memudahkan
Penerimaan Masyarakat: Islam
menjadi lebih dekat dan mudah
diterima oleh masyarakat Jawa. 2.
Melestarikan Budaya Jawa: Wayang
sebagai warisan budaya Jawa tetap
dilestarikan. 3.
Dakwah:
Dakwah menjadi lebih menarik dan
efektif.

Penggunaan wayang sebagai

terjaga dan

Meningkatkan  Kualitas

media dakwah oleh para wali songo
memberikan inspirasi bagi kita untuk:
1. Mengembangkan Media Dakwah
Kreatif: Kita dapat memanfaatkan

berbagai bentuk seni dan budaya

untuk menyampaikan pesan-pesan

agama.z2. Menjaga Kelestarian
Budaya: Kita perlu menjaga dan
melestarikan warisan budaya bangsa,
termasuk wayang. 3. Membangun
Toleransi dan Kerukunan: Wayang
mengajarkan kita tentang pentingnya
hidup berdampingan secara damai
dengan perbedaan.

Para wali ketika berdakwah lebih
mengutamakan budaya kompromistis
(akomodatif), yaitu pendekatan yang
berupaya menciptakan  suasana
damai, penuh toleransi, sedia hidup
berdampingan  dengan  pengikut
agama dan tradisi lain tanpa
mengorbankan agama dan tradisi
agama  masing-masing (cultural
approach). ( Rina Setyaningsih, 2020
: 78). Imam Subqi dkk dalam bukunya
mengatakan bahwa penyebaran Islam
di Jawa menggunakan dua
pendekatan, yaitu: 1) Islamisasi kultur
ditandai

Jawa, yang dengan

penggunaan istilah-istilah Islam,
nama-nama Islam, pengambilan
peran tokoh Islam pada cerita lama,
penerapan hukum-hukum, dan
norma-norma Islam dalam berbagai
aspek kehidupan; 2) Jawanisasi
Islam, yaitu upaya penginternalisasian
nilai-nilai Islam melalui cara asimilasi

aspek formal sehingga symbol-simbol

21



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

keislaman nampak nyata dalam
budaya Jawa dan cara polarisasi
Islam ke Jawa atau Jawa yang
keislaman sehingga timbul Islam Jawa
atau Islam Kejawen. ( Imam Subqji,
sutrisno, : 137 )
Peran Sunan Kalijaga dalam
Dakwah Islam Melalui Dialektika
Budaya

Sejarah bangsa Indonesia tidak
bisa dilepaskan dari peran ulama
Jawa pada masa itu dengan gelar
Sunan yang dipercaya  oleh
masyarakat luas sebagai seorang
wali. Menurut sejarah, kesembilan
orang Sunan ini turut serta dalam
kegiatan menyebarkan ajaran agama
Islam dan ikut menetapkan nilai-nilai
sosial kemasyarakatan di Indonesia
yang saat ini sudah kokoh dipegang
teqguh  sebagai norma  dalam
kehidupan masyarakat tradisional.
Salah satu di antaranya adalah Sunan
Kalijaga.

Penyebaran Islam yang sudah
sampai pada golongan atas
menunjukkan bahwa Sunan Kalijaga
memiliki pengaruh yang sangat besar
terhadap penyebaran Islam di Jawa.

Dengan semboyan ‘Jawa
digawa, Arab digarap”, Semboyan ini

menjadi pedoman utama Sunan

Kalijaga dalam menyebarkan Islam di
Jawa. Artinya, beliau berusaha
membawa nilai-nilai luhur budaya
Jawa ke dalam ajaran Islam, sekaligus
mengolah ajaran Islam agar sesuai
dengan kondisi dan karakteristik
masyarakat Jawa. Sunan Kalijaga
berhasil memadukan diantara kedua
budaya yang menurut beberapa orang
saling bertentangan. (Hilyah Ashoumi,
2018: 107)

Kemampuan Sunan Kalijaga
dalam memadukan kedua budaya
tersebut menjadi sebuah akultrasi
yang selaras untuk diterapkan dalam
masyarakat Jawa sehingga Islam pun
menyebar luas di Jawa. Di antara
peran Sunan Kalijaga dalam
mengdialektikakan budaya Jawa dan
Islam sebagai berikut:

Dialektika nilai Islam dan tradisi
Jawa

Islam yang berdialektika dengan
budaya lokal tersebut pada akhirnya
membentuk sebuah varian Islam yang
khas dan unik, seperti Islam Jawa,
Islam Madura, Islam Sasak, Islam
Minang, Islam Sunda, dan seterusnya.
Varian Islam tersebut bukanlah Islam
yang tercerabut dari akar
kemurniannya, tapi Islam yang di
dalamnya telah berdialektika dengan

budaya lokal. Dalam istilah lain, telah

212



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

terjadi inkulturasi. inkulturasi sebuah
proses internalisasi sebuah ajaran
baru ke dalam konteks kebudayaan
lokal dalam bentuk akomodasi atau
adaptasi. Inkulturasi dilakukan dalam
rangka mempertahankan identitas.
Dengan demikian, Islam tetap tidak
tercerabut akar ideologisnya,
demikian pun dengan budaya lokal
tidak lantas hilang dengan masuknya
Islam di dalamnya (Paisun, 2010:
156).

Sebagai salah satu varian Islam
kultural yang ada di Indonesia setelah
terjadinya dialektika antara Islam
dengan budaya Jawa, Islam Jawa
memiliki  karakter dan ekspresi
keberagamaan yang unik. Hal ini
karena penyebaran Islam di Jawa
lebih  dominan mengambil bentuk
dialektika, baik yang bersifat me-
nyerap maupun dialogis. Pola
dialektika Islam dan budaya Jawa, di
samping bisa dilihat pada ekspresi
masyarakat Jawa, juga didukung
dengan kekuasaan politik kerajaan
Islam Jawa, terutama Mataram yang
berhasil mempertemukan Islam Jawa
dengan kosmologi Hinduisme dan
Buddhisme. Kendati ada fluktuasi
relasi Islam dengan budaya Jawa
terutama era abad ke 19-an, namun

wajah Islam Jawa yang akulturatif

terlihat dominan dalam hampir setiap
ekspresi keberagamaan masyarakat
muslim di wilayah ini sehingga
“sinkretisme” dan toleransi agama-
agama menjadi satu watak budaya
yang khas bagi Islam Jawa
(Sumbulah, 2012: 51).

Proses islamisasi tradisi
merupakan proses jawanisasi unsur-
unsur Islam. Ada empat pertimbangan
yang melatarbelakangi proses
islamisasi tradisi, yaitu: 1) warisan
budaya istana yang dinilai amat halus,
adiluhung, serta kaya raya, di zaman
Islam dapat dipertahankan. 2) Para
pujangga dan sastrawan Jawa
memerlukan bahan untuk subject
matters dalam berkarya, maka kitab-
kitab kuno yang bersumber dari
budaya pesantren dijadikan acuan
untuk memperkaya khazanah budaya
Jawa. Dan ajaran Islam menjadi
sarana untuk mengembangkan karya-
karya mereka, seperti serat suluk,
wirid dan primbbon 3) pertimbangan
stabilitas sosial, budaya,dan politik.
Dua lingkungan budaya (Tradisi
pesantren dan kejawen) dijembatani
hingga ketemu titik temu dan saling
pengertian. 4) pihak istana
mendukung dan melindungi agama
dan menyemarakkan syiar Islam. (
Simuh, 2019 : 127-129)

213



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Istilah Grebeg vyang berarti
“diiringi para pengikut’” karena
perjalanan Sultan keluar istana dan
diikuti banyak orang. Imam Subqji,
Sutrisno2018: 146 ) Tradisi gerebeg
mauled dipelopori oleh Sunan Kalijaga
yang awalnya berupa pengajian akbar
yang diselenggarakan oleh para wali
di Majid Demak untuk memperingati
Maulid Nabi. Tradisi Maulud Nabi
gaya Jawa ini masih dilakukan oleh
keraton Yogyakarta dengan meng-
arak lima gunugan, yaitu gunungan
Lanang, gunungan wadon, gunungan
pawuhan, gunungan dharat, dan
gunungan gepak menuju Masjid
Gedhe Kauman sebagai rasya syukur
keraton Yogyakarta serta sebagai
symbol kemaslahatan antara raja dan
rakyatnya atau antara masyarakat
Yogyakarta dan pemimpinnya.

Tradisi Grebeg, yang awalnya
merupakan sebuah prosesi arak-
arakan yang diikuti banyak orang,
telah mengalami transformasi menjadi
sebuah ritual keagamaan yang kaya
akan makna dan simbolisme. Sunan
Kalijaga, salah satu wali songo,
memiliki peran yang sangat penting
dalam merintis tradisi ini dan
menjadikannya  sebagai  sarana

dakwah yang efektif.

Peran Sunan Kalijaga dalam
tradisi grebeg : Inisiasi Grebeg Maulid:
Sunan Kalijaga  mempopulerkan
tradisi memperingati Maulid Nabi
Muhammad SAW dengan cara yang
unik, yaitu melalui arak-arakan
gunungan. Ini merupakan sebuah
inovasi yang berhasil menyatukan
unsur keagamaan dengan tradisi
Jawa. Simbolisme Gunungan:
Gunungan yang diarak pada acara
Grebeg memiliki makna simbolis yang
mendalam. Gunungan
melambangkan rezeki, keberkahan,
dan kemakmuran yang dibagikan
kepada masyarakat. Penyatuan
Masyarakat: Tradisi Grebeg berhasil
menyatukan masyarakat dari berbagai
lapisan, baik kalangan kerajaan
maupun rakyat biasa, dalam satu
acara keagamaan. Hal ini
memperkuat rasa persatuan dan

kesatuan umat Islam di Jawa.

Desain Corak Pakaian dan Cara
berpakaian

Corak batik periode Demak, oleh
sunan Kalijaga diberi motif “burung”
sebagai gambar ilustrasi. Gambar ini
diilustrasikan sebagai sebuah
pendidikan dan pengajaran budi
pekerti. Dalam bahasa Kawi burung

itu disebut “Kukila”. Dan bila

214



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

diterjemahkan dalam bahasa Arab
terdiri atas rangkaian kata “Qu” dan
‘Qilla” yang artinya “peliharalah
ucapan  (mulut)mu”.  Maksudnya
adalah  kain motif burung itu
senantiasa memperingatkan atau
mendidik dan  mengajarkanagar
menjaga tutur kata. Pesan tersirat
yang ada dalam motif tersebut
menunjukkan luhurnya ajaran Islam
dalam upaya menciptakan interaksi
yang baik antar sesame, dan makna-
makna tersirat ini digunakan oleh
Sunan Kalijaga untuk menyampaikan
dakwah Islam kepada masyarakat
Jawa. Kukila sebagai Simbol Mulut,
dalam bahasa Jawa Kawi, "kukila"
merujuk pada burung. Namun, Sunan
Kalijaga memberikan interpretasi yang
lebih dalam, menghubungkan burung
dengan "mulut" atau wucapan. Ini
menunjukkan bahwa setiap kata yang
kita ucapkan memiliki kekuatan dan
dampak yang besar.

Selain dalam hal corak kain,
Sunan Kalijaga juga membuat model
baju kaum pria yang diberi nama
dengan “Baju Takwo” yang berasal
dari kata “Tagqwa” yang artinya “ta’at
dan patuh kepada Allah SWT”. Nama
yang simbolik ini dimaksudkan agar
selalu mengatur hidup sesuai dengan

tuntunan agama. Baju takwo yang

menunjukkan identitas umat Islam ini
masih berlaku hingga saat ini. Hal ini
menunjukkan bahwa tradisi dalam
berpakaian umat Islam pria dari masa
Sunan Kalijaga sangat melekat dalam
masyarakat karena saat ini baju takwo
itu bukan hanya digunakan oleh orang
Jawa bahkan digunakan di seluruh

Indonesia.

Pengembangan Tata Kota dan
Masjid sebagai Pusat Kegiatan
Penataan pusat kota di Jawa dan
Madura biasanya sama karena
mengikuti konsep tata kota yang
digagas oleh Sunan Kalijaga. Konsep
tersebut berupa keraton atau
kabupaten, alun-alun, dua pohon
beringin, dan sebuah masjid di pusat
kota. Keraton atau kabupaten
biasanya ditempatkan berhadapan
dengan alun-alun dan pohon beringin
yang artinya penguasa harus selalu
mengawasi rakyat dan jalannya
undang-undang. Keraton dan
kabupaten juga biasanya diletakkan
membelakangi gunung atau
menghadap laut yang artinya
penguasa harus menjauhi
hendaklah

bermurah hati kepada rakyat. Pesan

kesombongan dan

Sunan Kalijaga pada pemimpin dalam

mengelola pemerintahannya

215



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

tergambarkan dengan adanya
pengaturan tata letak kota, alun-alun,
dua pohon beringin, dan sebuah
masjid di pusat kota. Dari dalamnya
pesan yang ingin disampaikan Sunan
Kalijaga kepada seorang pemimpin
menunjukkan bahwa Sunan Kalijaga
mendapatkan  kepercayaan yang
sangat besar dari para pimpinan
daerah untuk dapat mewarnai

kehidupan masyarakat dengan
nuansa religious dari seorang tokoh
keagamaan yang segala ide dan
pemikirannya dijadikan rujukan dalam
mengatur pemerintahan.

Adanya masjid di setiap pusat
kota menjadi hal yang sangat menarik
perhatian, karena letak masjid yang
ada di setiap pusat kota menunjukkan
bahwa kegiatan besar masyarakat
akan terpusat di masjid yang menjadi
symbol tempat beribadah umat Islam.

Fungsi masjid juga mendasari
alam pemikiran kejawen. Dalam
Babad Tanah Jawi diceritakan tentang
pengeramatan masjid karena salah
satu tiang utama yang ada di Majid
Demak terbuat dari tatal (potongan-
potongan kayu) yang disusun oleh
Sunan Kalijaga. Dalam babad itu
diceritakan pula bahwa Sunan
Kalijaga diangkat sebagai imam para

wali setelah mendapat anugerah baju

Antakusuma dari langit. Baju ini
kemudian dijadikan pusaka denga
nama Kiai Gudil. Maka
berkembanglah kepercayaan
masyarakat Jawa Tengah bahwa bagi
mereka yang tidak mampu berhaji ke
Makkah, berziarah ke Masjid Demak
dan makam keramat di sebelahnya
sama dengan naik haji. Dan soko
tatal dalam masjid Demak merupakan
lambang hablum minanas di mana
Sunan Kalijaga mengajarkan umat
Islam agar menjaga persatuan dan
kerukunan. (Fatoni Andi Mohamad,
2019:6)

Selain soko tatal dalam masjid
Demak, Sunan Kalijjaga juga
merupakan orang pertama yang
memiliki ide untuk membuat beduk
yang manfaatnya adalah untuk
memanggil orang-orang shalat
berjamaah di Masjid. Sunan Kalijaga
pun meminta muridnya Sunan Bajat
untuk membuat bedug tersebut.
Bedug yang ada di setiap masjid
menjadi symbol syiar Islam yang
sangat lekat dengan media pemanggil
shalat khas tradisional dari Indonesia
yang masih ada dan digunakan
hingga saat ini.

Sunan Kalijaga dalam
menciptakan Beduk adalah sebuah

inovasi jenius. Penciptaan beduk oleh

216



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Sunan Kalijaga menunjukkan
bagaimana beliau sangat memahami
pentingnya  beradaptasi  dengan
budaya lokal dalam menyebarkan
Islam. Dengan memanfaatkan alat
musik tradisional yang sudah ada,
beliau berhasil menciptakan simbol
baru yang lekat dengan ajaran Islam.
Beduk tidak hanya berfungsi sebagai
alat untuk memanggil shalat, tetapi
juga sebagai penanda waktu dan
batas antara aktivitas sehari-hari
dengan waktu ibadah. Ini sangat
penting dalam mengatur ritme
kehidupan masyarakat pada masa itu.
Suara beduk yang menggema di
setiap sudut kampung menjadi simbol
kemerdekaan umat Islam dalam
menjalankan ibadah. Ini juga menjadi
pengingat akan pentingnya persatuan

dan kebersamaan dalam komunitas.

Seni Kesusastraan

Dalam hal kesusastraan, Sunan
Kalijaga menggunakan tembang-
tembang Jawa (seperti lir-ilir dan
kidung rumekso ing wengi) guna
mengajak masyarakat untuk lebih
banyak belajar mengenai agama
Islam, lebih mendekatkan diri kepada
Allah, serta berperilaku hidup yang
lebih baik lagi. Agus Sunyot, 2016,
268-273.

Selain tembang di atas, tembang
dandang gula dan gundul-gundul
pacul juga hasil karya Sunan Kalijaga.

Tembang lir ilir mengandung
pesan tentang pentingnya bersyukur
kepada Tuhan atas segala nikmat
yang diberikan.,Tembang Kidung
Rumekso Ing Wengi berisi doa dan
permohonan perlindungan kepada
Allah SWT.Tembang Dandanggula ini
sering digunakan untuk
menyampaikan pesan moral dan
nasihat. Dan tembang Gundul-gundul
Pacul sering dianggap sebagai lagu
anak-anak, tembang ini juga
mengandung pesan moral tentang
pentingnya kerja keras dan
kesederhanaan.

Tembang lir ilir di atas, sekilas
terlinat seperti tembang dolanan
biasa. Namun Sunan Kalijaga
menciptakannya sarat dengan pesan-
pesan religius dan mempromosikan
dakwah tentang keberadaan Islam di
Jawa. Selain dalam tembang, Sunan
Kalijaga juga membuat kidung yang
sarat dengan pesan untuk selalu
mengingat Tuhan Yang Maha Esa,
yaitu kidung rumekso ing wengi
(perlindungan di malam hari). Kidung
ini merupakan doa-doa berbahasa
Jawa (mantra). Kidung ini dalam

bentuk dandhanggulla yang terdiri dari

217



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Sembilan bait yang memiliki nilai-nilai
sebagai berikut: 1) etika berdoa, yaitu
tuntunan cara memohon perlindungan
kepada Tuhan di malam hari dari
segala gangguan dan bahayanya; 2)
falsafah kejadian manusia, yaitu asal-
usul kejadian manusia yang dapat
tumbuh menjadi bayi disebabkan
Tuhan; 3) etika
berwasilah (perantara), yaitu wasilah

perlindungan

kepada Nabi dan para sahabat
dengan menyebutkan
keistimewaannya untuk
mendatangkan kekuatan yang sudah
menjadi qodrat Allah SWT bagi
makhluknya; 4)konsep pengendalian
diri, yaitu pengendalian diri manusia
terhadap keinginan hawa nafsu agar
dekat dengan Tuhannya; 5) menjaga
hubungan dengan Tuhan (sangkan
paraning dumadi), yaitu dengan selalu
berbakti, beriman dan bertagwa

kepada Tuhan Yang Maha Esa.

Rancangan dan Lakon Wayang
Kulit

Pada masa sebelum Sunan
Kalijaga, setiap adegan wayang
digambar pada sebuah kertas dengan
gambar wujud manusia. Sunan Giri
mengharamkan penggambaran
seperti itu. Maka, Sunan Kalijaga

membuat kreasi baru. Bentuk wayang

diubah sedemikian rupa dan diukir
pada kulit kambing sehingga satu
lukisan mewakili satu wayang, bukan
satu adegan. Gambar yang dibuat
oleh Sunan Kalijaga tidak bisa disebut
gambar manusia, tetapi lebih tepatnya
adalah karikatur bercita rasa tinggi.
Bahan, proses pembuatan, dan
karakter yang khas Jawa
menjadikannya lekat dengan budaya
lokal yang sangat tepat untuk
dijadikan media dakwah Islam di
Jawa.

Sunan Kalijaga terkenal akrab
dengan seni dan pewayangan
(punakawan). Punakawan merupakan
tokoh yang diciptakan oleh Sunan
Kalijaga yang terdiri atas Semar,
Gareng , Petruk dan Bagong. Melalui
tokoh semar, Sunan Kalijogo
menyampaikan tiga pesan: ojo ngaku
pinter yen durung biso nggoleki lupute
awake dewe (Jangan mengaku pintar
apabila belum bisa mencari kesalahan
diri sendiri), ojo ngaku unggul yen ijeh
seneng ngasorake wong liyo, (jangan
mengaku unggul jika masih senang
merendahkan orang lain), ojo ngaku
suci yen durung biso manunggal ing
Gusti (jangan mengaku suci jika masih
belum bisa menyatu dengan Tuhan).

Keempat karakter punakawan

tersebut memiliki karakter-karakter

218



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

keislaman yang kuat, seperti: 1)
karakter “semar”, yang diambil dalam
bahasa Arab vyaitu “shimar’yang

artinya paku, seorang muslim
diharapkan memiliki iman yang kuat
bagai paku yang tertancap; 2) karakter
“‘gareng” diambil dari bahasa Arab
“Qarin” yang artinya teman, seorang
muslim selalu berusaha mencari
teman sebanyak- banyaknya untuk
diajak dalam kebaikan; 3) karakter
‘petruk”,diambil dari bahasa Arab “fat-
ruk” yang artinya  ‘tinggalkan’,
seorang muslim meninggalkan segala
penyembahan selain Allah atau fat-
truk kullu man siwallahi; 4) karakter
‘bagong”, yang diambil dari bahasa
Arab “baghaa”  yang artinya
‘berontak”, seorang muslim harus
berontak ketika melihat kezaliman. lva
Ariani, 2011 :48)

Dengan karakter-karakter yang
universal dan pesan-pesan moral
yang mendasar, lakon wayang kulit
dapat disesuaikan dengan berbagai
konteks dan zaman. Wayang kulit
berhasil menyatukan unsur agama
(Islam) dan budaya Jawa, sehingga
menjadi media dakwah yang sangat
efektif dan diterima oleh masyarakat.
Wayang kulit telah menjadi bagian tak
terpisahkan dari budaya Indonesia.

Nilai-nilai luhur yang terkandung di

dalamnya terus relevan hingga saat
ini.

Selain punakawan, Sunan
Kalijaga juga menciptakan lakon yang
diciptakannya sendiri ketika
mendalang, seperti jimat kalimasada,
Dewi Ruci, Petruk jadi Raja, dan
Wahyu  Widayat.

kesenian terutama wayang yang

Melalui jalur

digunakan oleh Sunan Kalijaga maka
terdapat fleksibilitas dakwah yang
memberi dampak positif terhadap
penyebaran Islam di Indonesia. Nur
Kholis, , 2008, 80)

Karakter Jawa yang dipadukan
dengan unsur Islam menjadikan
wayang sebuah kesenian yang mudah
diterima oleh masyarakat Jawa.
Karakter Islam yang disematkan
dalam setiap tokohnya menjadikan isi
ceritanya sarat dengan pesan Islam
yang dapat mempengaruhi
masyarakat dalam berinteraksi
dengan Tuhan ataupun dengan
manusia.

Gamelan merupakan
seperangkat alat musik yang dijadikan
musik pengiring pertunjukan wayang.
Sunan Kalijaga dan walisongo
menyetujui penggunaan gamelan
sekaten sebagai sarana penyebaran
Islam. Islam dan kebudayaan

masyarakat dapat berdampingan

219



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

dengan asas utama ajaran Islam yaitu
tauhid  tidak

kebudayaan Jawa dapat terjaga

dikorbankan dan

kelestariannya. ( Joko Daryanto, 2015
7).

Gong merupakan salah satu
perangkat gamelan yang
penggunaannya juga disetujui oleh
Sunan Kalijaga dan disebut dengan
gong sekaten atau gong syahadatain,
yang berarti dua kalimat syahadat.Bila
gong tu dipukul, maknanya adalah “di
sana di situ, mumpung masih hidup,
berkumpullah untuk masuk agama
Islam”. ( Akbar: 22)

Kontribusi terhadap Sosiologi
Pendidikan Islam Kontekstual

Temuan atas pola dakwah
Sunan Kalijaga memberikan
kontribusi teoretis yang signifikan bagi
pengembangan Sosiologi Pendidikan
Islam Kontekstual di Indonesia
Kontemporer: Teori Pedagogi Inklusif:
Pendidikan Islam harus mampu
bersifat inklusif terhadap kearifan lokal
(local wisdom). Keberhasilan Islam di
Indonesia membuktikan bahwa
pendidikan yang paling efektif adalah
yang berpijak pada realitas sosiologis
masyarakatnya. Pendidikan Berbasis
Budaya: Model ini  menantang

paradigma pendidikan yang

cenderung memisahkan antara
agama dan budaya. Sunan Kalijaga
mengajarkan bahwa budaya adalah

"wadah" dan agama adalah "isi".
Stabilitas Sosial dalam Perubahan:
metode  ini

Secara  sosiologis,

meminimalkan  konflik  horizontal.
Pendidikan Islam yang kontekstual
mampu menciptakan transformasi
harmonis

sosial yang (gradual

change), bukan revolusi yang

merusak tatanan masyarakat.

D. Kesimpulan

Dakwah Sunan Kalijaga tidak
hanya berupa penyampaian ajaran
agama, tetapi juga berfungsi sebagai
proses pendidikan masyarakat.
Metode yang digunakan: seni

pertunjukan  (wayang, gamelan),
simbol-simbol budaya, dan bahasa
lokal. Fokusnya adalah internalisasi
nilai Islam melalui pendekatan yang
familiar bagi masyarakat Jawa pra-
Islam. Sunan Kalijaga tidak menolak
tradisi Jawa, melainkan
mengislamisasi simbol dan praktik
budaya yang sudah ada.
Dialektika ini

proses dialektika: Islam hadir bukan

menunjukkan

sebagai penghapus budaya, tetapi

sebagai transformasi nilai. Beberapa

220



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

nilai budaya Jawa yang berhasil
didialektikakan dengan ajaran Islam
antara lain: a. Gotong royong: Nilai
gotong royong yang kuat dalam
masyarakat Jawa sejalan dengan
semangat persaudaraan dalam Islam.
b. hormat kepada orang tua dan guru:
Nilai ini sejalan dengan perintah untuk
berbakti kepada orang tua dan
menghormati guru dalam Islam. c.
Musyawarah:  Nilai  musyawarah
dalam mengambil keputusan juga
sejalan dengan prinsip demokrasi
dalam Islam. d. keterbukaan terhadap
perbedaan: Masyarakat Jawa yang
cenderung terbuka terhadap
perbedaan budaya, memudahkan
proses dialektika dengan Islam.
Dialektika budaya Jawa dan
Islam dalam dakwah Sunan Kalijaga
memiliki pengaruh yang sangat besar
terhadap perkembangan pendidikan
Islam di Jawa, yaitu: a. memudahkan
penerimaan Islam: Dengan cara yang
halus dan santun, Sunan Kalijaga
berhasil menarik minat masyarakat
Jawa untuk memeluk Islam. b.
terbentuknya identitas Islam Jawa:
Dialektika ini melahirkan identitas
Islam Jawa yang unik, dengan ciri
khas yang berbeda dari daerah lain di
Indonesia. ¢. Munculnya pesantren-

pesantren: Pesantren-pesantren yang

didirikan oleh para wali dan murid-
muridnya menjadi pusat pendidikan
Islam dan kebudayaan Jawa.

Sunan Kalijaga, salah satu wali
songo, dikenal sangat bijaksana
dalam menyebarkan Islam di Jawa.
Beliau tidak memaksakan ajaran
Islam secara frontal, melainkan
dengan cara halus melalui dialektika
budaya. Beberapa cara yang beliau
lakukan antara lain: a. menggunakan
Bahasa dan Istilah Lokal: Sunan
Kalijaga menggunakan bahasa Jawa
dan istilah-istilah yang familiar bagi

masyarakat Jawa untuk menjelaskan

ajaran Islam. b. memanfaatkan
Kesenian Lokal: Beliau
memanfaatkan wayang kulit,

gamelan, dan tembang untuk
menyampaikan pesan-pesan Islam.
Tokoh-tokoh pewayangan seperti
Arjuna dan Bima seringkali dijadikan
simbol untuk menjelaskan nilai-nilai
keislaman. c¢. menghormati Adat
Istiadat: Sunan  Kalijjaga tidak
menentang adat istiadat Jawa yang
baik, tetapi justru berusaha
mengintegrasikannya dengan ajaran
Islam. Contohnya, tradisi sedekah
bumi yang kemudian dikaitkan dengan
syukuran atas nikmat Allah. d.
Membangun Masijid yang Merakyat:

Sunan Kalijaga membangun mas;jid

221



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

dengan arsitektur yang
menggabungkan unsur Jawa dan
Islam, sehingga masyarakat merasa
nyaman dan tidak asing dengan
tempat ibadah baru tersebut.

Temuan dari dakwah Sunan
Kalijaga dapat memperkaya teori
pendidikan Islam dengan
menekankan pendekatan kontekstual.
Pendidikan Islam tidak bisa
dilepaskan dari medan budaya lokal;
ia harus beradaptasi agar nilai-nilai
Islam dapat diterima. Kontribusi
teoretis: menegaskan pentingnya
strategi inkulturasi dan dialog budaya
dalam pendidikan Islam di Indonesia.

Dakwah Sunan Kalijaga sebagai
model pendidikan Islam  yang
kontekstual, yang mampu
menjembatani nilai universal Islam
dengan tradisi lokal Jawa. Model ini
bisa menjadi inspirasi bagi
pengembangan teori sosiologi

pendidikan Islam yang relevan

dengan keragaman budaya
Indonesia.
DAFTAR PUSTAKA

Achmad Chojim, 2003, Mistis dan
Marifat Sunan Kalijjaga, Jakarta :
PT Serambi llmu Semesta

Akbar, Ummu. Syiar 9 Wali Di Pulau
Jawa: 9 Kisah Seru Pejuang Islam.
Jakarta: Mizan, n.d. 2020

Ariani, Iva. “Ajaran Tasawuf Sunan
Kalijaga dan Pengaruhnya bagi
Perkembangan Pertunjukan
Wayang Kulit di Indonesia.” Tesis.
Universitas Gadjah Mada, 2011.

Ashoumi, Hilyah. “Dialektika Dakwah
Sinkretis Sunan Kalijaga.”
Qalamuna 10, No.1 (2018).

Astuti, Hanum Jazimah Puji. “Islam
Nusantara: Sebuah Argumentasi
Beragama dalam Bingkai Kultural.”
INJECT: Interdisciplinary Journal of
Communication 2, No. 1 (2018).

Beatty, Andrew. 1996. “Adam and Eve
and Vishnu: Syncretism in The
Javanese Slametan” dalam The
Journal of The Royal Antropological
Institute 2, 1996.

C.S.T.Saputro, 2014, Sunan Kalijaga
Sang Bhatara Tanah Jawa ( Bukan
Sabda Palon), Qase Qalbu, Jawa
Tengah

Daryanto, Joko. “Gamelan Sekaten
dan Penyebaran Islam di Jawa.”
Jurnal Ikadbudi: Jurnal limiah
Bahasa Sastra dan Budaya Daerah
4 (2015).

Didik Lukman Hariri, 2010, Ajaran dan
Dzikir Sunan Kalijaga, Yogyakarta:
Kuntul Press,

Djunaedi, P. Aliran Sunan Kalijaga
Tentang Hidup. Sidoarjo: Amanah
Citra, 2019.

Fatchullah Zarkasi, 2025, Suluk
Linglung Sunan Kalijaga Pelajaran
Terdalam Dari Tipe Jawa dan
Minsteri Nabi Khidir AS, Bandung:
Manggu Makmur Tanjung Lestari,

Imam Anom, 1806, Suluk Linglung
Sunan Kalijjaga (Syeh Melaya),
Balai Pustaka

222



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Imam  Subqi,  Sutrisno, Reza
Ahmadiansah. 2018, Islam dan
Budaya Jawa. Solo: Taujih,

Imam Subq;i, Sutrisno, Reza
Ahmadiansah. Islam dan Budaya
Jawa. Solo: Taujih, 2018.

Jurnal Sosial dan Keagamaan 5, No.
1 (2020)

Kamal, Muhammad Ali Mustofa.
“Interelasi Ni Lai Jawa dan Islam
dalam Berbagai Aspek Kehidupan.”
Kalam 10, No. 1 (2017).

Kholis, Nur. “Syiar Melalui Syiar:
Eksistensi Kesenian Tradisional
Sebagai Media Dakwah di Era
Budaya Populer.” Al-Balaghah:
Jurnal Dakwah dan Komunikasi 3,
No. 1 (2018).

Masykur Arif M. Hum, 2024, Sunan
Kalijaga, Sejarah Hidup Dan
Perjuangan Wali Tanah Jawa,
Yogyakarta: Diva Press

Mohamad, Fatoni Andi.
“Mengembangkan Pendidikan
Agama Islam di Jawa Tengah
(Kajian Historis Tahun 1470-1580
M).” Tesis. Universitas
Muhammadiyah Surakarta, 2019.

Mukhlasin,  Ahmad. “Pendidikan
Karakter Pemimpin melalui
Tembang Dolanan (Analisis
Tembang Lir-llir Karya Sunan Kali
Jaga).” Jurnal Warna 3, No. 1
(2019)

Naufaldi Alif, Laily Mafthukhatul,
Majidatun ~ Ahmala, Dialektika
Budaya Jawa dan Islam

Ni’'mah, Ma’'sumatun. Tradisi Islam di
Nusantara. Klaten: Cempaka Putih,
2019.

Paisun. 2010. “Dinamika Islam
Kultural: Studi atas Dialektika Islam
dan Budaya Lokal Madura” dalam

Jurnal el-Harakah edisi Vol. 12, No.
2, Juli-Desember 2010.

Purwadi, 2004, Dakwah Sunan
kalijaga, Prnyebaran Agama Islam
di Jawa Berbasis kultur,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Purwadi, Purwadi. “Harmony Masjid
Agung Kraton Surakarta
Hadiningrat.” Ibda’: Jurnal Kajian
Islam dan Budaya 12, No. 1 (2014)

Rafiek, M. lImu Sosial dan Budaya

Dasar. Yogyakarta: Aswaja
Pressindo, 2014.
Setyaningsih, Rina. “Dialektika

Budaya Jawa Sebagai Strategi
Dakwah.” Ri’ayah:

Simuh, 2019 Sufisme  Jawa:
Transformasi Tasawuf Jawa Ke
Mistik  Jawa  (Jakarta: KPG
Kepustakaa Populer Gramedia

Slamet Muljana, 2005, Runtuhnya
Kerajaan Hindu - Jawa Dan
Timbulnya Negara-Negara slam di
Nusantara, Jakarta :PT Kencana

Sumbulah, Ummi. 2012. “Islam Jawa
dan Dialektika Budaya:
Karakteristik, Variasi dan Ketaatan
Ekspresif’ dalam Jurnal el-Harakah
edisi Vol. 14, No. 1, Januari-Juni
2012.

Sunyoto, Agus. Atlas Walisongo.
Surabaya: llman dan Lesbumi
PBNU, 2016.

Suriadi, Ahamd. “Dialektika Budaya
dalam  Tradisi Maulid Nabi
Muhammad di Nusantara.”
Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan
Humaniora 17, No. 1 (2019)

Tempo, Pusat Data dan Analisa.
Tradisi Keraton Yogyakarta
Menyambut Maulid Nabi
Muhammad.  Jakarta:  Tempo
publishing, 2020.

223



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Yudi Hadinata, 2013, Sunan Kalijaga ,
Biografi, Sejarah, Kearifan
Peninggalan dan Pengaruh-
pengaruhnya, Yogyakarta, Dipta

Zuhdi, Muhammad Harfin. “Dakwah
dan Dialektika Dialektika Budaya.”
Religia: Jurnal Pemikiran dan
Pendidikan Islam 15, No. 1 (2012)

224



