
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

199 
 

DIALEKTIKA ISLAM DAN BUDAYA JAWA DALAM PERSPEKTIF SOSIOLOGI 

PENDIDIKAN ISLAM   

Studi Atas Praktik Da’wah Sunan Kalijaga 

Shohib B1, Ifada Retno Ekaningrum2, Tedi Kholiludin3 

1,2,3 Universitas Wahid Hasyim Semarang 
1shohibabdurrohman2303@gmail.com, 2ifadaretnoekaningrum@gmail.com, 

3tedi@unwahas.ac.id 

 

 
ABSTRACT 

This article examines the dialectic between Islam and Javanese culture through the 

perspective of Islamic educational sociology, focusing on the preaching practices of 

Sunan Kalijaga. Sunan Kalijaga's preaching displayed a unique dialectical strategy, 

namely integrating Islamic values into local Javanese traditions without causing 

cultural resistance. Through art forms such as wayang kulit (leather puppet theater), 

gamelan (traditional orchestra), and Javanese songs, Sunan Kalijaga successfully 

turned da'wah into a process of social education that instilled religious values while 

strengthening the cultural identity of the community. An analysis of Islamic 

educational sociology shows that this culture-based da'wah serves as a means of 

socializing values, forming collective identity, and providing effective non-formal 

education in shaping the religious behavior of Javanese society. The dialectic 

between Islam and Javanese culture offered by Sunan Kalijaga has given rise to a 

model of Islamic education that is contextual, inclusive, and multicultural, relevant 

to facing the challenges of modernization and globalization of Islamic education in 

the contemporary era. 

Keywords: The Dialectics of Islam, Javanese Culture, and the Sociology of Islamic 

Education 

ABSTRAK 

Artikel ini mengkaji dialektika Islam dan budaya Jawa melalui perspektif sosiologi 

pendidikan Islam dengan fokus pada praktik dakwah Sunan Kalijaga. Dakwah 

Sunan Kalijaga menampilkan strategi dialektika yang unik, yakni mengintegrasikan 

nilai-nilai Islam ke dalam tradisi lokal Jawa tanpa menimbulkan resistensi budaya. 

Melalui media seni seperti wayang kulit, gamelan, dan tembang Jawa, Sunan 

Kalijaga berhasil menjadikan dakwah sebagai proses pendidikan sosial yang 

menanamkan nilai religius sekaligus memperkuat identitas budaya masyarakat. 

Analisis sosiologi pendidikan Islam menunjukkan bahwa dakwah berbasis budaya 

ini berfungsi sebagai sarana sosialisasi nilai, pembentukan identitas kolektif, serta 

pendidikan non-formal yang efektif dalam membentuk perilaku religius masyarakat 

Jawa. Dialektika Islam dan budaya Jawa yang ditawarkan Sunan Kalijaga 

mailto:shohibabdurrohman2303@gmail.com
mailto:2febyinggriyani@unpas.ac.id
mailto:2febyinggriyani@unpas.ac.id
mailto:tedi@unwahas.ac.id


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

200 
 

melahirkan model pendidikan Islam yang kontekstual, inklusif, dan multikultural, 

relevan untuk menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi pendidikan Islam 

di era kontemporer. 

 
Kata Kunci: Dialektika Islam, Budaya Jawa, Sosiologi Pendidikan Islam 

 

A. Pendahuluan  

Pendidikan Islam di Indonesia 

tidak hadir dalam ruang hampa. Ia 

tumbuh dan berkembang di atas tanah 

yang kaya akan lapisan tradisi, 

kepercayaan, dan struktur sosial yang 

kompleks. Dalam dinamika 

sejarahnya, Islam di Nusantara, 

khususnya di tanah Jawa, tidak 

disebarkan melalui penaklukan militer, 

melainkan melalui proses pendidikan 

sosial dan kultural yang mendalam. 

Fenomena ini menciptakan sebuah 

ruang dialektika yang unik antara 

ajaran agama yang bersifat universal 

dan budaya lokal yang bersifat 

partikular. 

Secara sosiologis, pendidikan 

Islam bukan hanya terbatas pada 

institusi formal seperti pesantren atau 

madrasah, melainkan mencakup 

seluruh praktik dakwah yang berfungsi 

sebagai sarana transmisi nilai dan 

transformasi sosial. Dalam konteks 

masyarakat Jawa pasca-Majapahit, 

tantangan utama para pendakwah 

terutama Walisongo adalah 

bagaimana memperkenalkan tauhid 

ke dalam masyarakat yang telah 

memiliki struktur habitus Hindu-

Buddha dan animisme yang sangat 

kuat. Di sinilah peran Sunan Kalijaga 

menjadi sangat krusial. 

Sunan Kalijaga muncul dengan 

pendekatan yang melampaui sekadar 

ceramah lisan. Beliau memahami 

bahwa pendidikan yang efektif adalah 

pendidikan yang mampu berdialog 

dengan realitas sosiologis subjek 

didiknya. Melalui media seni seperti 

wayang kulit, gamelan, dan tembang-

tembang filosofis, beliau melakukan 

apa yang disebut sebagai 

"pribumisasi Islam". Praktik ini bukan 

sekadar strategi komunikasi, 

melainkan sebuah metode sosiologi 

pendidikan Islam yang mampu 

mengonversi nilai-nilai lama menjadi 

nafas baru yang islami tanpa 

menghancurkan identitas lokal 

masyarakatnya. 

Namun, di era kontemporer ini, 

wajah pendidikan Islam seringkali 

dihadapkan pada ketegangan antara 

konservatisme yang menolak budaya 

dan modernisasi yang cenderung 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

201 
 

tercerabut dari akar lokal. Oleh karena 

itu, menggali kembali model dialektika 

yang dibangun oleh Sunan Kalijaga 

menjadi sangat relevan. Studi ini 

berupaya membedah bagaimana 

praktik dakwah Sunan Kalijaga 

beroperasi sebagai sistem pendidikan 

sosial dalam medan budaya Jawa, 

serta bagaimana kontribusinya dalam 

merumuskan teori sosiologi 

pendidikan Islam yang kontekstual, 

inklusif, dan multikultural di Indonesia. 

Penyebaran Agama Islam di 

Pulau Jawa tidak lepas dari 

perjuangan dakwah walisongo yang 

mengalami sukses gemilang. 

(Purwadi, 2004; 16.  Dialektika budaya 

Jawa dan Islam merupakan fenomena 

menarik yang telah berlangsung sejak 

abad ke-15 di tanah Jawa. Proses 

perpaduan yang harmonis antara 

ajaran Islam dan nilai-nilai lokal ini 

tidak terlepas dari peran besar para 

Wali Songo, khususnya Sunan 

Kalijaga. Dengan pendekatan yang 

bijaksana dan penuh toleransi, Sunan 

Kalijaga mampu menyebarkan Islam 

di tengah masyarakat Jawa yang 

kental dengan tradisi animisme dan 

dinamisme. Pendekatan beliau yang 

unik, yaitu dengan mengakomodasi 

nilai-nilai lokal, menjadikannya tokoh 

yang sangat berpengaruh dalam 

sejarah Islam di Indonesia. Kita 

melihat dalam sejarah, walisongo 

tinggal dipantai utara jawa mulai dari 

abad 15 hingga pertegahan abad ke 

16, ada tiga wilayah penting yakni 

Surabaya Gresik – lamongan dijawa 

timur, Demak Kudus Muria di Jawa 

Tengah dan Cirebon di Jawa Barat 

(Slamet Muljana, 2005: 3).  Namun 

demikian, sejauh ini narasi dakwah 

Sunan Kalijaga cenderung lebih 

banyak dipahami sebatas pada 

keberhasilan produk dialektika 

budayanya saja. Belum banyak kajian 

yang mengurai secara mendalam 

bagaimana proses perjumpaan nilai-

nilai Islam dan struktur tradisi Jawa 

tersebut berdialog hingga mencapai 

titik temu yang organik. 

Peran Sunan Kalijaga dalam 

berkembangnya agama Islam di tanah 

Jawa sangat penting. Hal tersebut 

tidak dapat dipisahkan dari proses 

dialektika budaya yang dijadikan 

metode dalam dakwahnya. 

Kebudayaan Jawa yang sebelumnya 

sangat kental dengan nuansa adat 

tradisi Hindu maupun Budha, perlahan 

dikombinasikan dengan adanya unsur 

syariat Islam menjadi satu kesatuan 

yang sangat menarik untuk digali lebih 

mendalam. Agama identik dengan 

kebudayaan, karena keduanya 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

202 
 

merupakan pedoman petunjuk dalam 

kehidupan. Bedanya, agama 

merupakan petunjuk dari Tuhan 

sedangkan Budaya merupakan 

petunjuk yang berasal dari 

kesepakatan manusia. Interaksi 

antara agama dan budaya juga terjadi 

ketika Islam masuk ke Indonesia. 

Wilayah Jawa khususnya daerah 

pesisir, merupakan tempat 

bertemunya masyarakat dengan 

berbagai latar belakang. Interaksi 

yang berawal dari para pedagang 

Islam dengan masyarakat lokal, 

perlahan-lahan mulai berdampak 

pada masuknya unsur - unsur Islam 

dalam kebiasaan masyarakat 

setempat yang mulai mengenal, 

mempelajari bahkan mulai Beragama 

Islam. Masuknya nilai-nilai keislaman 

pada kebiasaan lama masyarakat 

setempat yang bercorak Hindu-Budha 

membuat Islam mudah diterima oleh 

masyarakat hingga tersebar ke 

seluruh penjuru Jawa.  

Perkembangan dakwah Islam di 

Jawa mengalami proses yang unik 

dan berliku. Hal ini disebabkan ia 

dihadapkan pada kekuatan tradisi 

budaya dan sastra Hindu Kejawen 

yang mengakar menjadi sebuah 

tradisi kehidupan kerajaan. Oleh 

sebab itu, dakwah Islam mendapatkan 

sambutan hangat di lapisan bawah 

yang menyebar melalui masyarakat 

pedesaan. Penyebaran Islam di 

daerah pesisir melahirkan tradisi 

budaya baru yang disebut dengan 

budaya pesantren yang menjadi 

tradisi agung kedua mengimbangi 

tradisi agung di lingkungan kerajaan. 

Apalagi guru-guru agama pendiri 

pesantren ini adalah tokoh-tokoh sufi 

dan ahli kebatinan yang amat 

dikeramatkan santrinya sebagai 

waliyullah (orang yang suci)-sosok 

yang amat ditaati perintahnya seperti 

halnya raja. (Simuh, 2019: 17–18  ). 

"Fenomena menunjukkan bahwa 

dakwah Islam di Jawa tidak hanya 

berfungsi sebagai penyebaran 

agama, tetapi juga sebagai praktik 

pendidikan Islam yang bekerja melalui 

relasi sosial, simbol budaya, dan 

otoritas keagamaan di luar institusi 

formal." 

Sunan Kalijaga, salah satu dari 

Wali Songo yang lahir sekitar tahun 

1430 an, sewaktu muda ialah Raden 

syahid ada yang menyebutnya raden 

Said atau Jaka Said, ia juga disebut 

Syaih Malaya, Lokajaya, Raden 

Abdurrohman dan Pangeran Tuban. 

(Masykur Arif. M. Hum 2024: 7). 

Beliau mempunyai ayah yang 

bernama Temenggung Wilatikno dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

203 
 

ibu yang bernama Dewi Retno 

Dumilah (Yudi Hadinata, 2013: 12). 

Sunan Kalijaga dikenal sebagai tokoh 

kunci dalam penyebaran Islam di 

tanah Jawa. Raden Syahid diangkat 

menjadi anggota Walisongo pada 

periode III (Achmad Chodjim, 2003: 

14). Beliau tidak hanya mengajarkan 

ajaran Islam secara formal, tetapi juga 

sangat mahir dalam mengadaptasi 

Islam dengan budaya lokal Jawa. 

Metode dakwahnya yang unik, yang 

menggabungkan unsur-unsur 

kesenian, tradisi, dan kepercayaan 

lokal, menjadi kunci keberhasilannya 

dalam menyebarkan Islam di 

kalangan masyarakat Jawa. 

Berdasarkan uraian tersebut, 

penelitian ini memandang dakwah 

Sunan Kalijaga tidak semata sebagai 

strategi kultural atau fenomena 

dialektika, melainkan sebagai praktik 

pendidikan Islam yang bekerja melalui 

proses dialektika antara nilai Islam 

dan tradisi Jawa. Dengan 

menggunakan perspektif sosiologi 

pendidikan Islam, penelitian ini 

berupaya menganalisis bagaimana 

dakwah tersebut beroperasi dalam 

medan budaya Jawa pra-Islam serta 

kontribusinya bagi pengembangan 

teori pendidikan Islam kontekstual di 

Indonesia. 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan 

penelitian kepustakaan (library 

research) dengan pendekatan 

kualitatif yang diorientasikan untuk 

memahami dunia makna subjek 

penelitian secara mendalam dan 

pembentukan teori substantif 

berdasar pada konsep-konsep yang 

muncul dari dari data empiris. Dengan 

mengacu model penelitian diskriptitf 

kualitatif Bogdan dan Taylor, 

penelitian ini bermaksud 

menghasilkan data deskriptif berupa 

narasi-narasi tertulis yang sesuai 

dengan topik studi yang bersumber 

dari berbagai literatur, baik itu dalam 

bentuk buku buku, jurnal dan tulisan-

tulisan ilmiah lain yang memiliki 

keterkaitan dengan fokus yang dikaji. 

Analisis data dilakukan dengan cara 

reduksi data (data reduction), 

penyajian data (data display) dan 

penarikan kesimpulan (conclusion 

drawing/verification). 

 

C. Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Dialektika dalam konteks sosial 

merujuk pada proses interaksi antara 

dua sistem nilai atau budaya yang 

berbeda, yang kemudian melahirkan 

sintesis baru. Dalam kasus Islam dan 

budaya Jawa, dialektika terjadi ketika 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

204 
 

ajaran Islam bertemu dengan tradisi 

Jawa yang bercorak Hindu-Budha dan 

animisme. Proses ini tidak bersifat 

konfrontatif, melainkan akomodatif, 

sehingga menghasilkan bentuk 

keberagamaan yang khas. Teori 

dialektika sosial menekankan bahwa 

perubahan budaya bukanlah 

penghapusan, melainkan 

transformasi melalui negosiasi nilai. 

 

Sosiologi Pendidikan Islam 

Sosiologi pendidikan Islam 

memandang pendidikan sebagai 

proses sosial yang tidak hanya 

berlangsung di lembaga formal, tetapi 

juga melalui interaksi budaya, tradisi, 

dan praktik keagamaan. Dalam 

perspektif ini: 1. Pendidikan sebagai 

sosialisasi nilai: Dakwah Sunan 

Kalijaga berfungsi sebagai sarana 

internalisasi nilai Islam melalui 

medium budaya. 2.  Pendidikan 

sebagai pembentukan identitas 

kolektif: Integrasi Islam dan budaya 

Jawa melahirkan identitas keislaman 

yang moderat, toleran, dan 

kontekstual. 3. Pendidikan non-

formal: Dakwah berbasis seni dan 

tradisi menjadi bentuk pendidikan di 

luar pesantren, namun efektif dalam 

membentuk perilaku religius 

masyarakat. 

Budaya Jawa 

Budaya jawa adalah budaya 

yang berasal dari jawa dan dianut oleh 

masyaraka t jawa khususnya di Jawa 

Tengah, Jawa Timur, dan Yogyakarta. 

Budaya jawa secara garis besar dapat 

dibagi menjadi 3 yaitu budaya 

Banyumasan, budaya Jawa Tengah - 

DIY, dan budaya Jawa Timur. 

Budaya Jawa menjunjung tinggi 

kesopanan dan kesederhanaan. 

Budaya Jawa selain terdapat di Jawa 

Tengah, Yogyakarta, dan Jawa Timur 

terdapat juga di daerah p erantauan 

orang jawa yaitu di Jakarta, Sumatera, 

dan Suriname. Bahkan budaya Jawa 

termasuk salah satu budaya di 

Indonesia yang paling banyak di 

minati di luar negri. B eberapa budaya 

Jawa yang diminati di luar negri 

adalah Wayang Kulit, Keris, Batik, d 

an Gamelan. 

Budaya Jawa termasuk unik 

karena membagti tingkat bahasa 

Jawa menjadi be berapa tingkat yaitu 

Ngoko, Madya, dan Krama. Ada yang 

berpendapat budaya Jawa            

indentik feodal dan sinkretik. 

Pendapat itu kurang tepat karena 

budaya feodal ada di se mua negara 

termasuk Eropa. Budaya Jawa 

menghargai semua agama dan 

Pluraritas se hingga di nilai sinkretik 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

205 
 

oleh budaya tertentu yang hanya 

mengakui satu agama tertent u dan 

sektarian 

 

Dialektika antara nilai Islam dan 

tradisi Jawa 

Islam datang ke bumi Jawa di 

saat budaya dan tradisi non-Islam 

terutama Hindu dan Buddha telah 

mengakar kuat dalam masyarakat 

Jawa. konteks Jawa yang melatari 

munculnya Islam di Jawa adalah 

animisme dan hinduisme, maka logis 

jika “warna dan citarasa” Islam yang 

berkembang di Jawa juga bernuansa 

animisme dan hinduisme. Hal ini bisa 

disaksikan hingga sekarang dalam 

berbagai sistem ritual Jawa, seperti 

slametan dengan berbagai bentuknya, 

baik slametan dalam rangkaian acara 

mantenan, khitanan, bersih desa 

maupun ekspresi keberagamaan 

lainnya. 

Menggunakan kerangka teoritik 

Leach tentang polysemy atau multi- 

vocality beranggapan bahwa terdapat 

ambiguitas simbol ritual yang ber- 

hubungan dengan variasi dan 

tingkatan dalam struktur sosial adalah 

salah satu intelektual yang 

membenarkan kajian Geertz tentang 

Islam sinkretis. Di dalam kajiannya 

tentang Adam and Eve and Vishnu; 

Syncretism in the Javanese Slametan, 

menyatakan bahwa slametan adalah 

inti dari keyakinan agama Jawa 

popular. Di dalam slametan didapati 

suatu realitas meskipun mereka 

berasal dari latar belakang dan 

penggolongan sosio kultural dan 

ideologi yang berbeda-beda ternyata 

bisa menyatu di dalam tradisi ritual 

slametan. Slametan juga merupakan 

ekspresi pandangan oposisional 

tentang Tuhan, wahyu, Islam dan 

tempat manusia di dalam kosmos. 

Slametan juga mengiluminasikan 

cara-cara di mana ritual multivokal 

dapat dieksploitasi di dalam latar 

kultural yang berbeda (Beatty, 1996: 

271-288). 

Ritual slametan juga menjadi 

salah satu media kelompok abangan 

dalam mengekspresikan wajah 

komitmen dan keagamaannya. Varian 

abangan juga merupakan 

representasi keagamaan dengan 

afiliasinya pada animisme. Hal ini bisa 

dilihat dari ekspresi kelompok ini 

dalam berbagai ritual slametan, 

magis, “perdukunan” dan lain-lain. 

Varian abangan pada umumnya 

berpusat di desa, tempat 

dipraktikkannya slametan merupakan 

inti ritual agama Jawa yang paling 

popular dan bertahan hingga 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

206 
 

sekarang. Slametan yang berwujud 

ting- keban, yakni ritual yang 

dilaksanakan bagi perempuan yang 

mencapai usia hamil tujuh bulan ke 

atas, kelahiran, kematian, bersih 

desa, sunatan dan lain- lain, masih 

terlihat dominan pada kehidupan 

masyarakat Jawa, baik yang 

beragama Islam murni maupun Islam 

Jawa (sinkretis). Bagi 

kelompok/varian Jawa, terdapat 

keyakinan bahwa kehidupan, 

penderitaan, kematian dan ke- 

berkahan, merupakan pemberian roh-

roh halus yang harus dipuja melalui 

berbagai ritual tersebut (Sumbulah, 

2012: 53). 

Bagi kelompok abangan, 

slametan diyakini merupakan simbol 

persembah- an terhadap para roh 

halus, roh leluhur dan lain-lain agar 

masyarakat terhindar dari bencana 

dan kejahatan. Fenomena slametan 

yang dianggap sebagai ritual paling 

inti dalam masyarakat Jawa ini, bisa 

disimak pada temuan penelitian 

Beatty ketika melakukan kajian di 

Bayu, nama sebuah desa di sebelah 

selatan kota Banyuwangi. Temuan 

senada juga bisa dilihat pada hasil 

penelitian Wood- ward (1998) tentang 

masyarakat Jawa di Yogyakarta. 

Memperkuat tesis Geertz, temuan 

Hefner pada ekspresi keberagamaan 

masyarakat Pasuruan juga semakin 

melengkapinya (Hefner, 1985: 91-

128). 

Dalam konteks penyebaran 

Islam di Jawa, proses ini sangat 

kompleks dan unik. Hal ini disebabkan 

oleh beberapa faktor: a. Adanya 

tradisi Hindu-Jawa yang kuat dan 

mengakar di lingkungan kerajaan 

membuat penyebaran Islam 

menghadapi tantangan yang 

signifikan. Tradisi Hindu-Jawa yang 

sudah mengakar sangat dalam di 

kalangan elit kerajaan memang 

menjadi tantangan besar bagi para 

penyebar Islam. Namun, para wali 

songo dengan bijaksana tidak 

menentang tradisi ini secara frontal, 

melainkan mencoba untuk 

mengadaptasi ajaran Islam dengan 

nilai-nilai yang sudah ada. b. Dakwah 

Islam lebih banyak diterima oleh 

masyarakat pedesaan dibandingkan 

kalangan elit kerajaan. Masyarakat 

pedesaan cenderung lebih terbuka 

terhadap ajaran baru karena tidak 

terikat oleh tradisi yang terlalu kaku 

seperti di kalangan elit. Selain itu, para 

wali songo seringkali menggunakan 

bahasa dan simbol-simbol yang lebih 

mudah dipahami oleh masyarakat 

pedesaan. c. Lahirnya Budaya 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

207 
 

Pesantren: Interaksi antara Islam dan 

budaya lokal melahirkan tradisi 

pesantren yang menjadi kekuatan 

baru dalam masyarakat Jawa.  

Pesantren tidak hanya menjadi 

lembaga pendidikan agama, tetapi 

juga menjadi pusat pengembangan 

budaya, ekonomi, dan sosial 

masyarakat. Di dalam pesantren, 

terjadi perpaduan antara ajaran Islam 

dengan nilai-nilai lokal, melahirkan 

tradisi dan praktik keagamaan yang 

khas Jawa. d. Para wali songo, 

dengan keahlian mereka dalam 

bidang sufisme dan kebatinan, 

mampu mengakomodasi 

kepercayaan lokal dan 

menyinergikannya dengan ajaran 

Islam. Pendekatan sufisme dan 

kebatinan yang dilakukan oleh para 

wali songo sangat efektif dalam 

menarik hati masyarakat Jawa yang 

memiliki kecenderungan spiritual yang 

tinggi. 

Proses dari wujud dialektika 

kebudayaan, terjadi ketika beberapa 

kebudayaan saling berhubungan erat 

satu sama lain secara intensif dalam 

jangka waktu yang cukup lama, dan 

kemudian masing-masing dari 

kebudayaan tersebut akan berubah 

saling menyesuaikan diri menjadi satu 

kebudayaan. (Imam Subqi, sutrisno : 

134 )  Perkembangan dakwah Islam di 

Jawa mengalami proses yang unik 

dan berliku. Hal ini disebabkan ia 

dihadapkan pada kekuatan tradisi 

budaya dan sastra Hindu Kejawen 

yang mengakar menjadi sebuah 

tradisi kehidupan kerajaan. Oleh 

sebab itu, dakwah Islam mendapatkan 

sambutan hangat di lapisan bawah 

yang menyebar melalui masyarakat 

pedesaan. Penyebaran Islam di 

daerah pesisir melahirkan tradisi 

budaya baru yang disebut dengan 

budaya pesantren yang menjadi 

tradisi agung kedua mengimbangi 

tradisi agung di lingkungan kerajaan. 

Apalagi guru-guru agama pendiri 

pesantren ini adalah tokoh-tokoh sufi 

dan ahli kebatinan yang amat 

dikeramatkan santrinya sebagai 

waliyullah (orang yang suci)-sosok 

yang amat ditaati perintahnya seperti 

halnya raja.  (Simuh, Sufisme Jawa: 

2019 :  17 - 18)  

Seperti halnya keterkaitan 

antara Islam dengan karya-karya 

sastra jawa yang bersifat imperatif 

moral, yang artinya memberi warna 

keseluruhan yang mendominasi 

karya. Corak tersebut berupa masalah 

jihad, ketauhidan, moral, perilaku 

yang baik. Sedangkan bentuk karya 

yang diambil terdapat dalam tembang 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

208 
 

macapat seperti mijil,kinanti, pucung, 

sinom, asmaradana, dhandanggula, 

pangkur, maskumambang, durma, 

gambuh, megatruh, yang mana 

tembang-tembang tersebut 

merupakan tembang gubahan para 

walisongo yang digunakan sebagai 

media dakwah kepada masyarakat 

Jawa.  

Selain melalui karya sastra di 

atas, penyebaran Islam yang 

dilakukan oleh walisongo masih dapat 

disaksikan dalam tradisi dan ritual 

keagamaan yang hingga                   kini 

masih dijalankan oleh masyarakat 

Nusantara. Seperti halnya tradisi 

pembacaan kitab al-diba’I dan al-

barzanji dalam memperingati maulid 

Nabi Muhammad SAW yang menjadi 

sebuah ritual keagamaan. Ahmad 

Suriadi mengatakan bahwa ada 

empat faktor yang menyebabkan 

pembacaan pembacaan kitab al-diba’I 

dan al-barzanji menjadi sebuah ritual 

keagamaan, yaitu pertama, 

penyebaran Islam di Indonesia 

dimotori oleh Islam Sufistik; kedua, 

tradisi penghormatan kepada 

Rasulullah, wali, syaikh/guru oleh 

Islam Sufistik khususnya tarekat yang 

salah satunya adalah dengan 

pembacaan riayat hidup; ketiga, 

pengaruh psikologis dari membaca 

kitab mauled tersebut; keempat, 

kecenderungan masyarakat 

(tradisional) pada tradisi mistik 

tentang nilai syafaat, tawasul, tabaruk, 

tabarruj, yang sangat lekat dengan 

corak keagamaan. ( Ahmad Suriadi, 

2019 : 168–170 ). 

Tradisi lain peninggalan 

walisongo yang disebut dengan tradisi 

malam selikuran (malam 21), Tradisi 

Malam Selikuran merupakan salah 

satu warisan berharga dari para wali 

songo yang berhasil mengakar kuat 

dalam masyarakat Jawa. Tradisi ini 

mencerminkan upaya para wali dalam 

menyebarkan Islam dengan cara yang 

adaptif dan sesuai dengan budaya 

lokal. tradisi untuk menyambut 

turunnya wahyu Al-Qur’an. Pada 

malam selikuran ini terdapat acara 

hajad dalem maleman atau selamatan 

Rosulan. Upacara ini didominasi lagu-

lagu santiswara yang berisi ajaran 

Islam. Syair lagu santiswara yang 

terdiri dari puji-pujian, shalawatan, 

tahlil, tahmid, takbir dikemas dalam 

bentuk gending Jawa, seperti:1) 

Gending kaum dhawuk, yang syairnya 

memberi penghormatan kepada Nabi 

Muhammad yang membawa risalah 

Islam dari zaman kegelapan menuju 

zaman terang benderang. Syafaatnya 

diharapkan oleh segenap kaum 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

209 
 

muslimin, keselamatan dan 

kedamaiannya ditaburkan ke seluruh 

penjuru dunia; 2) gendhing glathik 

belong, syairnya berupa petuah ajaran 

hidup agar manusia selalu ingat 

dengan agamanya; 3) gendhing 

tanjung gunung, yang disajikan untuk 

mendapatkan hidayah dan barokah 

dari Allah SWT; 4) gendhing kembang 

gayam, yang diharapkan agar kaum 

muslimin bersedia melakukan amal 

saleh dan bersedekah karena 

tembang ini melambangkan 

kemurahan dan keramahan pada 

sesama. ( Purwadi, 2014 : 78–81).  

Unsur-unsur Dialektika dalam 

Malam Selikuran: 1. Malam ke-21 

bulan Ramadhan dipilih sebagai 

waktu pelaksanaan karena memiliki 

makna khusus dalam Islam, yaitu 

sebagai malam yang dipercaya 

sebagai malam turunnya Al-Qur'an. 2. 

Hajad Dalem Maleman: Ritual hajad 

dalem ini merupakan bentuk 

permohonan kepada Allah SWT, yang 

merupakan tradisi yang sudah ada 

dalam budaya Jawa. 3. Lagu 

Santiswara: Penggunaan lagu 

santiswara yang berisi pujian, 

shalawat, dan ajaran Islam 

menunjukkan upaya untuk 

menyatukan unsur agama dengan 

seni dan budaya Jawa. 4. Gending-

Gending Jawa: Penggunaan gending 

Jawa seperti kaum dhawuk, glathik 

belong, tanjung gunung, dan kembang 

gayam menunjukkan bagaimana 

ajaran Islam dipadukan dengan 

bentuk seni yang sudah familiar bagi 

masyarakat Jawa. 

Makna dan tujuan malam 

selikuran : 1. Mendekatkan Diri 

kepada Allah 2. Meningkatkan 

Keimanan. 3. Mempererat Tali 

Silaturahmi. 4. Melestarikan Budaya 

Jawa.   Tradisi Malam Selikuran 

merupakan bukti nyata keberhasilan 

dakwah para wali songo dalam 

menyebarkan Islam di tanah Jawa. 

Beberapa hal yang dapat kita pelajari 

dari tradisi ini antara lain: 1. 

Pentingnya Adaptasi: Para wali songo 

sangat memahami pentingnya 

beradaptasi dengan budaya lokal 

dalam menyebarkan agama. 2. 

Penggunaan Seni dan Budaya: Seni 

dan budaya digunakan sebagai media 

dakwah yang efektif untuk menarik 

minat masyarakat. 3. Fokus pada 

Nilai-nilai Kemanusiaan: Ajaran Islam 

yang disampaikan dalam tradisi ini 

menekankan pada nilai-nilai 

kemanusiaan seperti persaudaraan, 

saling tolong menolong, dan kasih 

sayang.  



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

210 
 

Tradisi Malam Selikuran masih 

sangat relevan hingga saat ini. Tradisi 

ini dapat menjadi inspirasi bagi kita 

untuk mengembangkan Dakwah 

Kreatif: Kita dapat menggunakan 

berbagai bentuk seni dan budaya 

untuk menyampaikan pesan-pesan 

agama, memperkuat Identitas 

Budaya: Tradisi ini dapat menjadi 

sarana untuk memperkuat identitas 

budaya bangsa. Membangun 

Masyarakat yang Harmonis: Nilai-nilai 

yang terkandung dalam tradisi Malam 

Selikuran dapat menjadi dasar untuk 

membangun masyarakat yang 

harmonis dan toleran. 

Selain itu, para wali wali juga 

memperkenalkan Islam melalui 

wayang yang awalnya merupakan 

ritual agama Hindu yang polities 

menjadi sarana dakwah denganajaran 

monotheis di seluruh lapisan 

masyarakat mulai dari petani, 

pedagang hingga priyayi dan 

bangsawan. (Hanum Jazimah Puji 

Astuti, 2018 : 51 ) Oleh sebab itu, 

banyak tradisi-tradisi yang ada di 

Jawa yang awalnya bernuansa Hindu-

Budha sekarang sudah berdialektika 

dengan Islam 

Penggunaan wayang sebagai 

media dakwah oleh para wali songo 

merupakan salah satu contoh paling 

cerdas dari proses dialektika antara 

Islam dan budaya Jawa. Dengan cara 

ini, ajaran Islam dapat disampaikan 

kepada masyarakat secara halus dan 

mudah dipahami, tanpa 

menghilangkan nilai-nilai luhur yang 

sudah ada dalam budaya Jawa. 

Alasan Pemilihan Wayang 

sebagai Media Dakwah : 1. 

Popularitas Wayang: Wayang sudah 

menjadi bagian tak terpisahkan dari 

kehidupan masyarakat Jawa. Dengan 

menggunakan media yang sudah 

familiar, pesan-pesan Islam dapat 

lebih mudah diterima. 2. Bahasa 

Simbol: Wayang menggunakan 

bahasa simbol yang mudah dipahami 

oleh berbagai lapisan masyarakat, 

mulai dari anak-anak hingga orang 

dewasa.Nilai-nilai Moral yang Tinggi: 

Wayang mengandung nilai-nilai moral 

yang tinggi. 3. Seperti kejujuran, 

keberanian, dan keadilan, yang 

sejalan dengan ajaran Islam. 4. 

Aksesibilitas: Pertunjukan wayang 

biasanya dilakukan di tempat-tempat 

umum, sehingga dapat menjangkau 

masyarakat luas. 

Proses transformasi wayang dari 

ritual Hindu menjadi media dakwah 

Islam melibatkan beberapa aspek, 

antara lain: 1. Perubahan Cerita: 

Cerita-cerita wayang yang semula 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

211 
 

bertemakan Hindu-Budha diadaptasi 

menjadi cerita yang mengandung 

pesan-pesan Islam. 2. Penambahan 

Tokoh: Ditambahkan tokoh-tokoh baru 

yang mewakili nilai-nilai Islam, seperti 

para wali songo atau tokoh-tokoh nabi 

dan rasul. 3. Perubahan Bahasa dan 

Kosakata: Bahasa dan kosakata yang 

digunakan dalam wayang disesuaikan 

dengan ajaran Islam. 4. Musik 

Pengiring: Musik pengiring wayang 

juga mengalami perubahan, dengan 

penambahan unsur-unsur musik yang 

bernuansa Islami. 

Dialektika wayang dengan Islam 

memiliki dampak yang sangat 

signifikan terhadap penyebaran Islam 

di Jawa, antara lain: 1. Memudahkan 

Penerimaan Masyarakat: Islam 

menjadi lebih dekat dan mudah 

diterima oleh masyarakat Jawa. 2. 

Melestarikan Budaya Jawa: Wayang 

sebagai warisan budaya Jawa tetap 

terjaga dan dilestarikan. 3.  

Meningkatkan Kualitas Dakwah: 

Dakwah menjadi lebih menarik dan 

efektif. 

Penggunaan wayang sebagai 

media dakwah oleh para wali songo 

memberikan inspirasi bagi kita untuk: 

1. Mengembangkan Media Dakwah 

Kreatif: Kita dapat memanfaatkan 

berbagai bentuk seni dan budaya 

untuk menyampaikan pesan-pesan 

agama.2. Menjaga Kelestarian 

Budaya: Kita perlu menjaga dan 

melestarikan warisan budaya bangsa, 

termasuk wayang. 3. Membangun 

Toleransi dan Kerukunan: Wayang 

mengajarkan kita tentang pentingnya 

hidup berdampingan secara damai 

dengan perbedaan. 

Para wali ketika berdakwah lebih 

mengutamakan budaya kompromistis 

(akomodatif), yaitu pendekatan yang 

berupaya menciptakan suasana 

damai, penuh toleransi, sedia hidup 

berdampingan dengan pengikut 

agama dan tradisi lain tanpa 

mengorbankan agama dan tradisi 

agama masing-masing (cultural 

approach). ( Rina Setyaningsih, 2020 

: 78).  Imam Subqi dkk dalam bukunya 

mengatakan bahwa penyebaran Islam 

di Jawa menggunakan dua 

pendekatan, yaitu: 1) Islamisasi kultur 

Jawa, yang ditandai dengan 

penggunaan istilah-istilah Islam, 

nama-nama Islam, pengambilan 

peran tokoh Islam pada cerita lama, 

penerapan hukum-hukum, dan 

norma-norma Islam dalam berbagai 

aspek kehidupan; 2) Jawanisasi 

Islam, yaitu upaya penginternalisasian 

nilai-nilai Islam melalui cara asimilasi 

aspek formal sehingga symbol-simbol 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

212 
 

keislaman nampak nyata dalam 

budaya Jawa dan cara polarisasi 

Islam ke Jawa atau Jawa yang 

keislaman sehingga timbul Islam Jawa 

atau Islam Kejawen. ( Imam Subqi, 

sutrisno, : 137 ) 

 

Peran Sunan Kalijaga dalam 

Dakwah Islam Melalui Dialektika 

Budaya 

Sejarah bangsa Indonesia tidak 

bisa dilepaskan dari peran ulama 

Jawa pada masa itu dengan gelar 

Sunan yang dipercaya oleh 

masyarakat luas sebagai seorang 

wali. Menurut sejarah, kesembilan 

orang Sunan ini turut serta dalam 

kegiatan menyebarkan ajaran agama 

Islam dan ikut menetapkan nilai-nilai 

sosial kemasyarakatan di Indonesia 

yang saat ini sudah kokoh dipegang 

teguh sebagai norma dalam 

kehidupan masyarakat tradisional. 

Salah satu di antaranya adalah Sunan 

Kalijaga. 

Penyebaran Islam yang sudah 

sampai pada golongan atas 

menunjukkan bahwa Sunan Kalijaga 

memiliki pengaruh yang sangat besar 

terhadap penyebaran Islam di Jawa. 

Dengan semboyan “Jawa 

digawa, Arab digarap”, Semboyan ini 

menjadi pedoman utama Sunan 

Kalijaga dalam menyebarkan Islam di 

Jawa. Artinya, beliau berusaha 

membawa nilai-nilai luhur budaya 

Jawa ke dalam ajaran Islam, sekaligus 

mengolah ajaran Islam agar sesuai 

dengan kondisi dan karakteristik 

masyarakat Jawa. Sunan Kalijaga 

berhasil memadukan diantara kedua 

budaya yang menurut beberapa orang 

saling bertentangan. (Hilyah Ashoumi, 

2018: 107) 

  Kemampuan Sunan Kalijaga 

dalam memadukan kedua budaya 

tersebut menjadi sebuah akultrasi 

yang selaras untuk diterapkan dalam 

masyarakat Jawa sehingga Islam pun 

menyebar luas di Jawa. Di antara 

peran Sunan Kalijaga dalam 

mengdialektikakan budaya Jawa dan 

Islam sebagai berikut: 

Dialektika nilai Islam dan tradisi 

Jawa  

Islam yang berdialektika dengan 

budaya lokal tersebut pada akhirnya 

membentuk sebuah varian Islam yang 

khas dan unik, seperti Islam Jawa, 

Islam Madura, Islam Sasak, Islam 

Minang, Islam Sunda, dan seterusnya. 

Varian Islam tersebut bukanlah Islam 

yang tercerabut dari akar 

kemurniannya, tapi Islam yang di 

dalamnya telah berdialektika dengan 

budaya lokal. Dalam istilah lain, telah 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

213 
 

terjadi inkulturasi. inkulturasi  sebuah 

proses internalisasi sebuah ajaran 

baru ke dalam konteks kebudayaan 

lokal dalam bentuk akomodasi atau 

adaptasi. Inkulturasi dilakukan dalam 

rangka mempertahankan identitas. 

Dengan demikian, Islam tetap tidak 

tercerabut akar ideologisnya, 

demikian pun dengan budaya lokal 

tidak lantas hilang dengan masuknya 

Islam di dalamnya (Paisun, 2010: 

156). 

Sebagai salah satu varian Islam 

kultural yang ada di Indonesia setelah 

terjadinya dialektika antara Islam 

dengan budaya Jawa, Islam Jawa 

memiliki karakter dan ekspresi 

keberagamaan yang unik. Hal ini 

karena penyebaran Islam di Jawa 

lebih dominan mengambil bentuk 

dialektika, baik yang bersifat me- 

nyerap maupun dialogis. Pola 

dialektika Islam dan budaya Jawa, di 

samping bisa dilihat pada ekspresi 

masyarakat Jawa, juga didukung 

dengan kekuasaan politik kerajaan 

Islam Jawa, terutama Mataram yang 

berhasil mempertemukan Islam Jawa 

dengan kosmologi Hinduisme dan 

Buddhisme. Kendati ada fluktuasi 

relasi Islam dengan budaya Jawa 

terutama era abad ke 19-an, namun 

wajah Islam Jawa yang akulturatif 

terlihat dominan dalam hampir setiap 

ekspresi keberagamaan masyarakat 

muslim di wilayah ini sehingga 

“sinkretisme” dan toleransi agama-

agama menjadi satu watak budaya 

yang khas bagi Islam Jawa 

(Sumbulah, 2012: 51). 

Proses islamisasi tradisi 

merupakan proses jawanisasi unsur-

unsur Islam. Ada empat pertimbangan 

yang melatarbelakangi proses 

islamisasi tradisi, yaitu: 1) warisan 

budaya istana yang dinilai amat halus, 

adiluhung, serta kaya raya, di zaman 

Islam dapat dipertahankan. 2) Para 

pujangga dan sastrawan Jawa 

memerlukan bahan untuk subject 

matters dalam berkarya, maka kitab-

kitab kuno yang bersumber dari 

budaya pesantren dijadikan acuan 

untuk memperkaya khazanah budaya 

Jawa. Dan ajaran Islam menjadi 

sarana untuk mengembangkan karya-

karya mereka, seperti serat suluk, 

wirid dan primbbon 3) pertimbangan 

stabilitas sosial, budaya,dan politik. 

Dua lingkungan budaya (Tradisi 

pesantren dan kejawen) dijembatani 

hingga ketemu titik temu dan saling 

pengertian. 4) pihak istana 

mendukung dan melindungi agama 

dan menyemarakkan syiar Islam. ( 

Simuh, 2019 : 127–129)   



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

214 
 

Istilah Grebeg yang berarti 

“diiringi para pengikut” karena 

perjalanan Sultan keluar istana dan 

diikuti banyak orang. Imam Subqi, 

Sutrisno2018: 146 ) Tradisi gerebeg 

mauled dipelopori oleh Sunan Kalijaga 

yang awalnya berupa pengajian akbar 

yang diselenggarakan oleh para wali 

di Majid Demak untuk memperingati 

Maulid Nabi. Tradisi Maulud Nabi 

gaya Jawa ini masih dilakukan oleh 

keraton Yogyakarta dengan meng-

arak lima gunugan, yaitu gunungan 

Lanang, gunungan wadon, gunungan 

pawuhan, gunungan dharat, dan 

gunungan gepak menuju Masjid 

Gedhe Kauman sebagai rasya syukur 

keraton Yogyakarta serta sebagai 

symbol kemaslahatan antara raja dan 

rakyatnya atau antara masyarakat 

Yogyakarta dan pemimpinnya.  

Tradisi Grebeg, yang awalnya 

merupakan sebuah prosesi arak-

arakan yang diikuti banyak orang, 

telah mengalami transformasi menjadi 

sebuah ritual keagamaan yang kaya 

akan makna dan simbolisme. Sunan 

Kalijaga, salah satu wali songo, 

memiliki peran yang sangat penting 

dalam merintis tradisi ini dan 

menjadikannya sebagai sarana 

dakwah yang efektif. 

Peran Sunan Kalijaga dalam 

tradisi grebeg : Inisiasi Grebeg Maulid: 

Sunan Kalijaga mempopulerkan 

tradisi memperingati Maulid Nabi 

Muhammad SAW dengan cara yang 

unik, yaitu melalui arak-arakan 

gunungan. Ini merupakan sebuah 

inovasi yang berhasil menyatukan 

unsur keagamaan dengan tradisi 

Jawa. Simbolisme Gunungan: 

Gunungan yang diarak pada acara 

Grebeg memiliki makna simbolis yang 

mendalam. Gunungan 

melambangkan rezeki, keberkahan, 

dan kemakmuran yang dibagikan 

kepada masyarakat. Penyatuan 

Masyarakat: Tradisi Grebeg berhasil 

menyatukan masyarakat dari berbagai 

lapisan, baik kalangan kerajaan 

maupun rakyat biasa, dalam satu 

acara keagamaan. Hal ini 

memperkuat rasa persatuan dan 

kesatuan umat Islam di Jawa. 

 

Desain Corak Pakaian dan Cara 

berpakaian 

Corak batik periode Demak, oleh 

sunan Kalijaga diberi motif “burung” 

sebagai gambar ilustrasi. Gambar ini 

diilustrasikan sebagai sebuah 

pendidikan dan pengajaran budi 

pekerti. Dalam bahasa Kawi burung 

itu disebut “Kukila”. Dan bila 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

215 
 

diterjemahkan dalam bahasa Arab 

terdiri atas rangkaian kata “Qu” dan 

“Qilla” yang artinya “peliharalah 

ucapan (mulut)mu”. Maksudnya 

adalah kain motif burung itu 

senantiasa memperingatkan atau 

mendidik dan mengajarkanagar 

menjaga tutur kata. Pesan tersirat 

yang ada dalam motif tersebut 

menunjukkan luhurnya ajaran Islam 

dalam upaya menciptakan interaksi 

yang baik antar sesame, dan makna-

makna tersirat ini digunakan oleh 

Sunan Kalijaga untuk menyampaikan 

dakwah Islam kepada masyarakat 

Jawa. Kukila sebagai Simbol Mulut, 

dalam bahasa Jawa Kawi, "kukila" 

merujuk pada burung. Namun, Sunan 

Kalijaga memberikan interpretasi yang 

lebih dalam, menghubungkan burung 

dengan "mulut" atau ucapan. Ini 

menunjukkan bahwa setiap kata yang 

kita ucapkan memiliki kekuatan dan 

dampak yang besar.  

Selain dalam hal corak kain, 

Sunan Kalijaga juga membuat model 

baju kaum pria yang diberi nama 

dengan “Baju Takwo” yang berasal 

dari kata “Taqwa” yang artinya “ta’at 

dan patuh kepada Allah SWT”. Nama 

yang simbolik ini dimaksudkan agar 

selalu mengatur hidup sesuai dengan 

tuntunan agama. Baju takwo yang 

menunjukkan identitas umat Islam ini 

masih berlaku hingga saat ini. Hal ini 

menunjukkan bahwa tradisi dalam 

berpakaian umat Islam pria dari masa 

Sunan Kalijaga sangat melekat dalam 

masyarakat karena saat ini baju takwo 

itu bukan hanya digunakan oleh orang 

Jawa bahkan digunakan di seluruh 

Indonesia.  

 

Pengembangan Tata Kota dan 

Masjid sebagai Pusat Kegiatan 

Penataan pusat kota di Jawa dan 

Madura biasanya sama karena 

mengikuti konsep tata kota yang 

digagas oleh Sunan Kalijaga. Konsep 

tersebut berupa keraton atau 

kabupaten, alun-alun, dua pohon 

beringin, dan sebuah masjid di pusat 

kota. Keraton atau kabupaten 

biasanya ditempatkan berhadapan 

dengan alun-alun dan pohon beringin 

yang artinya penguasa harus selalu 

mengawasi rakyat dan jalannya 

undang-undang. Keraton dan 

kabupaten juga biasanya diletakkan 

membelakangi gunung atau 

menghadap laut yang artinya 

penguasa harus menjauhi 

kesombongan dan hendaklah 

bermurah hati kepada rakyat. Pesan 

Sunan Kalijaga pada pemimpin dalam 

mengelola pemerintahannya 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

216 
 

tergambarkan dengan adanya 

pengaturan tata letak kota, alun-alun, 

dua pohon beringin, dan sebuah 

masjid di pusat kota. Dari dalamnya 

pesan yang ingin disampaikan Sunan 

Kalijaga kepada seorang pemimpin 

menunjukkan bahwa Sunan Kalijaga 

mendapatkan kepercayaan yang 

sangat besar dari para pimpinan 

daerah untuk dapat mewarnai 

kehidupan masyarakat dengan 

nuansa religious dari seorang tokoh 

keagamaan yang segala ide dan 

pemikirannya dijadikan rujukan dalam 

mengatur pemerintahan. 

Adanya masjid di setiap pusat 

kota menjadi hal yang sangat menarik 

perhatian, karena letak masjid yang 

ada di setiap pusat kota menunjukkan 

bahwa kegiatan besar masyarakat 

akan terpusat di masjid yang menjadi 

symbol tempat beribadah umat Islam. 

Fungsi masjid juga mendasari 

alam pemikiran kejawen. Dalam 

Babad Tanah Jawi diceritakan tentang 

pengeramatan masjid karena salah 

satu tiang utama yang ada di Majid 

Demak terbuat dari tatal (potongan-

potongan kayu) yang disusun oleh 

Sunan Kalijaga. Dalam babad itu 

diceritakan pula bahwa Sunan 

Kalijaga diangkat sebagai imam para 

wali setelah mendapat anugerah baju 

Antakusuma dari langit. Baju ini 

kemudian dijadikan pusaka denga 

nama Kiai Gudil. Maka 

berkembanglah kepercayaan 

masyarakat Jawa Tengah bahwa bagi 

mereka yang tidak mampu berhaji ke 

Makkah, berziarah ke Masjid Demak 

dan makam keramat di sebelahnya 

sama dengan naik haji.   Dan soko 

tatal dalam masjid Demak merupakan 

lambang hablum minanas di mana 

Sunan Kalijaga mengajarkan umat 

Islam agar menjaga persatuan dan 

kerukunan. (Fatoni Andi Mohamad, 

2019 : 6 )  

Selain soko tatal dalam masjid 

Demak, Sunan Kalijaga juga 

merupakan orang pertama yang 

memiliki ide untuk membuat beduk 

yang manfaatnya adalah untuk 

memanggil orang-orang shalat 

berjamaah di Masjid. Sunan Kalijaga 

pun meminta muridnya Sunan Bajat 

untuk membuat bedug tersebut. 

Bedug yang ada di setiap masjid 

menjadi symbol syiar Islam yang 

sangat lekat dengan media pemanggil 

shalat khas tradisional dari Indonesia 

yang masih ada dan digunakan 

hingga saat ini. 

Sunan Kalijaga dalam 

menciptakan Beduk adalah sebuah 

inovasi jenius. Penciptaan beduk oleh 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

217 
 

Sunan Kalijaga menunjukkan 

bagaimana beliau sangat memahami 

pentingnya beradaptasi dengan 

budaya lokal dalam menyebarkan 

Islam. Dengan memanfaatkan alat 

musik tradisional yang sudah ada, 

beliau berhasil menciptakan simbol 

baru yang lekat dengan ajaran Islam. 

Beduk tidak hanya berfungsi sebagai 

alat untuk memanggil shalat, tetapi 

juga sebagai penanda waktu dan 

batas antara aktivitas sehari-hari 

dengan waktu ibadah. Ini sangat 

penting dalam mengatur ritme 

kehidupan masyarakat pada masa itu. 

Suara beduk yang menggema di 

setiap sudut kampung menjadi simbol 

kemerdekaan umat Islam dalam 

menjalankan ibadah. Ini juga menjadi 

pengingat akan pentingnya persatuan 

dan kebersamaan dalam komunitas. 

 

Seni Kesusastraan 

Dalam hal kesusastraan, Sunan 

Kalijaga menggunakan tembang-

tembang Jawa (seperti lir-ilir dan 

kidung rumekso ing wengi) guna 

mengajak masyarakat untuk lebih 

banyak belajar mengenai agama 

Islam, lebih mendekatkan diri kepada 

Allah, serta berperilaku hidup yang 

lebih baik lagi. Agus Sunyot, 2016, 

268–273. 

Selain tembang di atas, tembang 

dandang gula dan gundul-gundul 

pacul juga hasil karya Sunan Kalijaga.     

Tembang lir ilir mengandung 

pesan tentang pentingnya bersyukur 

kepada Tuhan atas segala nikmat 

yang diberikan.,Tembang Kidung 

Rumekso Ing Wengi  berisi doa dan 

permohonan perlindungan kepada 

Allah SWT.Tembang Dandanggula ini 

sering digunakan untuk 

menyampaikan pesan moral dan 

nasihat. Dan tembang  Gundul-gundul 

Pacul sering dianggap sebagai lagu 

anak-anak, tembang ini juga 

mengandung pesan moral tentang 

pentingnya kerja keras dan 

kesederhanaan. 

Tembang lir ilir di atas, sekilas 

terlihat seperti tembang dolanan 

biasa. Namun Sunan Kalijaga 

menciptakannya sarat dengan pesan-

pesan religius dan mempromosikan 

dakwah tentang keberadaan Islam di 

Jawa. Selain dalam tembang, Sunan 

Kalijaga juga membuat kidung yang 

sarat dengan pesan untuk selalu 

mengingat Tuhan Yang Maha Esa, 

yaitu kidung rumekso ing wengi 

(perlindungan di malam hari). Kidung 

ini merupakan doa-doa berbahasa 

Jawa (mantra). Kidung ini dalam 

bentuk dandhanggulla yang terdiri dari 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

218 
 

Sembilan bait yang memiliki nilai-nilai 

sebagai berikut: 1) etika berdoa, yaitu 

tuntunan cara memohon perlindungan 

kepada Tuhan di malam hari dari 

segala gangguan dan bahayanya; 2) 

falsafah kejadian manusia, yaitu asal-

usul kejadian manusia yang dapat 

tumbuh menjadi bayi disebabkan 

perlindungan Tuhan; 3) etika 

berwasilah (perantara), yaitu wasilah 

kepada Nabi dan para sahabat 

dengan menyebutkan 

keistimewaannya untuk 

mendatangkan kekuatan yang sudah 

menjadi qodrat Allah SWT bagi 

makhluknya; 4)konsep pengendalian 

diri, yaitu pengendalian diri manusia 

terhadap keinginan hawa nafsu agar 

dekat dengan Tuhannya; 5) menjaga 

hubungan dengan Tuhan (sangkan 

paraning dumadi), yaitu dengan selalu 

berbakti, beriman dan bertaqwa 

kepada Tuhan Yang Maha Esa. 

 

Rancangan dan Lakon Wayang 

Kulit 

Pada masa sebelum Sunan 

Kalijaga, setiap adegan wayang 

digambar pada sebuah kertas dengan 

gambar wujud manusia. Sunan Giri 

mengharamkan penggambaran 

seperti itu. Maka, Sunan Kalijaga 

membuat kreasi baru. Bentuk wayang 

diubah sedemikian rupa dan diukir 

pada kulit kambing sehingga satu 

lukisan mewakili satu wayang, bukan 

satu adegan. Gambar yang dibuat 

oleh Sunan Kalijaga tidak bisa disebut 

gambar manusia, tetapi lebih tepatnya 

adalah karikatur bercita rasa tinggi.  

Bahan, proses pembuatan, dan 

karakter yang khas Jawa 

menjadikannya lekat dengan budaya 

lokal yang sangat tepat untuk 

dijadikan media dakwah Islam di 

Jawa. 

Sunan Kalijaga terkenal akrab 

dengan seni dan pewayangan 

(punakawan). Punakawan merupakan 

tokoh yang diciptakan oleh Sunan 

Kalijaga yang terdiri atas Semar, 

Gareng , Petruk dan Bagong. Melalui 

tokoh semar, Sunan Kalijogo 

menyampaikan tiga pesan: ojo ngaku 

pinter yen durung biso nggoleki lupute 

awake dewe (Jangan mengaku pintar 

apabila belum bisa mencari kesalahan 

diri sendiri), ojo ngaku unggul yen ijeh 

seneng ngasorake wong liyo, (jangan 

mengaku unggul jika masih senang 

merendahkan orang lain), ojo ngaku 

suci yen durung biso manunggal ing 

Gusti (jangan mengaku suci jika masih 

belum bisa menyatu dengan Tuhan).       

Keempat karakter punakawan 

tersebut memiliki karakter-karakter 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

219 
 

keislaman yang kuat, seperti: 1) 

karakter “semar”, yang diambil dalam 

bahasa Arab yaitu “shimar”yang 

artinya paku, seorang muslim 

diharapkan memiliki iman yang kuat 

bagai paku yang tertancap; 2) karakter 

“gareng” diambil dari bahasa Arab 

“Qarin” yang artinya teman, seorang 

muslim selalu berusaha mencari 

teman sebanyak- banyaknya untuk 

diajak dalam kebaikan; 3) karakter 

“petruk”,diambil dari bahasa Arab “fat-

ruk” yang artinya “tinggalkan”, 

seorang muslim meninggalkan segala 

penyembahan selain Allah atau fat-

truk kullu man siwallahi; 4) karakter 

“bagong”, yang diambil dari bahasa 

Arab “baghaa” yang artinya 

“berontak”, seorang muslim harus 

berontak ketika melihat kezaliman. Iva 

Ariani, 2011 : 48 ) 

Dengan karakter-karakter yang 

universal dan pesan-pesan moral 

yang mendasar, lakon wayang kulit 

dapat disesuaikan dengan berbagai 

konteks dan zaman. Wayang kulit 

berhasil menyatukan unsur agama 

(Islam) dan budaya Jawa, sehingga 

menjadi media dakwah yang sangat 

efektif dan diterima oleh masyarakat. 

Wayang kulit telah menjadi bagian tak 

terpisahkan dari budaya Indonesia. 

Nilai-nilai luhur yang terkandung di 

dalamnya terus relevan hingga saat 

ini. 

Selain punakawan, Sunan 

Kalijaga juga menciptakan lakon yang 

diciptakannya sendiri ketika 

mendalang, seperti jimat kalimasada, 

Dewi Ruci, Petruk jadi Raja, dan 

Wahyu Widayat. Melalui jalur 

kesenian terutama wayang yang 

digunakan oleh Sunan Kalijaga maka 

terdapat fleksibilitas dakwah yang 

memberi dampak positif terhadap 

penyebaran Islam di Indonesia. Nur 

Kholis, , 2008, 80) 

Karakter Jawa yang dipadukan 

dengan unsur Islam menjadikan 

wayang sebuah kesenian yang mudah 

diterima oleh masyarakat Jawa. 

Karakter Islam yang disematkan 

dalam setiap tokohnya menjadikan isi 

ceritanya sarat dengan pesan Islam 

yang dapat mempengaruhi 

masyarakat dalam berinteraksi 

dengan Tuhan ataupun dengan 

manusia. 

Gamelan merupakan 

seperangkat alat musik yang dijadikan 

musik pengiring pertunjukan wayang. 

Sunan Kalijaga dan walisongo 

menyetujui penggunaan gamelan 

sekaten sebagai sarana penyebaran 

Islam. Islam dan kebudayaan 

masyarakat dapat berdampingan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

220 
 

dengan asas utama ajaran Islam yaitu 

tauhid tidak dikorbankan dan 

kebudayaan Jawa dapat terjaga 

kelestariannya. ( Joko Daryanto, 2015 

: 7). 

 Gong merupakan salah satu 

perangkat gamelan yang 

penggunaannya juga disetujui oleh 

Sunan Kalijaga dan disebut dengan 

gong sekaten atau gong syahadatain, 

yang berarti dua kalimat syahadat.Bila 

gong tu dipukul, maknanya adalah “di 

sana di situ, mumpung masih hidup, 

berkumpullah untuk masuk agama 

Islam”. ( Akbar: 22)   

 

Kontribusi terhadap Sosiologi 

Pendidikan Islam Kontekstual 

Temuan atas pola dakwah 

Sunan Kalijaga memberikan 

kontribusi teoretis yang signifikan bagi 

pengembangan Sosiologi Pendidikan 

Islam Kontekstual di Indonesia 

Kontemporer: Teori Pedagogi Inklusif: 

Pendidikan Islam harus mampu 

bersifat inklusif terhadap kearifan lokal 

(local wisdom). Keberhasilan Islam di 

Indonesia membuktikan bahwa 

pendidikan yang paling efektif adalah 

yang berpijak pada realitas sosiologis 

masyarakatnya. Pendidikan Berbasis 

Budaya: Model ini menantang 

paradigma pendidikan yang 

cenderung memisahkan antara 

agama dan budaya. Sunan Kalijaga 

mengajarkan bahwa budaya adalah 

"wadah" dan agama adalah "isi". 

Stabilitas Sosial dalam Perubahan: 

Secara sosiologis, metode ini 

meminimalkan konflik horizontal. 

Pendidikan Islam yang kontekstual 

mampu menciptakan transformasi 

sosial yang harmonis (gradual 

change), bukan revolusi yang 

merusak tatanan masyarakat. 

 
 

D. Kesimpulan 

Dakwah Sunan Kalijaga tidak 

hanya berupa penyampaian ajaran 

agama, tetapi juga berfungsi sebagai 

proses pendidikan masyarakat. 

Metode yang digunakan: seni 

pertunjukan (wayang, gamelan), 

simbol-simbol budaya, dan bahasa 

lokal.  Fokusnya adalah internalisasi 

nilai Islam melalui pendekatan yang 

familiar bagi masyarakat Jawa pra-

Islam. Sunan Kalijaga tidak menolak 

tradisi Jawa, melainkan 

mengislamisasi simbol dan praktik 

budaya yang sudah ada.  

Dialektika ini menunjukkan 

proses dialektika: Islam hadir bukan 

sebagai penghapus budaya, tetapi 

sebagai transformasi nilai. Beberapa 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

221 
 

nilai budaya Jawa yang berhasil 

didialektikakan dengan ajaran Islam 

antara lain: a. Gotong royong: Nilai 

gotong royong yang kuat dalam 

masyarakat Jawa sejalan dengan 

semangat persaudaraan dalam Islam. 

b. hormat kepada orang tua dan guru: 

Nilai ini sejalan dengan perintah untuk 

berbakti kepada orang tua dan 

menghormati guru dalam Islam. c. 

Musyawarah: Nilai musyawarah 

dalam mengambil keputusan juga 

sejalan dengan prinsip demokrasi 

dalam Islam. d. keterbukaan terhadap 

perbedaan: Masyarakat Jawa yang 

cenderung terbuka terhadap 

perbedaan budaya, memudahkan 

proses dialektika dengan Islam. 

Dialektika budaya Jawa dan 

Islam dalam dakwah Sunan Kalijaga 

memiliki pengaruh yang sangat besar 

terhadap perkembangan pendidikan 

Islam di Jawa, yaitu: a. memudahkan 

penerimaan Islam: Dengan cara yang 

halus dan santun, Sunan Kalijaga 

berhasil menarik minat masyarakat 

Jawa untuk memeluk Islam. b. 

terbentuknya identitas Islam Jawa: 

Dialektika ini melahirkan identitas 

Islam Jawa yang unik, dengan ciri 

khas yang berbeda dari daerah lain di 

Indonesia. c. Munculnya pesantren-

pesantren: Pesantren-pesantren yang 

didirikan oleh para wali dan murid-

muridnya menjadi pusat pendidikan 

Islam dan kebudayaan Jawa. 

Sunan Kalijaga, salah satu wali 

songo, dikenal sangat bijaksana 

dalam menyebarkan Islam di Jawa. 

Beliau tidak memaksakan ajaran 

Islam secara frontal, melainkan 

dengan cara halus melalui dialektika 

budaya. Beberapa cara yang beliau 

lakukan antara lain: a. menggunakan 

Bahasa dan Istilah Lokal: Sunan 

Kalijaga menggunakan bahasa Jawa 

dan istilah-istilah yang familiar bagi 

masyarakat Jawa untuk menjelaskan 

ajaran Islam. b. memanfaatkan 

Kesenian Lokal: Beliau 

memanfaatkan wayang kulit, 

gamelan, dan tembang untuk 

menyampaikan pesan-pesan Islam. 

Tokoh-tokoh pewayangan seperti 

Arjuna dan Bima seringkali dijadikan 

simbol untuk menjelaskan nilai-nilai 

keislaman. c. menghormati Adat 

Istiadat: Sunan Kalijaga tidak 

menentang adat istiadat Jawa yang 

baik, tetapi justru berusaha 

mengintegrasikannya dengan ajaran 

Islam. Contohnya, tradisi sedekah 

bumi yang kemudian dikaitkan dengan 

syukuran atas nikmat Allah. d. 

Membangun Masjid yang Merakyat: 

Sunan Kalijaga membangun masjid 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

222 
 

dengan arsitektur yang 

menggabungkan unsur Jawa dan 

Islam, sehingga masyarakat merasa 

nyaman dan tidak asing dengan 

tempat ibadah baru tersebut. 

Temuan dari dakwah Sunan 

Kalijaga dapat memperkaya teori 

pendidikan Islam dengan 

menekankan pendekatan kontekstual. 

Pendidikan Islam tidak bisa 

dilepaskan dari medan budaya lokal; 

ia harus beradaptasi agar nilai-nilai 

Islam dapat diterima. Kontribusi 

teoretis: menegaskan pentingnya 

strategi inkulturasi dan dialog budaya 

dalam pendidikan Islam di Indonesia. 

Dakwah Sunan Kalijaga sebagai 

model pendidikan Islam yang 

kontekstual, yang mampu 

menjembatani nilai universal Islam 

dengan tradisi lokal Jawa. Model ini 

bisa menjadi inspirasi bagi 

pengembangan teori sosiologi 

pendidikan Islam yang relevan 

dengan keragaman budaya 

Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Achmad Chojim, 2003,  Mistis  dan 

Marifat Sunan Kalijaga, Jakarta : 

PT Serambi Ilmu Semesta 

Akbar, Ummu. Syiar 9 Wali Di Pulau 

Jawa: 9 Kisah Seru Pejuang Islam. 

Jakarta: Mizan, n.d. 2020 

Ariani, Iva. “Ajaran Tasawuf Sunan 

Kalijaga dan Pengaruhnya bagi 

Perkembangan Pertunjukan 

Wayang Kulit di Indonesia.” Tesis. 

Universitas Gadjah Mada, 2011. 

Ashoumi, Hilyah. “Dialektika Dakwah 

Sinkretis Sunan Kalijaga.” 

Qalamuna 10, No.1 (2018). 

Astuti, Hanum Jazimah Puji. “Islam 

Nusantara: Sebuah Argumentasi 

Beragama dalam Bingkai Kultural.” 

INJECT: Interdisciplinary Journal of 

Communication 2, No. 1 (2018). 

Beatty, Andrew. 1996. “Adam and Eve 

and Vishnu: Syncretism in The 

Javanese Slametan” dalam The 

Journal of The Royal Antropological 

Institute 2, 1996. 

C.S.T.Saputro, 2014, Sunan Kalijaga 

Sang Bhatara Tanah Jawa ( Bukan 

Sabda Palon), Qase Qalbu, Jawa 

Tengah 

Daryanto, Joko. “Gamelan Sekaten 

dan Penyebaran Islam di Jawa.” 

Jurnal Ikadbudi: Jurnal Ilmiah 

Bahasa Sastra dan Budaya Daerah 

4 (2015). 

Didik Lukman Hariri, 2010, Ajaran dan 

Dzikir Sunan Kalijaga, Yogyakarta: 

Kuntul Press,  

Djunaedi, P. Aliran Sunan Kalijaga 

Tentang Hidup. Sidoarjo: Amanah 

Citra, 2019. 

Fatchullah Zarkasi, 2025, Suluk 

Linglung Sunan Kalijaga Pelajaran 

Terdalam Dari Tipe Jawa dan 

Minsteri Nabi Khidir AS, Bandung: 

Manggu Makmur Tanjung Lestari,  

 Imam Anom, 1806, Suluk Linglung 

Sunan Kalijaga (Syeh Melaya), 

Balai Pustaka 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

223 
 

 Imam Subqi, Sutrisno, Reza 

Ahmadiansah. 2018, Islam dan 

Budaya Jawa. Solo: Taujih,  

Imam Subqi, Sutrisno, Reza 

Ahmadiansah. Islam dan Budaya 

Jawa. Solo: Taujih, 2018. 

Jurnal Sosial dan Keagamaan 5, No. 

1 (2020) 

Kamal, Muhammad Ali Mustofa. 

“Interelasi Ni Lai Jawa dan Islam 

dalam Berbagai Aspek Kehidupan.” 

Kalam 10, No. 1 (2017). 

Kholis, Nur. “Syiar Melalui Syiar: 

Eksistensi Kesenian Tradisional 

Sebagai Media Dakwah di Era 

Budaya Populer.” Al-Balaghah: 

Jurnal Dakwah dan Komunikasi  3, 

No. 1 (2018). 

Masykur Arif M. Hum, 2024, Sunan 

Kalijaga, Sejarah Hidup Dan 

Perjuangan Wali Tanah Jawa, 

Yogyakarta: Diva Press 

Mohamad, Fatoni Andi. 

“Mengembangkan Pendidikan 

Agama Islam di Jawa Tengah 

(Kajian Historis Tahun 1470-1580 

M).” Tesis. Universitas 

Muhammadiyah Surakarta, 2019. 

Mukhlasin, Ahmad. “Pendidikan 

Karakter Pemimpin melalui 

Tembang Dolanan (Analisis 

Tembang Lir-Ilir Karya Sunan Kali 

Jaga).” Jurnal Warna 3, No. 1 

(2019) 

Naufaldi Alif, Laily Mafthukhatul, 

Majidatun Ahmala, Dialektika 

Budaya Jawa dan Islam 

Ni’mah, Ma’sumatun. Tradisi Islam di 

Nusantara. Klaten: Cempaka Putih, 

2019. 

Paisun. 2010. “Dinamika Islam 

Kultural: Studi atas Dialektika Islam 

dan Budaya Lokal Madura” dalam 

Jurnal el-Harakah edisi Vol. 12, No. 

2, Juli-Desember 2010. 

Purwadi, 2004, Dakwah Sunan 

kalijaga, Prnyebaran Agama Islam 

di Jawa Berbasis kultur, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar  

Purwadi, Purwadi. “Harmony Masjid 

Agung Kraton Surakarta 

Hadiningrat.” Ibda' : Jurnal Kajian 

Islam dan Budaya 12, No. 1 (2014) 

Rafiek, M. Ilmu Sosial dan Budaya 

Dasar. Yogyakarta: Aswaja 

Pressindo, 2014. 

Setyaningsih, Rina. “Dialektika 

Budaya Jawa Sebagai Strategi 

Dakwah.” Ri’ayah: 

Simuh, 2019 Sufisme Jawa: 

Transformasi Tasawuf Jawa Ke 

Mistik Jawa (Jakarta: KPG 

Kepustakaa         Populer Gramedia 

Slamet Muljana, 2005,  Runtuhnya 

Kerajaan Hindu – Jawa Dan 

Timbulnya  Negara-Negara slam di 

Nusantara, Jakarta :PT Kencana 

Sumbulah, Ummi. 2012. “Islam Jawa 

dan Dialektika Budaya: 

Karakteristik, Variasi dan Ketaatan 

Ekspresif” dalam Jurnal el-Harakah 

edisi Vol. 14, No. 1, Januari-Juni 

2012. 

Sunyoto, Agus. Atlas Walisongo. 

Surabaya: Ilman dan Lesbumi 

PBNU, 2016. 

Suriadi, Ahamd. “Dialektika Budaya 

dalam Tradisi Maulid Nabi 

Muhammad di Nusantara.” 

Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan 

Humaniora 17, No. 1 (2019) 

Tempo, Pusat Data dan Analisa. 

Tradisi Keraton Yogyakarta 

Menyambut Maulid Nabi 

Muhammad. Jakarta: Tempo 

publishing, 2020. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

224 
 

Yudi Hadinata, 2013, Sunan Kalijaga , 

Biografi, Sejarah, Kearifan 

Peninggalan dan Pengaruh-

pengaruhnya, Yogyakarta, Dipta   

Zuhdi, Muhammad Harfin. “Dakwah 

dan Dialektika Dialektika Budaya.” 

Religia: Jurnal Pemikiran dan 

Pendidikan Islam 15, No. 1 (2012) 

 


