
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

211 

KEPEMIMPINAN BERBASIS KESADARAN DALAM MANAJEMEN 
PENDIDIKAN BUDDHIS: KAJIAN LITERATUR 

 
Ariyanto 

 
Institut Nalanda, Jakarta 

Email: ariyanto@nalanda.ac.id 
 

ABSTRACT 
Educational development in the era of globalization and digital disruption is 
characterized by increasing demands for performance, efficiency, and institutional 
competitiveness. In practice, however, an excessive focus on technical and 
administrative aspects often shifts attention away from essential human 
dimensions, ethical considerations, and the psychological well-being of 
educational communities. This condition highlights the need for a leadership 
approach that is not solely outcome-oriented but also capable of addressing 
educational complexity through reflective and value-based practices. This study 
aims to examine and formulate a conceptual framework of mindfulness-based 
leadership within Buddhist educational management by integrating contemporary 
leadership theories with Buddhist principles of awareness. The study employs a 
literature review method by analyzing relevant scholarly publications. The findings 
indicate that mindfulness-based leadership contributes to the enhancement of self-
awareness, ethical sensitivity, emotional intelligence, and the quality of leaders’ 
decision-making processes, while also fostering inclusive and adaptive 
organizational cultures. These findings suggest that integrating Buddhist 
awareness into educational leadership practices can serve as both a conceptual 
and practical foundation for the development of ethical, reflective, and holistic 
leadership in Buddhist educational institutions. 
 
Keywords: 
Mindfulness-based leadership, Buddhist education, educational management 

 
ABSTRAK 

Perkembangan pendidikan di era globalisasi dan disrupsi digital ditandai oleh 
meningkatkanya tuntutan kinerja, efisiensi, dan daya saing lembaga pendidikan. 
Namun, dalam praktiknya, penekanan yang berlebihan pada aspek teknis dan 
administratif kerap menggeser perhatian dari dimensi kemanusiaan, etika, serta 
kesejahteraan psikologis warga sekolah. Situasi ini menunjukkan perlunya 
pendekatan kepemimpinan yang tidak hanya berorientasi pada hasil, tetapi juga 
mampu merespons kompleksitas pendidikan secara reflektif dan berlandaskan 
nilai. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan merumuskan kerangka 
konseptual kepemimpinan berbasis kesadaran dalam manajemen pendidikan 
Buddhis dengan mengintegrasikan prinsip-prinsip kepemimpinan modern dan 
nilai-nilai kesadaran Buddhis. Penelitian dilakukan melalui studi literatur terhadap 
publikasi ilmiah yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa kepemimpinan 
berbasis kesadaran berperan dalam memperkuat kesadaran diri, kepekaan etis, 
kecerdasan emosional, serta kualitas pengambilan keputusan pemimpin 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

212 

pendidikan, sekaligus mendorong terbentuknya budaya organisasi yang inklusif 
dan adaptif. Temuan ini mengindikasikan bahwa integrasi kesadaran Buddhis 
dalam praktik kepemimpinan pendidikan berpotensi menjadi landasan konseptual 
dan praktis bagi pengembangan kepemimpinan yang beretika, reflektif, dan 
holistik di lembaga pendidikan Buddhis. 
 
Kata kunci: 
Kepemimpinan berbasis kesadaran, pendidikan Buddhis, manajemen pendidikan 
 
 
A. PENDAHULUAN 

Perkembangan pendidikan 

modern berlangsung dalam 

persaingan global yang semakin 

ketat, tuntutan performa yang tinggi, 

serta dorongan efisiensi di berbagai 

lini. Meskipun pendekatan tersebut 

mendorong produktivitas, sering kali 

aspek-aspek kemanusiaan yang 

esensial dari pendidikan justru 

terabaikan. Penelitian empiris 

menunjukkan bahwa kondisi ini 

memunculkan berbagai persoalan 

kepemimpinan, seperti 

ketergantungan berlebih pada angka 

sebagai ukuran keberhasilan, 

meningkatnya tekanan dan beban 

psikologis di kalangan pendidik, 

menurunnya kepuasan dalam 

menjalankan profesi, serta 

melemahnya hubungan 

interpersonal di lingkungan 

pendidikan (Moseykin & Sakharchuk, 

2017). Dominasi model manajemen 

yang berorientasi pada kepatuhan 

administratif dan efisiensi material 

turut meminggirkan nilai moral, etika, 

dan spiritual, dimana ketiga aspek 

tersebut justru merupakan fondasi 

penting bagi kepemimpinan 

pendidikan yang sehat dan efektif 

(Dewi, 2019). Kondisi ini 

menegaskan perlunya 

menghadirkan kembali model 

kepemimpinan yang lebih humanistik 

dan transformatif yakni 

kepemimpinan yang bertumpu pada 

kesadaran diri, integritas moral, 

pertimbangan etis dalam 

pengambilan keputusan, serta 

komitmen untuk mengembangkan 

potensi manusia secara menyeluruh 

(Shutaleva et al., 2018). 

Integrasi nilai-nilai humanistik 

dalam kepemimpinan pendidikan 

semakin penting. Lembaga 

pendidikan tidak lagi cukup hanya 

mencetak lulusan yang mampu 

bersaing secara akademik, tetapi 

juga dituntut memberikan kontribusi 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

213 

nyata bagi kesejahteraan 

masyarakat melalui pengembangan 

pengetahuan, pembentukan 

karakter, dan penguatan nilai 

kemanusiaan (Widiatmoko et al., 

2024). Gagasan kepemimpinan yang 

menekankan prinsip kebenaran, 

keadilan, dan penghargaan terhadap 

martabat manusia dipandang 

sebagai pendekatan strategis untuk 

menciptakan suasana belajar yang 

utuh dan bermakna (Gramenz, 

2015).  

Kepemimpinan berbasis 

kesadaran (mindfulness based 

leadership) dipandang sebagai 

alternatif konseptual dan kontekstual 

yang relevan sebagai respons atas 

kecenderungan dehumanisasi dalam 

praktik kepemimpinan pendidikan 

modern. Pendekatan ini berfokus 

pada pengembangan kesadaran diri, 

kejernihan batin, dan kepekaan 

moral dalam proses memimpin. Hal 

ini selaras dengan nilai-nilai reflektif 

Buddhis seperti perhatian penuh 

(sati), welas asih (karuṇā), dan 

kebijaksanaan (paññā) (Wells, 

2015). Praktik mindfulness telah 

diadopsi secara luas dalam berbagai 

konteks organisasi modern dan 

terbukti berkontribusi pada 

peningkatan kemampuan regulasi 

emosi, kualitas pengambilan 

keputusan yang lebih baik, 

peningkatan fungsi kognitif, serta 

penguatan hubungan interpersonal 

di tempat kerja. Temuan-temuan ini 

sejalan dengan pandangan Thich 

Nhat Hanh dan Jon Kabat-Zinn yang 

menekankan bahwa mindfulness 

tidak berhenti pada mekanisme 

pengelolaan stres, tetapi merupakan 

proses pembentukan kualitas 

kehadiran, stabilitas batin, dan 

sensitivitas sosial. Kualitas ini sangat 

dibutuhkan untuk membangun 

kepemimpinan pendidikan yang 

humanistik, reflektif, dan 

transformatif (Sisk, 2018). 

Dalam konteks manajemen 

pendidikan Buddhis, kepemimpinan 

berkesadaran merupakan tuntutan 

kebutuhan akan kepemimpinan yang 

lebih humanistik dan reflektif. 

Pemimpin yang menerapkan 

mindfulness cenderung lebih efektif 

mempererat hubungan dalam 

komunitas, mampu mengelola 

perubahan dengan bijak, dan 

mampu menciptakan lingkungan 

kerja yang damai serta sarat nilai 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

214 

welas asih (Burmansah et al., 

2020). Berbagai temuan empiris 

menunjukkan bahwa praktik 

kepemimpinan yang dilandasi 

perhatian penuh berkontribusi nyata 

terhadap peningkatan kreativitas, 

kejernihan berpikir, dan kualitas 

pengambilan keputusan. Hal ini 

disebabkan karena pemimpin yang 

telah berlatih mindfulness memiliki 

kapasitas yang lebih besar untuk 

merespons situasi secara tenang, 

fleksibel, dan bijaksana, terutama 

ketika menghadapi tekanan dan 

dinamika kelembagaan (Burmansah 

et al., 2019).  

Meskipun berbagai temuan 

menunjukkan manfaat perhatian 

penuh dalam praktik kepemimpinan, 

tetapi penerapan secara terstruktur 

dalam manajemen pendidikan 

Buddhis masih tergolong terbatas. 

Selama ini, sebagian besar 

penelitian tentang mindfulness 

dalam kepemimpinan lebih banyak 

dikembangkan dalam konteks 

organisasi Barat, dunia korporasi, 

dan layanan kesehatan mental, 

dengan fokus utama pada 

mindfulness sebagai keterampilan 

psikologis individu. Di sisi lain, studi 

mengenai kepemimpinan pendidikan 

Buddhis umumnya lebih 

menekankan pada aspek moralitas, 

disiplin spiritual, dan keteladanan 

personal. Mindfulness sebagai 

kerangka pengetahuan dan proses 

transformasi yang menyeluruh dalam 

manajemen pendidikan belum 

banyak dikembangkan. Hal ini 

memunculkan adanya jarak 

konseptual antara model 

kepemimpinan berbasis kesadaran 

yang berakar pada spiritualitas dan 

praktik Buddhis dengan pendekatan 

mindfulness yang bersifat sekuler-

psikologis. 

Kondisi tersebut 

menunjukkan bahwa hingga saat ini 

belum ada model yang menyatukan 

secara utuh teori kepemimpinan 

modern, prinsip-prinsip manajemen 

pendidikan, dan nilai-nilai kesadaran 

Buddhis dalam satu kerangka yang 

terpadu. Literatur yang ada masih 

bersifat terpisah-pisah, sehingga 

belum mampu menjelaskan secara 

komprehensif bagaimana berbagai 

pendekatan tersebut dapat saling 

melengkapi. Fragmentasi ini 

menegaskan bahwa untuk 

menghasilkan sintesis teoretis yang 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

215 

kuat dan kontekstual bagi lembaga 

pendidikan Buddhis, sangat penting 

untuk melakukan kajian yang secara 

kritis menghubungkan 

kepemimpinan modern dengan 

kesadaran Buddhis. Oleh karena itu, 

penelitian yang bersifat integratif 

menjadi sangat relevan, karena 

berpotensi menghadirkan 

pemahaman baru tentang peran 

kesadaran sebagai landasan 

konseptual sekaligus praktik dalam 

pengembangan kepemimpinan 

pendidikan Buddhis. 

Sejalan dengan kebutuhan 

tersebut, penelitian ini diarahkan 

untuk melakukan tinjauan literatur 

secara mendalam guna 

mengidentifikasi, mengkaji, serta 

memadukan berbagai konsep, 

model, dan prinsip kepemimpinan 

berbasis kesadaran. Selanjutnya 

dengan pendekatan ini, penelitian 

berupaya menjelaskan bagaimana 

kesadaran sebagai fondasi utama 

dalam ajaran Buddhis dapat 

diposisikan sebagai kerangka 

berpikir sekaligus panduan praktis 

dalam membentuk kepemimpinan 

yang reflektif, empatik, dan bersifat 

transformatif di lembaga pendidikan 

Buddhis. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode 

kajian literatur (literature review) 

deskriptif-analitis. Kajian literatur ini 

dilakukan untuk menemukan, 

menganalisis, dan mensintesis 

berbagai temuan penelitian, teori, 

dan perspektif akademik yang 

relevan dengan tema kepemimpinan 

berbasis kesadaran dan praktik 

manajemen pendidikan. Sumber 

literatur dalam penelitian ini adalah 

artikel jurnal ilmiah, prosiding, dan 

laporan penelitian dari tahun 2010 

hingga 2025. Tahapan kajian literatur 

penelitian ini adalah pemilihan fokus 

kajian, mencari informasi yang 

relevan, mengkaji teori yang relevan, 

mencari landasan teori, 

menganalisis teori dan hasil 

penelitian relevan serta membuat 

kesimpulan. Hasil akhir dari kajian ini 

berupa peta literatur dan sintesis 

konseptual yang menjelaskan 

hubungan antara kesadaran, 

kebijaksanaan, dan praktik 

kepemimpinan dalam manajemen 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

216 

pendidikan Buddhis. Diharapkan 

bahwa penelitian ini dapat 

memberikan kontribusi ilmiah yang 

signifikan dalam memperluas 

pemahaman teoretis tentang 

kepemimpinan spiritual berbasis 

kesadaran maupun dalam 

menyediakan kerangka konseptual 

yang relevan untuk pengembangan 

manajemen pendidikan Buddhis. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Kepemimpinan 
Berbasis Kesadaran Buddhis 

Menurut perspektif Buddhis, 

kepemimpinan berbasis kesadaran 

memandang mindfulness sebagai 

proses pendewasaan moral dan 

spiritual yang membentuk cara 

seorang pemimpin berpikir dan 

bertindak. Prinsip sati 

mendefinisikan mindfulness sebagai 

kesadaran jernih yang menuntun 

seseorang menuju pembebasan dari 

penderitaan (Vu & Gill, 2018). 

Temuan empiris menunjukkan 

bahwa praktik perhatian penuh dapat 

mempererat hubungan komunitas 

dan meningkatkan kualitas 

kepemimpinan melalui gaya yang 

hangat, welas asih, dan terbuka 

(Burmansah et al., 2020). Selain itu, 

kepemimpinan sadar juga 

merekonstruksi pemahaman hierarki 

konvensional dengan memberi ruang 

lebih besar bagi nilai-nilai 

kemanusiaan dan kesejahteraan 

kolektif (Rupprecht et al., 2019; Ule, 

2016). Mindfulness dipandang 

sebagai praktik yang berakar dari 

kebijaksanaan, welas kasih, dan 

sikap tidak melekat, sehingga 

menghasilkan perilaku 

kepemimpinan yang tidak kaku dan 

mampu menyesuaikan diri dengan 

perubahan (Vu & Gill, 2018). Oleh 

karena itu, kepemimpinan berbasis 

kesadaran dipandang sebagai 

pendekatan transformatif yang tidak 

hanya meningkatkan efektivitas 

organisasi tetapi juga meningkatkan 

moralitas dan perkembangan 

spiritual pemimpin serta komunitas 

yang dipimpinnya. 

Secara lebih mendalam, 

kepemimpinan berbasis kesadaran 

dalam Buddhisme berakar pada 

perpaduan sati (perhatian penuh), 

paññā (kebijaksanaan), dan karuṇā 

(kasih sayang). Ketiga kualitas ini 

menjadi dasar moral dan spiritual 

kepemimpinan. Sati menumbuhkan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

217 

kehadiran batin dan kejernihan 

berpikir, sehingga pemimpin mampu 

merespons berbagai situasi dengan 

lebih tenang, fokus, dan proporsional 

(Burmansah et al., 2019). Paññā 

memungkinkan pemimpin membaca 

realitas secara jernih dan membuat 

keputusan yang lebih bermoral 

melalui refleksi diri dan pemahaman 

mendalam berdasarkan pengalaman 

(Orr, 2020). Sementara itu, Karuṇā 

mendorong empati dan kepekaan 

sosial yang melengkapi kedua 

kualitas tersebut, sehingga 

pemimpin berfokus pada 

pengurangan penderitaan dan 

menciptakan kesejahteraan 

bersama (Miller & Verhaeghen, 

2022). Integrasi ketiga kualitas ini 

menunjukkan bahwa kepemimpinan 

dalam Buddhisme tidak diarahkan 

pada dominasi kekuasaan, tetapi 

pada pelayanan yang dilandasi 

kesadaran, sensivitas moral, dan 

komitmen terhadap pertumbuhan 

spiritual individu maupun komunitas 

pendidikan. 

Dibandingkan dengan model 

kepemimpinan Barat yang 

cenderung menekankan hasil 

material dan pencapaian individu, 

kepemimpinan berbasis kesadaran 

menawarkan perspektif yang lebih 

holistik. Berlandaskan prinsip Jalan 

Mulia Berunsur Delapan, 

mindfulness dipahami sebagai 

praktik pendalaman batin yang lebih 

dari sekadar teknik untuk 

meningkatkan kinerja. Mindfulness 

menumbuhkan ketenangan, 

kejernihan batin, serta mampu 

melepaskan keterikatan pada ego, 

sehingga kepemimpinan dipandang 

sebagai manifestasi kebijaksanaan 

dan welas asih, bukan sebagai 

tempat untuk menonjolkan prestasi 

atau kekuasaan personal (Ule, 

2016). Penelitian empiris 

menunjukkan bahwa praktik 

mindfulness mampu meningkatkan 

kreativitas, kecerdasan emosional, 

dan kualitas pengambilan 

keputusan. Selain itu, praktik ini 

menciptakan hubungan yang lebih 

inklusif dan partisipatif dalam 

komunitas (Burmansah et al., 2019). 

Meskipun mindfulness dalam 

konteks modern sering 

disederhanakan menjadi alat 

produktivitas, penerapan pada nilai-

nilai Buddhis tetap membawa 

pemimpin pada proses 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

218 

pendewasaan batin dan transformasi 

spiritual yang selaras dengan tujuan 

Buddhisme, yaitu pembebasan dan 

pencerahan (Sinclair, 2015). Dengan 

demikian, kepemimpinan berbasis 

kesadaran menghadirkan 

pendekatan yang lebih utuh, karena 

menggabungkan aspek moral, 

emosional, dan spiritual, sekaligus 

melampaui batas-batas paradigma 

kepemimpinan konvensional. 

Integrasi mindfulness dalam 

pengembangan kepemimpinan 

selanjutnya dapat dipahami sebagai 

proses batin yang membentuk cara 

pemimpin memahami diri, relasi, dan 

tanggung jawabnya. Sebagaimana 

ajaran Buddha tentang 

paṭiccasamuppāda, mindfulness 

menumbuhkan kesadaran bahwa 

setiap keputusan merupakan bagian 

dari jejaring sebab-akibat yang lebih 

luas, sehingga mendorong sikap 

kepemimpinan yang lebih bijaksana 

dan bertanggung jawab (Ayoko, 

2023). Praktik mindfulness terbukti 

meningkatkan kapasitas kognitif dan 

kemampuan mengendalikan emosi 

pemimpin, serta  memperkuat gaya 

kepemimpinan yang lebih 

manusiawi, bermoral, dan 

berorientasi pada kesejahteraan 

bersama (Fraser, 2017). Oleh karena 

itu, kepemimpinan berbasis 

kesadaran dapat dipahami  sebagai 

sintesis antara pendalaman spiritual 

dan kepemimpinan efektif yang 

menyediakan dasar konseptual dan 

praktis untuk transformasi personal 

maupun kelembagaan (Sisk, 2018). 

 

2. Dimensi Kesadaran dalam 
Manajemen Pendidikan 
Buddhis 

Dalam konteks manajemen 

pendidikan Buddhis, kesadaran 

dipahami sebagai konsep yang 

bersifat menyeluruh karena 

mencakup aspek psikologis, 

spiritual, dan moral yang menjadi 

dasar utama dalam praktik 

kepemimpinan. Kesadaran ini 

tercermin dalam kemampuan 

pemimpin untuk mengendalian diri, 

menjaga stabilitas batin, serta 

menginternalisasi nilai-nilai moral 

yang mendorong motivasi internal 

dan meningkatkan kesejahteraan 

seluruh warga sekolah (Burmansah 

et al., 2019).  

Secara konseptual, 

kesadaran dalam manajemen 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

219 

pendidikan Buddhis dipahami 

melalui tiga dimensi yang saling 

berkaitan, yakni intrapersonal, 

interpersonal, dan transpersonal. 

Dimensi intrapersonal berkaitan 

dengan kesanggupan pemimpin 

menyadari kondisi batin, emosi, dan 

proses berpikirnya melalui refleksi 

diri dan meditasi, yang pada 

gilirannya memperkuat kejernihan 

berpikir, fokus, dan kecerdasan 

emosional dalam pengambilan 

keputusan (Burmansah et al., 2019; 

Kaoun, 2019). Dimensi interpersonal 

menekankan kualitas relasi sosial 

yang dibangun atas dasar welas 

asih, empati, dan responsif terhadap 

kebutuhan orang lain, sehingga 

tercipta budaya kerja yang harmonis 

dan partisipatif dalam komunitas 

pendidikan (Burmansah et al., 2020; 

Fraser, 2017). Sementara itu, 

dimensi transpersonal berlandaskan 

pada pemahaman ajaran Buddhis 

tentang hukum saling 

ketergantungan 

(paṭiccasamuppāda), yang 

menuntun pemimpin melihat segala 

hal secara menyeluruh dan 

melampaui kepentingan pribadi 

untuk kesejahteraan bersama 

(Beekum, 2015; Burmansah et al., 

2020). Integrasi ketiga dimensi 

tersebut menegaskan bahwa 

kesadaran dalam manajemen 

pendidikan Buddhis sebagai 

landasan pembentukan 

kebijaksanaan dan karakter 

kepemimpinan yang beretika bukan 

sekedar instrumenn peningkatan 

efektivitas organisasi. 

 

3. Implikasi Teoretis dan Praktis 
Kepemimpinan Berbasis 
Kesadaran dalam Pendidikan 
Buddhis 

Kepemimpinan sadar yang 

diintegrasi ke dalam pendidikan 

Buddhis memberikan sumbangan 

penting bagi penguatan dan 

pengayaan teori serta praktik 

kepemimpinan modern. Secara 

teoretis pendekatan ini memperkaya 

kajian kepemimpinan modern 

dengan menempatkan kesadaran 

batin sebagai fondasi utama 

transformasi individu dan institusi 

melalui internalisasi kebijaksanaan 

(paññā), welas asih (karuṇā), dan 

perhatian penuh (sati) sebagai 

landasan tindakan etis dan 

pengambilan keputusan yang 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

220 

bermakna (Burmansah et al., 2019; 

Nakagawa, 2013). Perspektif ini 

menegaskan bahwa tujuan 

kepemimpinan pendidikan bukan 

hanya berorientasi pada prestasi 

akademik dan efektivitas organisasi, 

tetapi juga pada pengembangan 

karakter, kesejahteraan kolektif, dan 

kualitas hidup komunitas pendidikan 

(Brito-Pastrana & Corthorn, 2018).  

Secara praktis, implementasi 

kepemimpinan sadar membangun 

budaya organisasi yang inklusif, 

adaptif, dan kolaboratif melalui 

praktik refleksi diri, komunikasi 

penuh perhatian, serta relasi kerja 

yang lebih empatik dan bertanggung 

jawab (Burmansah et al., 2019; Soto, 

2020). Berbeda dengan pendekatan 

manajemen konvensional yang 

menekankan efisiensi teknis dan 

kontrol struktural, kepemimpinan 

berbasis kesadaran menempatkan 

pengelolaan batin dan kepekaan 

moral sebagai inti proses manajerial. 

Hal ini memperkuat kesiapan 

organisasi untuk adaptif terhadap 

perubahan dan disrupsi digital (Soto, 

2020). Beberapa penelitian 

menunjukkan bahwa praktik 

mindfulness mampu meningkatkan 

kesejahteraan emosional, kapasitas 

kognitif, serta kesejahteraan 

psikologis pendidik dan peserta 

didik. Dampak ini secara signifikan 

membantu mengurangi tekanan 

mental dan kelelahan emosional 

yang kerap muncul akibat intensitas 

penggunaan teknologi digital dalam 

lingkungan pendidikan (Burmansah 

et al., 2019; González-Mesa & I. 

Amigo-Vázquez, 2017). 

Pada level kelembagaan, 

kepemimpinan berbasis kesadaran 

memperkuat budaya kebajikan 

dengan mendorong partisipasi, 

keterbukaan, dan kepercayaan antar 

warga sekolah. Hal ini mendorong 

terjadinya pergeseran dari pola 

kepemimpinan yang kaku dan 

hierarkis menuju model 

kepemimpinan kolaboratif yang 

mengandalkan kebijaksanaan 

bersama (Burmansah et al., 2020; 

Sinclair, 2015). Selain itu, integrasi 

nilai-nilai Buddhis seperti moderasi, 

pemahaman terhadap 

ketidakkekalan, serta sikap tidak 

menghakimi turut memperkuat kerja 

sama tim, perilaku etis, dan 

peningkatan produktivitas dalam 

organisasi pendidikan (Brito-



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

221 

Pastrana & Corthorn, 2018; Wells, 

2015). Dengan demikian, 

kepemimpinan berbasis kesadaran 

berfungsi sebagai jembatan antara 

nilai-nilai spiritual Timur dan praktik 

manajemen modern, sekaligus 

menawarkan kerangka holistik bagi 

transformasi pendidikan mencapai 

keberhasilan institusional tanpa 

mengabaikan dimensi etis dan 

kemanusiaan (Ali & Zaky, 2018; 

Arfandi, 2019; Soto, 2020) 

 

D. KESIMPULAN 

Hasil kajian ini menunjukkan 

bahwa kepemimpinan berbasis 

kesadaran memiliki peran penting 

dalam memperkuat praktik 

manajemen pendidikan Buddhis. 

Pengintegrasian perhatian penuh 

(sati), kebijaksanaan (paññā), dan 

welas asih (karuṇā) membentuk pola 

kepemimpinan yang reflektif, 

berlandaskan etika, dan berorientasi 

pada nilai-nilai kemanusiaan. 

Pendekatan ini berkontribusi dalam 

meningkatkan kualitas pengambilan 

keputusan, menguatkan relasi 

antarpersonal, serta menciptakan 

budaya organisasi yang lebih 

harmonis dan berkelanjutan. 

Meskipun praktik mindfulness telah 

banyak dikaji dalam konteks 

organisasi dan kepemimpinan 

modern, penerapannya secara 

sistematis dalam manajemen 

pendidikan Buddhis masih relatif 

terbatas dan belum dirumuskan 

dalam suatu kerangka konseptual 

yang utuh. Oleh karena itu, 

kepemimpinan berbasis kesadaran 

memiliki potensi besar untuk 

dikembangkan sebagai paradigma 

alternatif yang tidak hanya 

memperluas khazanah teori 

kepemimpinan modern, tetapi juga 

menghadirkan perspektif moral dan 

spiritual Buddhis yang relevan bagi 

pengelolaan pendidikan di era saat 

ini. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Ali, Z., & Zaky, M. (2018). Spiritual 

Values and Spiritual Practices: 

Interactive Effects on Leadership 

Effectiveness. Etikonomi, 17(1), 

123–134. 

https://doi.org/10.15408/etk.v17i1

.6497 

Arfandi. (2019). Spiritualitas 

Kepemimpinan dalam 

Pengelolaan Pendidikan dan 

Pembelajaran. Jurnal Pendidikan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

222 

Islam Indonesia, 4(1), 50–65. 

https://doi.org/10.35316/jpii.v4i1.

170 

Ayoko, O. B. (2023). Mindfulness, 

emotions and leadership. Journal 

of Management and 

Organization, 29(3), 401–405. 

https://doi.org/10.1017/jmo.2023.

26 

Beekum, S. Van. (2015). Mindfulness 

and Leadership: A Critical 

Reflection. Business and 

Management Studies, 2(1), 44. 

https://doi.org/10.11114/bms.v2i1

.1190 

Brito-Pastrana, R., & Corthorn, C. 

(2018). La presencia del profesor 

y su influencia para una 

educación significativa: hacia un 

enfoque mindfulness en 

educación. Estudios 

Pedagógicos (Valdivia), 44(1), 

241–258. 

https://doi.org/10.4067/s0718-

07052018000100241 

Burmansah, B., Rugaiyah, R., & 

Mukhtar, M. (2019). A case study 

of mindful leadership in an ability 

to develop focus, clarity, and 

creativity of the buddhist higher 

education institute leader. 

International Journal of Higher 

Education, 8(6), 57–69. 

https://doi.org/10.5430/ijhe.v8n6p

57 

Burmansah, B., Rugaiyah, R., 

Mukhtar, M., Nabilah, S., Ripki, 

A. J. H., & Fatayan, A. (2020). 

Mindful leadership: The ability of 

the leader to develop 

compassion and attention 

without judgment - A case study 

of the leader of buddhist Higher 

education Institute. European 

Journal of Educational Research, 

9(1), 51–65. 

https://doi.org/10.12973/eu-

jer.9.1.51 

Dewi, E. (2019). Potret pendidikan di 

era globalisasi teknosentrisme 

dan proses dehumanisasi. 

Sukma: Jurnal Pendidikan, 3(1), 

93–116. 

https://doi.org/10.32533/03105.2

019 

Fraser, A. (2017). Discovering the 

Leader Within: An 

Autoethnophenomenographic 

Study of Mindfulness in 

Educational Leadership. 

https://digitalcommons.lesley.edu

/education_dissertations/130/ 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

223 

González-Mesa, G., & I. Amigo-

Vázquez. (2017). Efectos de la 

atención plena en el ámbito 

educativo: una revisión 

sistemática. Revista de 

Psicología y Educación - Journal 

of Psychology and Education, 

13(1), 63. 

https://doi.org/10.23923/rpye201

8.01.159 

Gramenz, G. (2015). Truth , 

goodness and beauty : Revisiting 

the classic common core 

standards. 10(2). 

https://digitalcommons.georgefox

.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=

1138&context=icctej 

Kaoun, T. M. (2019). Enhancing 

Leaders’ Emotional Intelligence: 

Why Mindfulness? Journal of 

Leadership Education, 18(1), 

200–212. 

https://doi.org/10.12806/v18/i1/t2 

Miller, J. T., & Verhaeghen, P. (2022). 

Mind full of kindness: self-

awareness, self-regulation, and 

self-transcendence as vehicles 

for compassion. BMC 

Psychology, 10(1), 1–14. 

https://doi.org/10.1186/s40359-

022-00888-4 

Moseykin, Y. N., & Sakharchuk, N. S. 

(2017). Modern educational 

environment: The impact of 

globalization. 95(02), 5–8. 

https://doi.org/10.2991/iceemr-

17.2017.2 

Nakagawa, P. D. Y. (2013). 

Buddhism and Holistic Education 

Prof. Dr. Yoshiharu Nakagawa 1 

Faculty of Social Studies 

Doshisha University, Kyoto, 

Japan. 

Orr, D. (2020). In a mindful moral 

voice: Mindful compassion, the 

ethic of care and education. 

Paideusis, 21(2), 42–54. 

https://doi.org/10.7202/1071565a

r 

Rupprecht, S., Falke, P., Kohls, N., 

Tamdjidi, C., Wittmann, M., & 

Kersemaekers, W. (2019). 

Mindful leader development: 

How leaders experience the 

effects of mindfulness training on 

leader capabilities. Frontiers in 

Psychology, 10(MAY), 1–15. 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.201

9.01081 

Shutaleva, A. V., Ivanova, E. V., 

Putilova, E., Melnikova, E. V, 

Kuznetsova, O. V., & Tsiplakova, 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

224 

Y. V. (2018). Development of 

humanitarian values in 

competence-oriented educational 

model. SHS Web of 

Conferences, 50, 01170. 

https://doi.org/10.1051/shsconf/2

0185001170 

Sinclair, A. (2015). Possibilities, 

purpose and pitfalls: Insights 

from introducing mindfulness to 

leaders. Journal of Spirituality, 

Leadership and Management, 

8(1), 3–11. 

https://doi.org/10.15183/slm2015

.08.1112 

Sisk, D. A. (2018). An exploration of 

mindfulness practices and 

leadership. Creative Education, 

09(09), 1302–1311. 

https://doi.org/10.4236/ce.2018.9

9097 

Soto, Á. C. (2020). Mindfulness y 

educación: ¿consumismo, 

tecnología o práctica 

transformadora? | Mindfulness 

and education: consumerism, 

technology or transformative 

practice? Espiral. Cuadernos Del 

Profesorado, 13(26), 1–11. 

https://doi.org/10.25115/ecp.v13i

26.2739 

Ule, A. (2016). Mindfulness and self-

deliverance to pure presence. 

Asian Studies, 4(2), 85–94. 

https://doi.org/10.4312/as.2016.4

.2.85-94 

Vu, M. C., & Gill, R. (2018). Is there 

corporate mindfulness? An 

explanatory study of Buddhist-

enacted spiritual leaders’ 

perspective and practices. 

Journal of Management, 

Spirituality & Religion, 15(2), 

155–177. 

https://doi.org/10.1080/14766086

.2017.1410491 

Wells, C. M. (2015). Conceptualizing 

mindful leadership in schools: 

How the practice of mindfulness 

informs the practice of leading. 

Education Leadership Review of 

Doctoral Research, 2(1), 1–23. 

https://eric.ed.gov/?id=EJ110571

1 

Widiatmoko, C., Indriasari, R., Fajar 

Sidiq, F., & Kartini Mendrofa, D. 

E. (2024). Penguatan pendidikan 

karakter sebagai wujud 

pendidikan berkualitas dalam 

upaya mencapai tujuan 

pembangunan berkelanjutan 

(SDGs). Jurnal Wahana Bina 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026    

 
 

225 

Pemerintahan, 6(2), 40–47. 

https://doi.org/10.55745/jwbp.v6i

2.273 

 

 


