
 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

890 
 

PEMIKIRAN KEISLAMAN SYAMSUDDIN AS-SUMATRANI TERHADAP 
TANTANGAN SOSIAL BUDAYA MASYARAKAT MELAYU NUSANTARA 

 
Sandrina Ramadhani 1, Donna Takrim 2, Rahmad Mahadi 3, Abu Mansur 4, Nurlaila5 

 1,2,3,4,5 Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang  
1sandrinaramadhani_25052160064@radenfatah.ac.id 

2takrimdonna26@gmail.com,  
3rahmadmahadi2205@gmail.com,4abumansur.uin@radenfatah.ac.id, 

5Nurlaila_uin@radenfatah.ac.id 
 

ABSTRACT 

This study aims to analyze the Islamic thought of Syamsuddin As-Sumatrani and his 
intellectual responses to the social, cultural, and political challenges faced by the Malay 
Nusantara society during the 16th–17th centuries. Using a qualitative research method 
based on library research, this study examines Syamsuddin’s works, classical 
manuscripts, and relevant modern academic literature. The findings indicate that his 
thought is rooted in philosophical Sufism, particularly the concept of wahdat al-wujud, 
which he successfully contextualized within the spiritual landscape of Acehnese and 
Malay society. Syamsuddin developed a Sufi-based public ethic as a response to 
emerging social issues resulting from global trade and intercultural interactions. 
Culturally, he promoted an Islamization model grounded in local wisdom by selecting 
and reinterpreting Malay customs that aligned with the principles of monotheism. In the 
political sphere, he emphasized a spiritual-moral model of leadership that prioritizes 
justice, ethical conduct, and adherence to Islamic law. Overall, this study concludes 
that Syamsuddin’s ideas are holistic, adaptive, and visionary, effectively addressing 
the societal challenges of his time while remaining relevant to contemporary Islamic 
discourse in the Nusantara region. 

Keywords: syamsuddin as-sumatrani, philosophical sufism, malay society 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan menganalisis pemikiran keislaman Syamsuddin As-Sumatrani 
serta respon intelektualnya terhadap berbagai tantangan sosial, budaya, dan politik 
masyarakat Melayu Nusantara pada abad ke-16–17. Menggunakan metode penelitian 
kualitatif berbasis studi pustaka, penelitian ini menelaah karya-karya Syamsuddin, 
naskah klasik, serta literatur akademik modern yang relevan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa pemikiran Syamsuddin berakar pada tasawuf falsafi, khususnya 
konsep wahdat al-wujud, yang berhasil ia adaptasikan ke dalam realitas spiritual 
masyarakat Aceh dan Melayu. Ia membangun etika publik berbasis tasawuf sebagai 
respon terhadap tantangan sosial yang muncul akibat perdagangan global dan 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

891 
 

interaksi budaya. Dalam bidang budaya, Syamsuddin mengembangkan pendekatan 
Islamisasi berbasis kearifan lokal melalui seleksi dan reinterpretasi adat Melayu yang 
sejalan dengan nilai tauhid. Di ranah politik, ia menegaskan model kepemimpinan 
spiritual-moral yang menempatkan keadilan, akhlak, dan syariat sebagai dasar 
legitimasi kekuasaan. Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa 
pemikiran Syamsuddin bersifat holistik, adaptif, dan visioner, mampu menjawab 
persoalan masyarakat zamannya sekaligus tetap relevan bagi dinamika keislaman di 
Nusantara hingga masa kini. 
 
Kata kunci: syamsuddin as-sumatrani, tasawuf falsafi, masyarakat melayu 
 

A. Pendahuluan 
Syamsuddin As-Sumatrani 

merupakan salah satu tokoh intelektual 

Muslim paling berpengaruh pada era 

awal Kesultanan Aceh abad ke-16 

hingga awal abad ke-17. Pemikirannya 

tidak hanya menjadi landasan spiritual 

masyarakat Aceh, tetapi juga 

membentuk corak keberagamaan 

masyarakat Melayu Nusantara pada 

umumnya (Handoyo & Pramana, 2022). 

Pada masa itu, wilayah Aceh menjadi 

pusat peradaban Islam yang penting, 

sehingga setiap gagasan keagamaan 

sangat berperan dalam mengarahkan 

tatanan sosial masyarakat. 

Syamsuddin hadir dengan konsep 

metafisika wahdat al-wujud yang 

dikembangkan dalam konteks lokal. 

Pemikirannya sering diposisikan 

sebagai bagian dari arus tasawuf falsafi 

yang berusaha menjelaskan hubungan 

Tuhan dan alam (Sultani & Syarifuddin, 

2023). Dengan pengaruh yang luas, 

Syamsuddin menjadi rujukan dalam 

memahami corak keberagamaan 

masyarakat Melayu. Karena itu, 

mempelajari pemikirannya berarti 

menelusuri dinamika intelektual Islam 

awal Nusantara. 

Pada periode kehidupan 

Syamsuddin, masyarakat Melayu 

Nusantara sedang berada dalam 

proses konstruksi identitas keagamaan. 

Islamisasi yang berlangsung sejak 

abad ke-13 membawa perubahan 

besar pada struktur sosial, budaya, dan 

politik masyarakat setempat (Haidir & 

Hizbullah, 2021). Namun proses 

tersebut tidak berlangsung linear, 

melainkan diwarnai dialog panjang 

antara ajaran Islam dan tradisi lokal 

yang telah berakar kuat. Dalam situasi 

demikian, tokoh seperti Syamsuddin 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

892 
 

memainkan peran strategis sebagai 

penyampai, penerjemah, sekaligus 

penafsir ajaran Islam agar sesuai 

dengan kerangka budaya Melayu. 

Dengan kemampuannya 

menggabungkan tasawuf dan realitas 

sosial masyarakat, ia menjadi figur 

sentral dalam membentuk wajah Islam 

yang moderat dan adaptif. 

Keberadaannya memastikan proses 

islamisasi berjalan harmonis tanpa 

merusak struktur budaya yang sudah 

ada. 

Pemikiran keislaman Syamsuddin As-

Sumatrani bukanlah produk ruang 

kosong, melainkan lahir dari konteks 

sosial politik yang dinamis. Aceh pada 

masa itu merupakan kerajaan besar 

yang terlibat dalam jaringan 

perdagangan internasional, diplomasi 

global, dan interaksi keilmuan dengan 

Timur Tengah (Al-farisi & Syauqii, 

2025). Kondisi tersebut menghadirkan 

tantangan dan peluang sekaligus. 

Tantangan muncul ketika muncul 

persinggungan ideologi dan praktik 

keagamaan yang berbeda akibat 

masuknya para ulama dari berbagai 

madzhab pemikiran. Peluang hadir 

dalam bentuk berkembangnya pusat-

pusat intelektual yang melahirkan 

ulama-ulama besar. Syamsuddin 

tumbuh dalam iklim ini dan 

menghadirkan pemikiran yang 

berusaha memadukan dimensi spiritual 

dengan kebutuhan sosial masyarakat. 

Hal ini menjadikan pemikirannya tidak 

hanya bersifat teoretis, melainkan 

praktis dan responsif terhadap 

kebutuhan zamannya. 

Salah satu aspek penting dalam 

pemikiran Syamsuddin adalah 

kemampuannya menyelaraskan ajaran 

tasawuf dengan karakter budaya 

Melayu. Menurut (Kustanto et al., 

2025), masyarakat Nusantara terkenal 

memiliki tradisi spiritual yang kaya, 

sehingga penyebaran Islam banyak 

bergantung pada pendekatan sufistik. 

Syamsuddin memahami betul kondisi 

tersebut dan mengembangkan ajaran 

wahdat al-wujud secara inklusif. Ia 

menegaskan bahwa manusia berada 

dalam hubungan langsung dengan 

Tuhan melalui proses penyucian diri 

dan pengenalan hakikat. Pemikiran ini 

sangat mudah diterima oleh 

masyarakat Melayu yang terbiasa 

dengan simbolisme dan makna-makna 

mistis. Dengan demikian, Syamsuddin 

berhasil menjembatani kesenjangan 

antara ajaran Islam yang universal 

dengan tradisi lokal yang telah lama 

dianut. 

Selain aspek spiritual, 

Syamsuddin As-Sumatrani juga 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

893 
 

memberikan respon terhadap 

tantangan sosial pada zamannya. 

Masyarakat Aceh yang sedang 

berkembang mengalami perubahan 

sosial yang cepat akibat perdagangan 

dan kontak budaya. Kondisi tersebut 

memunculkan kebutuhan akan 

stabilitas moral dan etika publik. 

Syamsuddin memandang bahwa 

tasawuf dapat menjadi landasan etis 

bagi pembentukan masyarakat yang 

beradab. Ajarannya tentang kesadaran 

diri, pengendalian hawa nafsu, dan 

pentingnya akhlak mulia berperan 

signifikan dalam membentuk karakter 

sosial masyarakat (Mahayana, 2022). 

Dengan demikian, tasawuf tidak 

semata-mata dipahami sebagai jalan 

spiritual individual, tetapi juga sebagai 

fondasi moral kolektif. 

Pemikiran Syamsuddin juga 

berfungsi sebagai respon terhadap 

tantangan politik yang melanda Aceh 

pada masa itu. Kerajaan Aceh 

mengalami pergolakan internal akibat 

perebutan kekuasaan serta tekanan 

eksternal dari kekuatan kolonial seperti 

Portugis (Erni et al., 2024). Dalam 

kondisi ini, pemikiran keagamaan 

sangat diperlukan untuk mengokohkan 

identitas politik kerajaan. Syamsuddin 

menanamkan pandangan bahwa 

pemimpin yang ideal adalah mereka 

yang mampu menjaga keseimbangan 

antara dimensi spiritual dan tanggung 

jawab sosial. Ajarannya menekankan 

pentingnya keadilan, amanah, dan 

kebijaksanaan sebagai syarat 

kepemimpinan. Pemikiran tersebut 

mendukung upaya kerajaan 

memperkuat legitimasi kekuasaan 

melalui nilai-nilai Islam. 

Dalam bidang budaya, 

Syamsuddin menghadapi tantangan 

berupa keberagaman adat istiadat 

masyarakat Melayu. Tradisi-tradisi lokal 

seperti penghormatan terhadap leluhur, 

praktik magis, dan ritual adat sering kali 

dianggap bertentangan dengan ajaran 

Islam. Syamsuddin mengambil posisi 

moderat dengan tidak serta-merta 

menolak tradisi, melainkan menafsirkan 

ulang nilai-nilai yang masih sejalan 

dengan prinsip tauhid. Pendekatan 

akomodatif ini menjadikan masyarakat 

Melayu lebih mudah menerima ajaran 

Islam tanpa harus kehilangan identitas 

budaya mereka. Ia mengajarkan bahwa 

proses islamisasi harus berjalan secara 

bertahap dan penuh kebijaksanaan 

(Rizqi et al., 2023). 

Pemikiran Syamsuddin As-

Sumatrani juga berperan dalam 

pembentukan literasi keagamaan 

masyarakat. Melalui karya-karyanya, ia 

menjelaskan konsep-konsep tasawuf 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

894 
 

yang rumit menjadi lebih mudah 

dipahami oleh masyarakat umum. 

Penjelasannya menggunakan bahasa 

simbolik yang dekat dengan budaya 

Melayu sehingga pesan spiritual dapat 

diserap secara luas (Puspita, 2023). 

Tindakan ini penting karena pada saat 

itu hanya sebagian kecil masyarakat 

yang memiliki akses terhadap 

pendidikan formal dan dapat 

internalisasi nilai-nilai agama Islam 

(Irsyad et al., 2022). Kehadirannya 

sebagai ulama dan penulis 

menegaskan bahwa tradisi intelektual 

Islam telah tumbuh kuat di Nusantara 

jauh sebelum kedatangan kolonial. 

Respon Syamsuddin terhadap 

tantangan sosial budaya masyarakat 

Melayu menunjukkan betapa 

pentingnya peran ulama dalam 

mengarahkan perjalanan peradaban. Ia 

bukan hanya ahli tasawuf, tetapi juga 

pemikir sosial yang mampu membaca 

kebutuhan masyarakat (Rosyadi, 

2020). Dalam berbagai tulisannya, ia 

menegaskan pentingnya 

keseimbangan antara dimensi lahir dan 

batin dalam kehidupan. Keseimbangan 

ini dianggap oleh Syamsuddin sebagai 

fondasi bagi terwujudnya masyarakat 

yang harmonis. Gagasan-gagasan 

tersebut kemudian mempengaruhi 

ulama Nusantara setelahnya dan 

menjadi warisan intelektual yang tetap 

relevan hingga saat ini. 

Dengan demikian, pemikiran 

keislaman Syamsuddin As-Sumatrani 

merupakan wujud dari interaksi kreatif 

antara ajaran Islam dan budaya Melayu 

Nusantara. Ia memberikan jawaban 

atas berbagai persoalan yang dihadapi 

masyarakat pada masanya, baik dalam 

aspek keagamaan, sosial, politik, 

maupun budaya. Pendekatannya yang 

moderat dan adaptif menjadikan 

pemikirannya tidak lekang oleh waktu. 

Studi terhadap Syamsuddin bukan 

hanya penting untuk memahami 

sejarah intelektual Islam di Melayu 

Nusantara, tetapi juga sebagai inspirasi 

dalam menghadapi tantangan sosial 

budaya kontemporer. Oleh karena itu, 

penting untuk terus mengkaji 

pemikirannya agar warisan 

intelektualnya tetap hidup di tengah 

dinamika zaman. 

 

B. Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode 

studi kepustakaan (library research). 

Pendekatan ini dipilih karena fokus 

penelitian terletak pada penelusuran 

pemikiran keislaman Syamsuddin As-

Sumatrani yang tersebar dalam karya-

karya tertulis, catatan sejarah, dan 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

895 
 

kajian akademik. Studi kepustakaan 

memungkinkan peneliti memahami 

gagasan intelektual tokoh secara 

mendalam melalui pembacaan kritis 

terhadap berbagai sumber primer dan 

sekunder (Pringgar & Rizaldy, 2020). 

Melalui pendekatan ini, pemikiran 

Syamsuddin dapat dianalisis secara 

historis, filosofis, dan kontekstual. 

Sumber data primer dalam 

penelitian ini meliputi karya-karya yang 

dinisbatkan kepada Syamsuddin As-

Sumatrani, seperti Mir’at al-Muhaqqiqin 

dan Jawhar al-Haqā’iq, serta naskah-

naskah lain yang berkaitan dengan 

pemikiran tasawuf pada periode Aceh 

klasik. Selain itu, manuskrip tradisional 

Melayu serta catatan sejarah 

Kesultanan Aceh juga digunakan untuk 

menelusuri konteks sosial budaya yang 

melingkupi pemikirannya. Sumber-

sumber ini menjadi dasar utama untuk 

memahami gagasan autentik 

Syamsuddin mengenai tasawuf, 

masyarakat, dan budaya Melayu 

Nusantara. 

Sumber sekunder terdiri dari 

buku-buku akademik, artikel jurnal, 

hasil penelitian terdahulu, serta tulisan 

para sejarawan dan ahli tasawuf yang 

membahas Syamsuddin As-Sumatrani 

maupun ulama Aceh lainnya. Sumber 

sekunder membantu memperkaya 

perspektif analitis dan memberikan 

gambaran lebih lengkap mengenai 

posisi pemikiran Syamsuddin dalam 

tradisi intelektual Islam Nusantara. 

Kajian-kajian kontemporer juga 

digunakan untuk membaca relevansi 

pemikirannya dalam konteks tantangan 

sosial budaya masyarakat Melayu pada 

zamannya. 

Teknik pengumpulan data 

ditempuh melalui proses identifikasi, 

klasifikasi, dan dokumentasi bahan 

pustaka. Peneliti terlebih dahulu 

mengumpulkan berbagai karya dan 

referensi terkait, kemudian 

mengelompokkannya berdasarkan 

tema-tema utama seperti metafisika 

tasawuf, konteks sosial budaya, dan 

respon Syamsuddin terhadap dinamika 

masyarakat Melayu. Selanjutnya, data 

yang telah terkumpul dianalisis isi 

(content analysis) untuk menemukan 

pola-pola pemikiran dan 

kecenderungan tematik yang relevan 

dengan fokus penelitian. 

Analisis data dilakukan melalui 

tiga tahap: reduksi data, penyajian data, 

dan penarikan kesimpulan. Pada tahap 

reduksi, peneliti memilih informasi yang 

relevan dari berbagai sumber dan 

menyaringnya agar sesuai dengan 

tujuan penelitian. Tahap penyajian data 

dilakukan dengan menyusun informasi 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

896 
 

tersebut secara sistematis sehingga 

hubungan antar konsep dapat terlihat 

jelas. Tahap penarikan kesimpulan 

dilakukan dengan mengintegrasikan 

temuan-temuan literatur guna 

merumuskan karakter pemikiran 

Syamsuddin As-Sumatrani serta 

responnya terhadap tantangan sosial 

budaya masyarakat Melayu Nusantara. 

Untuk menjaga validitas dan 

objektivitas penelitian, dilakukan 

triangulasi sumber, yaitu 

membandingkan berbagai referensi 

primer dan sekunder guna memastikan 

kesesuaian informasi (Komariah, 

2020). Selain itu, interpretasi terhadap 

pemikiran Syamsuddin dilakukan 

dengan mempertimbangkan konteks 

historis dan sosial pada masa 

Kesultanan Aceh. Metode hermeneutik 

juga diterapkan untuk menafsirkan 

teks-teks tasawuf yang bersifat simbolik 

dan filosofis. Dengan demikian, 

metodologi penelitian ini 

memungkinkan pemahaman yang 

komprehensif mengenai pemikiran 

keislaman Syamsuddin As-Sumatrani 

beserta relevansinya bagi masyarakat 

Melayu Nusantara. 

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan
  

A. Karakter Pemikiran Keislaman 
Syamsuddin As-Sumatrani  

1. Berbasis pada Tasawuf Falsafi 

dan Konsep Wahdat al-Wujud 

Pemikiran Syamsuddin As-Sumatrani 

berakar kuat pada tradisi tasawuf 

falsafi, terutama konsep wahdat al-

wujud yang dipengaruhi oleh Ibn ‘Arabi. 

Ia memahami wujud sebagai 

manifestasi dari kehendak Ilahi, namun 

tetap menegaskan batas-batas syariah 

agar tidak jatuh pada penafsiran bebas. 

Prinsip ini menjadi kerangka teologis 

yang memandu masyarakat Aceh 

dalam memahami hubungan antara 

manusia, alam, dan Tuhan(Kustanto et 

al., 2025). 

2. Keselarasan dengan Tradisi 

Mistis dan Simbolik Masyarakat 

Melayu 

Syamsuddin mampu menyesuaikan 

ajaran metafisiknya dengan budaya 

mistik yang telah hidup dalam 

masyarakat Melayu Nusantara. Ia 

menggunakan bahasa simbolik, 

ungkapan sufistik, dan istilah lokal agar 

ajarannya mudah diterima. Pendekatan 

ini membuat konsep metafisika tinggi 

menjadi lebih membumi, sehingga 

masyarakat tidak merasa terasing dari 

ajaran Islam yang dibawa ulama. 

3. Penekanan pada Penyucian 

Jiwa dan Pembentukan Moral 

Sosial 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

897 
 

Ajaran seperti ma’rifah, mujahadah, 

tazkiyatun nafs, dan pengendalian 

hawa nafsu menjadi pedoman moral 

yang penting dalam kehidupan 

masyarakat. Pemikiran Syamsuddin 

menekankan bahwa spiritualitas tidak 

hanya bersifat metafisik, tetapi juga 

memiliki implikasi etis dalam perilaku 

sosial (Firnanda et al., 2025). Hal ini 

memberikan arah bagi masyarakat 

untuk menjaga integritas diri di tengah 

perubahan sosial yang cepat. 

4. Respons terhadap Dinamika 

Perdagangan dan Interaksi 

Budaya Global 

Pada masa Syamsuddin, Aceh 

merupakan pusat perdagangan 

internasional yang membuka kontak 

luas dengan berbagai budaya dunia. 

Hal ini menciptakan tantangan nilai dan 

identitas bagi masyarakat Melayu. 

Pemikiran Syamsuddin berfungsi 

sebagai penyangga spiritual yang 

menjaga masyarakat tetap berpegang 

pada nilai Islam sekaligus mampu 

berinteraksi dengan pengaruh luar 

tanpa kehilangan jati diri. 

5. Integrasi Syariah–Hakikat 

sebagai Jawaban atas 

Tantangan Multikultural 

Salah satu sumbangan penting 

Syamsuddin adalah upayanya 

mengintegrasikan syariah dan hakikat. 

Ia menegaskan bahwa ritual 

keagamaan (syariah) harus berjalan 

seiring dengan penghayatan batin 

(hakikat). Pemikiran ini relevan dalam 

konteks masyarakat Melayu Nusantara 

yang hidup dalam lingkungan 

multikultural, karena mampu 

memberikan keseimbangan antara 

praktik keagamaan formal dan 

kebutuhan spiritual yang lebih 

mendalam. 

Respon Syamsuddin terhadap 
Tantangan Sosial: Pembentukan 
Etika Publik Berbasis Tasawuf 

Perubahan sosial pada masa 

Kesultanan Aceh pada abad ke 16–17 

ditandai oleh intensitas perdagangan 

global, masuknya berbagai etnis dan 

budaya, serta meningkatnya dinamika 

politik dan ekonomi (Hudallah & Rifqi, 

2025). Situasi ini memunculkan 

tantangan baru bagi masyarakat, 

terutama terkait persaingan tidak sehat, 

melemahnya etika sosial, serta 

munculnya perilaku materialistis akibat 

interaksi dengan para pedagang asing. 

Dalam konteks inilah pemikiran 

Syamsuddin As-Sumatrani hadir untuk 

memberikan arah moral dan spiritual 

agar perubahan sosial tidak menggerus 

nilai-nilai keislaman. Ia memahami 

bahwa masyarakat Melayu Nusantara 

membutuhkan pedoman yang mampu 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

898 
 

mengintegrasikan kebutuhan duniawi 

dan spiritual secara seimbang. 

Sebagai seorang sufi dan ulama 

istana, Syamsuddin merespon kondisi 

tersebut dengan menanamkan nilai-

nilai tasawuf sebagai fondasi etika 

publik. Ia menekankan pentingnya 

kejujuran (sidq), keadilan (‘adl), 

kesabaran (sabr), rendah hati 

(tawadhu’), dan keikhlasan dalam hidup 

bermasyarakat (Mastori et al., 2023). 

Dalam pandangannya, kerusakan 

moral masyarakat bukan hanya berasal 

dari faktor eksternal, tetapi juga dari 

dominasi hawa nafsu yang tidak 

terkendali. Oleh sebab itu, individu 

harus melakukan tazkiyatun nafs 

(penyucian diri) agar mampu 

berperilaku secara benar dalam 

hubungan sosial. Ajaran ini tidak hanya 

bersifat spiritual, tetapi juga praktis, 

karena mengatur bagaimana 

seseorang berinteraksi, bertransaksi, 

dan bersikap adil di tengah kompetisi 

ekonomi yang semakin intens. 

Pemikiran Syamsuddin 

menunjukkan bahwa etika publik yang 

kuat hanya dapat terbentuk jika individu 

memiliki dasar spiritual yang kokoh. 

Dengan mengajarkan bahwa dunia 

adalah amanah dan setiap tindakan 

manusia diawasi oleh Allah, ia 

mendorong masyarakat untuk 

memaknai aktivitas sosial dan ekonomi 

sebagai bagian dari ibadah (Fairozi & 

Anggraini, 2020). Model etika sufistik ini 

terbukti relevan tidak hanya pada masa 

Aceh klasik, tetapi juga pada 

masyarakat modern yang menghadapi 

krisis moral, degradasi nilai, serta 

kecenderungan individualistik. Nilai-

nilai tasawuf yang ditanamkan 

Syamsuddin menjadi penuntun agar 

masyarakat tetap menjaga harmoni 

sosial, mengutamakan kemaslahatan 

bersama, dan menjunjung tinggi 

moralitas dalam setiap aspek 

kehidupan. 

B. Respon Syamsuddin terhadap 
Tantangan Budaya Lokal Melayu: 
Islamisasi Berbasis Kearifan Lokal 

Masyarakat Melayu Nusantara 

pada masa Kesultanan Aceh memiliki 

tradisi adat yang sangat kuat, baik 

dalam bentuk ritual, simbol, maupun 

struktur sosial. Tantangan utamanya 

adalah bagaimana adat tersebut dapat 

berdampingan dengan ajaran Islam 

tanpa menimbulkan gesekan identitas 

atau konflik budaya (PS et al., 2021). 

Dalam konteks itu, Syamsuddin As-

Sumatrani hadir sebagai ulama istana 

yang memahami bahwa Islam tidak 

dapat dipaksakan secara kaku tanpa 

mempertimbangkan karakter 

masyarakat lokal. Penelitian 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

899 
 

menunjukkan bahwa Syamsuddin 

memandang adat sebagai realitas 

sosial yang harus dipahami secara 

mendalam sebelum ditafsirkan sesuai 

ajaran Islam. Pendekatan rasional-

sufistik yang digunakannya membuat ia 

tidak memposisikan adat sebagai 

penghalang, melainkan sebagai 

medium untuk memperkuat nilai-nilai 

keislaman. 

Syamsuddin memilih 

pendekatan akomodatif dalam 

menghadapi beragam tradisi Melayu. 

Nilai-nilai adat yang sejalan dengan 

ajaran Islam seperti gotong royong, 

musyawarah, sopan santun, 

penghormatan pada orang tua, dan 

solidaritas sosial  justru diperkuat 

sebagai bagian dari etika keislaman 

(Izzuddin & Holil, 2023). Sebaliknya, 

unsur budaya yang dianggap 

mengandung praktik khurafat, magis, 

ataupun sinkretisme diarahkan agar 

tidak bertentangan dengan prinsip 

tauhid. Ia tidak serta-merta 

memusnahkan tradisi tersebut, tetapi 

menafsirkannya ulang secara simbolik 

dan spiritual, sehingga masyarakat 

dapat meninggalkan unsur yang keliru 

tanpa merasa tercerabut dari identitas 

kulturalnya. Pendekatan ini 

menunjukkan kemampuan Syamsuddin 

dalam mengedepankan keseimbangan 

antara pemurnian ajaran Islam dan 

penghargaan terhadap budaya lokal. 

Pendekatan harmonis inilah 

yang membuat proses islamisasi di 

wilayah Aceh dan sekitarnya 

berlangsung secara mulus dan diterima 

secara luas oleh masyarakat. Ajaran 

Syamsuddin mampu mempertemukan 

dimensi universal Islam dengan 

kekayaan lokal Melayu, sehingga 

identitas keislaman dan kemelayuan 

tidak saling meniadakan, tetapi justru 

saling melengkapi. Kreativitas 

Syamsuddin dalam mengintegrasikan 

nilai-nilai adat dengan ajaran tasawuf 

menjadikan Islam tampil sebagai 

agama yang inklusif, adaptif, dan 

selaras dengan kearifan lokal. 

Responnya terhadap tantangan budaya 

ini menunjukkan pemahaman 

mendalam bahwa islamisasi yang 

efektif harus dilakukan secara 

kontekstual, dengan tetap menghargai 

jiwa budaya masyarakat yang sudah 

mengakar kuat. 

C. Pemikiran Syamsuddin dalam 
Menjawab Tantangan Politik 
Masyarakat Melayu Nusantara 

1. Pemimpin sebagai Figur 

Spiritual dan Moral 

Syamsuddin menegaskan bahwa 

seorang pemimpin tidak hanya 

memegang kekuasaan administratif, 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

900 
 

tetapi juga harus menjadi figur spiritual 

bagi masyarakat. Ia menekankan 

bahwa kekuatan politik tidak boleh 

terpisah dari akhlak mulia, kesucian 

hati, dan kemampuan mengendalikan 

hawa nafsu. Dalam konteks ancaman 

kolonial dan konflik regional, pemimpin 

yang memiliki spiritualitas tinggi 

dianggap mampu membuat keputusan 

yang bijak dan tidak mudah 

terpengaruh oleh kepentingan pribadi. 

Pemikiran ini membantu memperkuat 

legitimasi kepemimpinan Aceh dan 

menempatkan Sultan sebagai pusat 

moral masyarakat. 

2. Integrasi Syariat Islam dalam 

Tata Kelola Pemerintahan 

Sebagai Qadhi Malik al-Adil, 

Syamsuddin mengajarkan bahwa 

pemerintahan harus berpegang teguh 

pada prinsip-prinsip syariat. Undang-

undang, kebijakan, dan keputusan 

politik harus mencerminkan nilai 

keadilan (‘adl), amanah, dan maslahat. 

Penegasan ini penting dalam 

menghadapi ancaman kolonial Portugis 

serta persaingan antara kerajaan-

kerajaan Melayu lainnya. Dengan 

menempatkan syariat sebagai 

landasan politik, Kesultanan Aceh 

berhasil membangun struktur 

pemerintahan yang kuat, stabil, dan 

dihormati baik di dalam maupun luar 

negeri. 

3. Kepemimpinan Berbasis 

Keadilan dan Anti-Tirani 

Syamsuddin memandang bahwa 

keadilan adalah pilar utama dalam tata 

kelola negara. Pemimpin yang zalim 

atau bertindak tirani akan merusak 

legitimasi politik dan mengundang 

kehancuran kerajaan. Karena itu, ia 

selalu menekankan bahwa pemimpin 

harus berlaku adil kepada rakyat, 

menjaga hak-hak masyarakat, dan 

menghindari eksploitasi. Dalam konteks 

politik Melayu yang sering mengalami 

intrik internal dan perebutan 

kekuasaan, pemikiran ini berfungsi 

sebagai pedoman moral untuk menjaga 

keharmonisan dan kestabilan kerajaan. 

4. Penguatan Identitas Politik 

melalui Spiritualitas Sufistik 

Salah satu kontribusi penting 

Syamsuddin adalah memasukkan 

unsur tasawuf dalam teori 

kepemimpinan politik. Ia meyakini 

bahwa pemimpin yang mampu 

mengendalikan ego, membersihkan 

hati, dan memahami makna ketuhanan 

akan memimpin dengan penuh 

kebijaksanaan (Sitompul et al., 2022). 

Integrasi sufistik ini membantu 

membentuk identitas politik Aceh yang 

berbeda dari kerajaan Melayu lain: 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

901 
 

bukan hanya kuat dalam militer dan 

ekonomi, tetapi juga memiliki karakter 

religius dan spiritual yang mendalam. 

Identitas inilah yang membuat Aceh 

dihormati di panggung internasional. 

5. Menjaga Stabilitas Negara dan 

Membangun Legitimasi di 

Tengah Ancaman Global 

Di tengah ancaman kolonial Portugis 

dan persaingan perdagangan global, 

pemikiran Syamsuddin memberikan 

pondasi kuat untuk mempertahankan 

stabilitas Aceh. Ia mengajarkan bahwa 

negara yang ingin bertahan harus 

dipimpin oleh sosok yang adil, 

berakhlak, dan memegang teguh nilai-

nilai Islam. Pemikiran ini tidak hanya 

bersifat normatif, tetapi juga strategis, 

karena memberikan arah yang jelas 

dalam diplomasi, pertahanan, dan 

hubungan internasional. Dengan 

demikian, pemikiran politik Syamsuddin 

berperan besar dalam memperkuat 

posisi Kesultanan Aceh sebagai salah 

satu kekuatan besar di dunia Melayu. 

 

D. Kesimpulan  
Pemikiran keislaman Syamsuddin 

As-Sumatrani menunjukkan bahwa ia 

merupakan salah satu tokoh intelektual 

dan sufi paling berpengaruh dalam 

sejarah Aceh dan dunia Melayu pada 

abad ke-16–17. Melalui tasawuf falsafi 

yang berlandaskan konsep wahdat al-

wujud, ia menghadirkan konstruksi 

teologis yang mampu menjembatani 

kebutuhan spiritual masyarakat dengan 

realitas sosial budaya yang kompleks. 

Pemikiran metafisika yang tinggi 

berhasil ia terjemahkan menjadi 

panduan moral dan spiritual yang 

membumi, selaras dengan karakter 

masyarakat Melayu yang akrab dengan 

tradisi mistik dan simbolik. Dengan 

demikian, Syamsuddin berperan 

penting dalam memperkuat fondasi 

keislaman masyarakat tanpa 

menimbulkan keterasingan budaya. 

Dalam menghadapi dinamika 

sosial yang ditandai oleh perdagangan 

global, interaksi lintas budaya, dan 

semakin heterogennya masyarakat 

Aceh, Syamsuddin menekankan 

pentingnya etika publik berbasis 

tasawuf. Nilai-nilai seperti kejujuran, 

keadilan, kesabaran, pengendalian 

nafsu, dan ketulusan diposisikan 

sebagai benteng moral dalam 

menghadapi tantangan sosial, 

kompetisi ekonomi, dan dampak negatif 

globalisasi masa itu. Dengan 

pandangan bahwa aktivitas duniawi 

adalah amanah Ilahi, ia mendorong 

masyarakat untuk menjunjung tinggi 

moralitas dalam setiap tindakan. Ajaran 

ini terbukti relevan tidak hanya pada 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

902 
 

masa kesultanan Aceh, tetapi juga 

dalam konteks masyarakat modern 

yang menghadapi krisis moral dan 

degradasi nilai. 

Dalam dimensi budaya, 

Syamsuddin menunjukkan pendekatan 

yang arif dan kontekstual terhadap adat 

Melayu. Ia tidak menolak adat secara 

total, melainkan menyeleksi, 

menafsirkan ulang, dan menyucikan 

unsur-unsur yang selaras dengan 

prinsip tauhid. Tradisi positif seperti 

gotong royong, musyawarah, dan 

sopan santun diperkuat, sedangkan 

unsur khurafat diarahkan menuju 

pemaknaan yang lebih Islami. 

Pendekatan inklusif ini menjadikan 

proses islamisasi berjalan harmonis 

tanpa menghilangkan identitas 

kemelayuan. Inilah salah satu 

kontribusi terbesar Syamsuddin dalam 

mengintegrasikan Islam dengan 

budaya lokal secara kreatif. 

Pada ranah politik, Syamsuddin 

memberikan kontribusi penting melalui 

konsep kepemimpinan spiritual-moral. 

Ia menekankan bahwa pemimpin harus 

berakhlak mulia, adil, menjaga syariat, 

dan memiliki kesadaran ketuhanan 

yang kuat. Integrasi antara nilai sufistik 

dan tata kelola pemerintahan 

menjadikan Aceh memiliki identitas 

politik yang religius dan bermartabat. 

Pemikirannya membantu memperkuat 

legitimasi Sultan, menjaga stabilitas 

negara, dan mempertahankan Aceh di 

tengah ancaman global seperti 

kolonialisme Portugis dan persaingan 

regional. Dengan demikian, pemikiran 

politik Syamsuddin bukan hanya 

normatif, tetapi juga strategis dalam 

memperkuat daya tahan Kesultanan 

Aceh. 

Secara keseluruhan, respon 

Syamsuddin As-Sumatrani terhadap 

tantangan sosial, budaya, dan politik 

masyarakat Melayu Nusantara 

menunjukkan bahwa pemikirannya 

bersifat holistik, adaptif, dan visioner. Ia 

mampu membaca kebutuhan 

zamannya, mengolahnya dengan 

pendekatan sufistik, dan menghadirkan 

solusi yang relevan baik dalam aspek 

spiritual, sosial, budaya, maupun politik. 

Pemikiran Syamsuddin tidak hanya 

membentuk karakter keislaman 

masyarakat Melayu pada masanya, 

tetapi juga memberikan model 

keberagamaan yang moderat, 

kontekstual, dan berorientasi pada 

kemaslahatan. Hal ini menjadikan 

warisannya tetap relevan dalam 

memahami dinamika keislaman di 

Nusantara hingga masa kini. 

 

 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

903 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-farisi, M. S., & Syauqii, F. (2025). The 
Integration Of Islam And Culture 
In Islamic Thought. Al-Mujtama’: 
Journal of Social Sciences, 
1(January), 15–24. 

Erni, E., Harmaini, H., & Artis, A. (2024). 
Semangat Berpantang Mundur: 
Filosofi Budaya Kerja pada 
Masyarakat Melayu. 
NUSANTARA; Journal for 
Southeast Asian Islamic Studies, 
20(2), 109–114. 

Fairozi, A., & Anggraini, S. A. (2020). 
Waḥdatus Shuhūd, Kritik Al-
Rāniri Atas Panteisme 
Ketuhanan. KANZ 
PHILOSOPHIA, 6(2), 119–138. 

Firnanda, R., Nurviana, D., & Abidah, F. 
(2025). The Dynamics of 
Civilization and Islamic 
Educational Thought During the 
Aceh Darussalam Kingdom. 
International Journal of Applied 
and Scientific Research (IJASR), 
3(8), 693–710. 
https://doi.org/DOI: 
https://doi.org/10.59890/ijasr.v3i
8.91 ( 

Haidir, H., & Hizbullah, M. (2021). 
Historisitas Tradisi Pendidikan 
Hukum Islam Di Indonesia 
(Analisis Konsep Dan 
Implikasinya Dalam 
Perkembangan Hukum Islam). 
Muslim Nusantara Al-Washliyah, 
2(1), 7–13. 

Handoyo, B., & Pramana, F. S. (2022). 
Konsep Wahdatul Wujud dalam 
Pandangan Syekh Syamsuddin. 
Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, 
Tafsir Dan Pemikiran Islam, 3(1), 
127–156. 

Hudallah, H., & Rifqi, R. (2025). 
Hamzah Fansuri ; Perjalanan 
Keilmuan dan Karya Spritual 
Keagamaan. Ushul Al-Hukm: 
Jurnal Syariah Dan Hukum 
Islam, 1(1), 29–37. 

Irsyad, I., Sukardi, I., & Nurlaila, N. 
(2022). Internalisasi Nilai-Nilai 
Agama Islam dalam 
Pembentukan Budaya 
Beragama Siswa. Muaddib : 
Islamic Education Journal, 5(1), 
9–16. 

Izzuddin, M. H., & Holil, M. (2023). 
Pengaruh Tasawuf Terhadap 
Kosmologi Uluan Sumatera 
Selatan Dalam Teks Usuran 
GantI. Zawiyah: Jurnal 
Pemikiran Islam, 9(2), 21–38. 

Komariah, D. S. dan A. (2020). 
Metodologi Penelitian Kualitatif. 
CV. ALFABETA. 

Kustanto, J., Rosadah, L. L., Fauzi, M., 
& Mansur, A. (2025). 
Implementasi Pemikiran 
Hamzah Fansuri Dalam 
Pendidikan Karakter Berbasis 
Nilai Spiritual Islam Di Sma Nurul 
Ilmi. Pendas : Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Dasar, 10(4), 310–
323. 

Mahayana, M. S. (2022). Dunia Melayu: 
Tantangan Dan Prospeknya Di 



 
 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

904 
 

Masa Depan. Nura: Jurnal 
Nusantara Raya, 1(1), 12–27. 

Mastori, M., Arifin, Z., & Safar, K. A. 
(2023). Relasi Syekh Nuruddin 
Ar Raniry Dengan Sultan 
Iskandar Tsani Pada Abad Ke-
17. Rusydiah: Jurnal Pemikiran 
Islam, 4(1), 36–56. 

Pringgar, B. S., & Rizaldy, F. (2020). 
Penelitian Kepustakaan (Library 
Research) Modul Pembelajaran 
Berbasis Augmented Reality 
pada Pembelajaran Siswa. IT-
Edu: Jurnal Information 
Technology and Education, 5(1), 
317–329. 

PS, A. M. B. K., Muvid, M. B., & L., R. 
S. D. (2021). Sufisme 
Mahasiswa: Wawasan 
Kebangsaan Inklusif Berbasis 
Tasawuf. Al-Afkar, Journal for 
Islamic Studies, 4(1), 123–140. 

Puspita, F. (2023). Globalisasi Dan 
Konstruksi Budaya Melayu: 
Studi Tentang Perkembangan, 
Pengaruh Islam Dan Ancaman 
GlobalisasI. AKSELERASI: 

Jurnal Ilmiah Nasional, 5(3), 23–
38. 

Rizqi, A. P., Fatonah, F., Anisah, A., & 
Herunisa, I. (2023). Peradaban 
Melayu Sebagai Khasanah 
Peradaban Nusantara. Seminar 
Nasional Humaniora, 3(1), 6–15. 

Rosyadi, I. (2020). Syekh Abd al-Ra’uf 
al-Sinkili: Profil Ulama Nusantara 
Yang Mengharmonikan Antara 
Ajaran Tarekat dan Syariat. 
Jurnal Pemikiran Islam, 1(1), 1–
14. 

Sitompul, F. A. F., Lubis, M. N., Jannah, 
N., & Tarigan, M. (2022). Hakikat 
dan Tujuan Pendidikan Islam: 
Konsep Tarbiyah, Ta’lim, dan 
Ta’dib. Jurnal Pendidikan Dan 
Konseling, 4(6), 5416. 

Sultani, D. I., & Syarifuddin, S. (2023). 
Ajaran Pendidikan Islam Syaikh 
Syamsuddin As-Sumatrani. An-
Nur: Jurnal Studi Islam, 15(2), 
68–83. 

 

 


