I EaiVIITNIINAAAINY TNV IV E/MIVIMINY VIMIVMIVVW I MV ' VJIVIML T IV T EIN AT

TANTANGAN SOSIAL BUDAYA MASYARAKAT MELAYU NUSANTARA

Sandrina Ramadhani !, Donna Takrim 2, Rahmad Mahadi 3, Abu Mansur#, Nurlaila®
12345 Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang
'sandrinaramadhani_25052160064 @radenfatah.ac.id
2takrimdonna26@gmail.com,
Srahmadmahadi2205@gmail.com,*abumansur.uin@radenfatah.ac.id,
°*Nurlaila_uin@radenfatah.ac.id

ABSTRACT

This study aims to analyze the Islamic thought of Syamsuddin As-Sumatrani and his
intellectual responses to the social, cultural, and political challenges faced by the Malay
Nusantara society during the 16th—17th centuries. Using a qualitative research method
based on library research, this study examines Syamsuddin’s works, classical
manuscripts, and relevant modern academic literature. The findings indicate that his
thought is rooted in philosophical Sufism, particularly the concept of wahdat al-wujud,
which he successfully contextualized within the spiritual landscape of Acehnese and
Malay society. Syamsuddin developed a Sufi-based public ethic as a response to
emerging social issues resulting from global trade and intercultural interactions.
Culturally, he promoted an Islamization model grounded in local wisdom by selecting
and reinterpreting Malay customs that aligned with the principles of monotheism. In the
political sphere, he emphasized a spiritual-moral model of leadership that prioritizes
justice, ethical conduct, and adherence to Islamic law. Overall, this study concludes
that Syamsuddin’s ideas are holistic, adaptive, and visionary, effectively addressing
the societal challenges of his time while remaining relevant to contemporary Islamic
discourse in the Nusantara region.

Keywords: syamsuddin as-sumatrani, philosophical sufism, malay society
ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan menganalisis pemikiran keislaman Syamsuddin As-Sumatrani
serta respon intelektualnya terhadap berbagai tantangan sosial, budaya, dan politik
masyarakat Melayu Nusantara pada abad ke-16—17. Menggunakan metode penelitian
kualitatif berbasis studi pustaka, penelitian ini menelaah karya-karya Syamsuddin,
naskah klasik, serta literatur akademik modern yang relevan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa pemikiran Syamsuddin berakar pada tasawuf falsafi, khususnya

| ILAIAtE Al sarmmetr e~ v 109, ~ IhAavichasn!ll tAa AdArntAacabarm LA AAalarmas vrasliftace Aadmividr il



piteidiwl MAMdy . aidith MMy MEMdyd, Lyaitioiaa T TR g VAl ighdal D Pl M haratt
Islamisasi berbasis kearifan lokal melalui seleksi dan reinterpretasi adat Melayu yang
sejalan dengan nilai tauhid. Di ranah politik, ia menegaskan model kepemimpinan
spiritual-moral yang menempatkan keadilan, akhlak, dan syariat sebagai dasar
legitimasi kekuasaan. Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa
pemikiran Syamsuddin bersifat holistik, adaptif, dan visioner, mampu menjawab
persoalan masyarakat zamannya sekaligus tetap relevan bagi dinamika keislaman di
Nusantara hingga masa kini.

Kata kunci: syamsuddin as-sumatrani, tasawuf falsafi, masyarakat melayu

A.Pendahuluan
Syamsuddin As-Sumatrani
merupakan salah satu tokoh intelektual
Muslim paling berpengaruh pada era
awal Kesultanan Aceh abad ke-16
hingga awal abad ke-17. Pemikirannya
tidak hanya menjadi landasan spiritual
masyarakat  Aceh, tetapi juga
membentuk  corak  keberagamaan
masyarakat Melayu Nusantara pada
umumnya (Handoyo & Pramana, 2022).
Pada masa itu, wilayah Aceh menjadi
pusat peradaban Islam yang penting,
sehingga setiap gagasan keagamaan
sangat berperan dalam mengarahkan
tatanan sosial masyarakat.
Syamsuddin hadir dengan konsep
metafisika wahdat al-wujud yang
dikembangkan dalam konteks lokal.
Pemikirannya sering diposisikan

sebagai bagian dari arus tasawuf falsafi

Tuhan dan alam (Sultani & Syarifuddin,
2023). Dengan pengaruh yang luas,
Syamsuddin menjadi rujukan dalam
memahami  corak  keberagamaan
masyarakat Melayu. Karena itu,
mempelajari  pemikirannya  berarti
menelusuri dinamika intelektual Islam
awal Nusantara.

Pada periode kehidupan

Syamsuddin, masyarakat Melayu
Nusantara sedang berada dalam
proses konstruksi identitas keagamaan.
Islamisasi yang berlangsung sejak
abad ke-13 membawa perubahan
besar pada struktur sosial, budaya, dan
politik masyarakat setempat (Haidir &
Hizbullah, 2021). Namun proses
tersebut tidak berlangsung linear,
melainkan diwarnai dialog panjang
antara ajaran Islam dan tradisi lokal

yang telah berakar kuat. Dalam situasi



penafsir ajaran Islam agar sesuai
dengan kerangka budaya Melayu.
Dengan kemampuannya
menggabungkan tasawuf dan realitas
sosial masyarakat, ia menjadi figur
sentral dalam membentuk wajah Islam
yang moderat dan adaptif.
Keberadaannya memastikan proses
islamisasi berjalan harmonis tanpa
merusak struktur budaya yang sudah
ada.

Pemikiran keislaman Syamsuddin As-
Sumatrani bukanlah produk ruang
kosong, melainkan lahir dari konteks
sosial politik yang dinamis. Aceh pada
masa itu merupakan kerajaan besar
yang terlibat dalam jaringan
perdagangan internasional, diplomasi
global, dan interaksi keilmuan dengan
Timur Tengah (Al-farisi & Syauqii,
2025). Kondisi tersebut menghadirkan
tantangan dan peluang sekaligus.
Tantangan muncul ketika muncul
persinggungan ideologi dan praktik
keagamaan vyang berbeda akibat
masuknya para ulama dari berbagai
madzhab pemikiran. Peluang hadir
dalam bentuk berkembangnya pusat-

pusat intelektual yang melahirkan

dengan kebutuhan sosial masyarakat.
Hal ini menjadikan pemikirannya tidak
hanya bersifat teoretis, melainkan
praktis dan responsif terhadap
kebutuhan zamannya.

Salah satu aspek penting dalam
pemikiran Syamsuddin adalah
kemampuannya menyelaraskan ajaran
tasawuf dengan karakter budaya
Melayu. Menurut (Kustanto et al.,
2025), masyarakat Nusantara terkenal
memiliki tradisi spiritual yang kaya,
sehingga penyebaran Islam banyak
bergantung pada pendekatan sufistik.
Syamsuddin memahami betul kondisi
tersebut dan mengembangkan ajaran
wahdat al-wujud secara inklusif. la
menegaskan bahwa manusia berada
dalam hubungan langsung dengan
Tuhan melalui proses penyucian diri
dan pengenalan hakikat. Pemikiran ini
sangat mudah diterima oleh
masyarakat Melayu yang terbiasa
dengan simbolisme dan makna-makna
mistis. Dengan demikian, Syamsuddin
berhasil menjembatani kesenjangan
antara ajaran Islam yang universal
dengan tradisi lokal yang telah lama

dianut.



Masyarakat Aceh yang sedang
berkembang mengalami perubahan
sosial yang cepat akibat perdagangan
dan kontak budaya. Kondisi tersebut
memunculkan kebutuhan akan
stabilitas moral dan etika publik.
Syamsuddin  memandang  bahwa
tasawuf dapat menjadi landasan etis
bagi pembentukan masyarakat yang
beradab. Ajarannya tentang kesadaran
diri, pengendalian hawa nafsu, dan
pentingnya akhlak mulia berperan
signifikan dalam membentuk karakter
sosial masyarakat (Mahayana, 2022).
Dengan demikian, tasawuf tidak
semata-mata dipahami sebagai jalan
spiritual individual, tetapi juga sebagai
fondasi moral kolektif.

Pemikiran Syamsuddin juga
berfungsi sebagai respon terhadap
tantangan politik yang melanda Aceh
pada masa itu. Kerajaan Aceh
mengalami pergolakan internal akibat
perebutan kekuasaan serta tekanan
eksternal dari kekuatan kolonial seperti
Portugis (Erni et al., 2024). Dalam
kondisi ini, pemikiran keagamaan
sangat diperlukan untuk mengokohkan

identitas politik kerajaan. Syamsuddin

jawab sosial. Ajarannya menekankan
pentingnya keadilan, amanah, dan
kebijaksanaan sebagai syarat

kepemimpinan. Pemikiran tersebut

mendukung upaya kerajaan
memperkuat legitimasi  kekuasaan
melalui nilai-nilai Islam.

Dalam bidang budaya,

Syamsuddin menghadapi tantangan
berupa keberagaman adat istiadat
masyarakat Melayu. Tradisi-tradisi lokal
seperti penghormatan terhadap leluhur,
praktik magis, dan ritual adat sering kali
dianggap bertentangan dengan ajaran
Islam. Syamsuddin mengambil posisi
moderat dengan tidak serta-merta
menolak tradisi, melainkan menafsirkan
ulang nilai-nilai yang masih sejalan
dengan prinsip tauhid. Pendekatan
akomodatif ini menjadikan masyarakat
Melayu lebih mudah menerima ajaran
Islam tanpa harus kehilangan identitas
budaya mereka. la mengajarkan bahwa
proses islamisasi harus berjalan secara
bertahap dan penuh kebijaksanaan
(Rizqi et al., 2023).

Pemikiran ~ Syamsuddin  As-
Sumatrani juga berperan dalam

pembentukan literasi keagamaan



Penjelasannya menggunakan bahasa
simbolik yang dekat dengan budaya
Melayu sehingga pesan spiritual dapat
diserap secara luas (Puspita, 2023).
Tindakan ini penting karena pada saat
itu hanya sebagian kecil masyarakat
yang memiliki akses terhadap
pendidikan formal dan dapat
internalisasi nilai-nilai agama Islam
(Irsyad et al.,, 2022). Kehadirannya
sebagai ulama dan penulis
menegaskan bahwa tradisi intelektual
Islam telah tumbuh kuat di Nusantara
jauh sebelum kedatangan kolonial.

Respon Syamsuddin terhadap
tantangan sosial budaya masyarakat
Melayu menunjukkan betapa
pentingnya peran ulama dalam
mengarahkan perjalanan peradaban. la
bukan hanya ahli tasawuf, tetapi juga
pemikir sosial yang mampu membaca
kebutuhan  masyarakat  (Rosyadi,
2020). Dalam berbagai tulisannya, ia
menegaskan pentingnya
keseimbangan antara dimensi lahir dan
batin dalam kehidupan. Keseimbangan
ini dianggap oleh Syamsuddin sebagai
fondasi bagi terwujudnya masyarakat

yang harmonis. Gagasan-gagasan

Dengan demikian, pemikiran
keislaman Syamsuddin As-Sumatrani
merupakan wujud dari interaksi kreatif
antara ajaran Islam dan budaya Melayu
Nusantara. la memberikan jawaban
atas berbagai persoalan yang dihadapi
masyarakat pada masanya, baik dalam
aspek keagamaan, sosial, politik,
maupun budaya. Pendekatannya yang
moderat dan adaptif menjadikan
pemikirannya tidak lekang oleh waktu.
Studi terhadap Syamsuddin bukan
hanya penting untuk memahami
sejarah intelektual Islam di Melayu
Nusantara, tetapi juga sebagai inspirasi
dalam menghadapi tantangan sosial
budaya kontemporer. Oleh karena itu,
penting untuk  terus mengkaji
pemikirannya agar warisan
intelektualnya tetap hidup di tengah

dinamika zaman.

B. Metode Penelitian

Penelitian  ini  menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode
studi kepustakaan (library research).
Pendekatan ini dipilih karena fokus
penelitian terletak pada penelusuran

pemikiran keislaman Syamsuddin As-



gagasan intelektual tokoh secara
mendalam melalui pembacaan kritis
terhadap berbagai sumber primer dan
sekunder (Pringgar & Rizaldy, 2020).
Melalui pendekatan ini, pemikiran
Syamsuddin dapat dianalisis secara
historis, filosofis, dan kontekstual.
Sumber data primer dalam
penelitian ini meliputi karya-karya yang
dinisbatkan kepada Syamsuddin As-
Sumatrani, seperti Mir'at al-Muhaqqiqin
dan Jawhar al-Haqa’iq, serta naskah-
naskah lain yang berkaitan dengan
pemikiran tasawuf pada periode Aceh
klasik. Selain itu, manuskrip tradisional
Melayu serta  catatan  sejarah
Kesultanan Aceh juga digunakan untuk
menelusuri konteks sosial budaya yang
melingkupi  pemikirannya. Sumber-
sumber ini menjadi dasar utama untuk
autentik

memahami gagasan

Syamsuddin mengenai tasawuf,
masyarakat, dan budaya Melayu
Nusantara.

Sumber sekunder terdiri dari
buku-buku akademik, artikel jurnal,
hasil penelitian terdahulu, serta tulisan
para sejarawan dan ahli tasawuf yang

membahas Syamsuddin As-Sumatrani

posisi pemikiran Syamsuddin dalam
tradisi intelektual Islam Nusantara.
Kajian-kajian kontemporer juga
digunakan untuk membaca relevansi
pemikirannya dalam konteks tantangan
sosial budaya masyarakat Melayu pada
zamannya.

Teknik pengumpulan data
ditempuh melalui proses identifikasi,
klasifikasi, dan dokumentasi bahan
pustaka. Peneliti terlebih dahulu
mengumpulkan berbagai karya dan
referensi terkait, kemudian
mengelompokkannya berdasarkan
tema-tema utama seperti metafisika
tasawuf, konteks sosial budaya, dan
respon Syamsuddin terhadap dinamika
masyarakat Melayu. Selanjutnya, data
yang telah terkumpul dianalisis isi
(content analysis) untuk menemukan
pola-pola pemikiran dan
kecenderungan tematik yang relevan
dengan fokus penelitian.

Analisis data dilakukan melalui
tiga tahap: reduksi data, penyajian data,
dan penarikan kesimpulan. Pada tahap
reduksi, peneliti memilih informasi yang
relevan dari berbagai sumber dan

menyaringnya agar sesuai dengan



jelas. Tahap penarikan kesimpulan
dilakukan dengan mengintegrasikan

temuan-temuan literatur guna
merumuskan karakter pemikiran
Syamsuddin ~ As-Sumatrani serta

responnya terhadap tantangan sosial
budaya masyarakat Melayu Nusantara.

Untuk menjaga validitas dan
dilakukan

objektivitas penelitian,

triangulasi sumber, yaitu
membandingkan berbagai referensi
primer dan sekunder guna memastikan
kesesuaian informasi (Komariah,
2020). Selain itu, interpretasi terhadap
pemikiran ~ Syamsuddin  dilakukan
dengan mempertimbangkan konteks
historis dan sosial pada masa
Kesultanan Aceh. Metode hermeneutik
juga diterapkan untuk menafsirkan
teks-teks tasawuf yang bersifat simbolik
dan filosofis.

Dengan  demikian,

metodologi penelitian ini
memungkinkan  pemahaman yang
komprehensif mengenai  pemikiran
keislaman Syamsuddin As-Sumatrani
beserta relevansinya bagi masyarakat
Melayu Nusantara.

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan

Pemikiran Syamsuddin As-Sumatrani
berakar kuat pada tradisi tasawuf
falsafi, terutama konsep wahdat al-
wujud yang dipengaruhi oleh lbn ‘Arabi.
la memahami wujud sebagai
manifestasi dari kehendak llahi, namun
tetap menegaskan batas-batas syariah
agar tidak jatuh pada penafsiran bebas.
Prinsip ini menjadi kerangka teologis
yang memandu masyarakat Aceh
dalam memahami hubungan antara
manusia, alam, dan Tuhan(Kustanto et
al., 2025).

2. Keselarasan dengan Tradisi
Mistis dan Simbolik Masyarakat
Melayu

Syamsuddin  mampu menyesuaikan
ajaran metafisiknya dengan budaya
mistik yang telah hidup dalam
masyarakat Melayu Nusantara. la
menggunakan bahasa simbolik,
ungkapan sufistik, dan istilah lokal agar
ajarannya mudah diterima. Pendekatan
ini membuat konsep metafisika tinggi
menjadi lebih membumi, sehingga
masyarakat tidak merasa terasing dari
ajaran Islam yang dibawa ulama.

3. Penekanan pada Penyucian

Jiwa dan Pembentukan Moral



hawa nafsu menjadi pedoman moral
yang penting dalam kehidupan
masyarakat. Pemikiran Syamsuddin
menekankan bahwa spiritualitas tidak
hanya bersifat metafisik, tetapi juga
memiliki implikasi etis dalam perilaku
sosial (Firnanda et al., 2025). Hal ini
memberikan arah bagi masyarakat
untuk menjaga integritas diri di tengah
perubahan sosial yang cepat.

4. Respons terhadap Dinamika
Perdagangan dan Interaksi
Budaya Global

Pada masa Syamsuddin, Aceh
merupakan pusat perdagangan
internasional yang membuka kontak
luas dengan berbagai budaya dunia.
Hal ini menciptakan tantangan nilai dan
identitas bagi masyarakat Melayu.
Pemikiran =~ Syamsuddin  berfungsi
sebagai penyangga spiritual yang
menjaga masyarakat tetap berpegang
pada nilai Islam sekaligus mampu
berinteraksi dengan pengaruh luar
tanpa kehilangan jati diri.

Syariah—Hakikat

Jawaban atas

5. Integrasi
sebagai
Tantangan Multikultural

Salah  satu

sumbangan  penting

seiring dengan penghayatan batin
(hakikat). Pemikiran ini relevan dalam
konteks masyarakat Melayu Nusantara
yang hidup dalam lingkungan
multikultural, karena mampu
memberikan keseimbangan antara

praktik keagamaan formal dan

kebutuhan  spiritual yang lebih
mendalam.
Respon Syamsuddin  terhadap

Tantangan Sosial: Pembentukan
Etika Publik Berbasis Tasawuf
Perubahan sosial pada masa
Kesultanan Aceh pada abad ke 16-17
ditandai oleh intensitas perdagangan
global, masuknya berbagai etnis dan
budaya, serta meningkatnya dinamika
politik dan ekonomi (Hudallah & Rifqi,
2025). Situasi  ini
tantangan baru bagi masyarakat,

memunculkan

terutama terkait persaingan tidak sehat,
melemahnya etika sosial, serta
munculnya perilaku materialistis akibat
interaksi dengan para pedagang asing.
Dalam konteks inilah  pemikiran
Syamsuddin As-Sumatrani hadir untuk
memberikan arah moral dan spiritual
agar perubahan sosial tidak menggerus

nilai-nilai keislaman. la memahami



Sebagai seorang sufi dan ulama
istana, Syamsuddin merespon kondisi
tersebut dengan menanamkan nilai-
nilai tasawuf sebagai fondasi etika
publik. la menekankan pentingnya
keadilan  (‘adl),
kesabaran  (sabr), rendah hati

kejujuran  (sidq),

(tawadhu’), dan keikhlasan dalam hidup
bermasyarakat (Mastori et al., 2023).
Dalam pandangannya, kerusakan
moral masyarakat bukan hanya berasal
dari faktor eksternal, tetapi juga dari
dominasi hawa nafsu yang tidak
terkendali. Oleh sebab itu, individu
harus melakukan tfazkiyatun nafs
(penyucian diri) agar mampu
berperilaku secara benar dalam
hubungan sosial. Ajaran ini tidak hanya
bersifat spiritual, tetapi juga praktis,
karena mengatur bagaimana
seseorang berinteraksi, bertransaksi,
dan bersikap adil di tengah kompetisi
ekonomi yang semakin intens.
Pemikiran Syamsuddin
menunjukkan bahwa etika publik yang
kuat hanya dapat terbentuk jika individu
memiliki dasar spiritual yang kokoh.
Dengan mengajarkan bahwa dunia

adalah amanah dan setiap tindakan

Anggraini, 2020). Model etika sufistik ini
terbukti relevan tidak hanya pada masa
Aceh klasik, tetapi juga pada
masyarakat modern yang menghadapi
krisis moral, degradasi nilai, serta
kecenderungan individualistik. Nilai-
nilai  tasawuf yang ditanamkan
Syamsuddin menjadi penuntun agar
masyarakat tetap menjaga harmoni
sosial, mengutamakan kemaslahatan
bersama, dan menjunjung tinggi
moralitas  dalam setiap  aspek
kehidupan.
B. Respon Syamsuddin terhadap
Tantangan Budaya Lokal Melayu:
Islamisasi Berbasis Kearifan Lokal
Masyarakat Melayu Nusantara
pada masa Kesultanan Aceh memiliki
tradisi adat yang sangat kuat, baik
dalam bentuk ritual, simbol, maupun
struktur sosial. Tantangan utamanya
adalah bagaimana adat tersebut dapat
berdampingan dengan ajaran Islam
tanpa menimbulkan gesekan identitas
atau konflik budaya (PS et al., 2021).
Dalam konteks itu, Syamsuddin As-
Sumatrani hadir sebagai ulama istana
yang memahami bahwa Islam tidak

dapat dipaksakan secara kaku tanpa



sosial yang harus dipahami secara
mendalam sebelum ditafsirkan sesuai
ajaran Islam. Pendekatan rasional-
sufistik yang digunakannya membuat ia
tidak memposisikan adat sebagai

penghalang, melainkan sebagai
medium untuk memperkuat nilai-nilai
keislaman.

Syamsuddin memilih
pendekatan akomodatif dalam

menghadapi beragam tradisi Melayu.
Nilai-nilai adat yang sejalan dengan
ajaran Islam seperti gotong royong,
musyawarabh, sopan santun,
penghormatan pada orang tua, dan
solidaritas sosial justru diperkuat
sebagai bagian dari etika keislaman
(Izzuddin & Holil, 2023). Sebaliknya,
unsur budaya yang  dianggap
mengandung praktik khurafat, magis,
ataupun sinkretisme diarahkan agar
tidak bertentangan dengan prinsip
tauhid. la tidak

memusnahkan tradisi tersebut, tetapi

serta-merta

menafsirkannya ulang secara simbolik
dan spiritual, sehingga masyarakat
dapat meninggalkan unsur yang keliru
tanpa merasa tercerabut dari identitas

kulturalnya. Pendekatan ini

Pendekatan harmonis inilah
yang membuat proses islamisasi di
wilayah Aceh dan sekitarnya
berlangsung secara mulus dan diterima
secara luas oleh masyarakat. Ajaran
Syamsuddin mampu mempertemukan
dimensi universal Islam dengan
kekayaan lokal Melayu, sehingga
identitas keislaman dan kemelayuan
tidak saling meniadakan, tetapi justru
saling melengkapi. Kreativitas
Syamsuddin dalam mengintegrasikan
nilai-nilai adat dengan ajaran tasawuf
menjadikan Islam tampil sebagai
agama yang inklusif, adaptif, dan
selaras dengan  kearifan  lokal.
Responnya terhadap tantangan budaya
ini menunjukkan pemahaman
mendalam bahwa islamisasi yang
efektif harus  dilakukan  secara
kontekstual, dengan tetap menghargai
jiwa budaya masyarakat yang sudah
mengakar kuat.

C. Pemikiran Syamsuddin dalam
Menjawab Tantangan Politik
Masyarakat Melayu Nusantara

1. Pemimpin sebagai Figur
Spiritual dan Moral

Syamsuddin  menegaskan  bahwa



bahwa kekuatan politik tidak boleh
terpisah dari akhlak mulia, kesucian
hati, dan kemampuan mengendalikan
hawa nafsu. Dalam konteks ancaman
kolonial dan konflik regional, pemimpin
yang memiliki spiritualitas  tinggi
dianggap mampu membuat keputusan
yang bijak dan tidak mudah
terpengaruh oleh kepentingan pribadi.
Pemikiran ini membantu memperkuat
legitimasi kepemimpinan Aceh dan
menempatkan Sultan sebagai pusat
moral masyarakat.

2. Integrasi Syariat Islam dalam
Tata Kelola Pemerintahan
Sebagai Qadhi Malik al-Adil,
Syamsuddin  mengajarkan  bahwa
pemerintahan harus berpegang teguh
pada prinsip-prinsip syariat. Undang-
undang, kebijakan, dan keputusan
politk harus mencerminkan nilai
keadilan (‘adl), amanah, dan maslahat.
Penegasan ini penting dalam
menghadapi ancaman kolonial Portugis
serta persaingan antara kerajaan-
kerajaan Melayu lainnya. Dengan
menempatkan syariat sebagai
landasan politik, Kesultanan Aceh
struktur

berhasil membangun

3. Kepemimpinan Berbasis
Keadilan dan Anti-Tirani
Syamsuddin  memandang  bahwa
keadilan adalah pilar utama dalam tata
kelola negara. Pemimpin yang zalim
atau bertindak tirani akan merusak
legitimasi politik dan mengundang
kehancuran kerajaan. Karena itu, ia
selalu menekankan bahwa pemimpin
harus berlaku adil kepada rakyat,
menjaga hak-hak masyarakat, dan
menghindari eksploitasi. Dalam konteks
politik Melayu yang sering mengalami
intrik internal dan perebutan
kekuasaan, pemikiran ini berfungsi
sebagai pedoman moral untuk menjaga
keharmonisan dan kestabilan kerajaan.
Identitas  Politik

melalui Spiritualitas Sufistik

4. Penguatan

Salah  satu kontribusi penting
Syamsuddin  adalah memasukkan
unsur tasawuf dalam teori

kepemimpinan politik. la meyakini
bahwa pemimpin yang mampu
mengendalikan ego, membersihkan
hati, dan memahami makna ketuhanan
akan memimpin dengan penuh
kebijaksanaan (Sitompul et al., 2022).

Integrasi  sufistk ini  membantu



religius dan spiritual yang mendalam.
ldentitas inilah yang membuat Aceh
dihormati di panggung internasional.

5. Menjaga Stabilitas Negara dan
Membangun Legitimasi di
Tengah Ancaman Global

Di tengah ancaman kolonial Portugis
dan persaingan perdagangan global,
pemikiran Syamsuddin memberikan
pondasi kuat untuk mempertahankan
stabilitas Aceh. la mengajarkan bahwa
negara yang ingin bertahan harus
dipimpin oleh sosok vyang adil,
berakhlak, dan memegang teguh nilai-
nilai Islam. Pemikiran ini tidak hanya
bersifat normatif, tetapi juga strategis,
karena memberikan arah yang jelas
dalam diplomasi, pertahanan, dan
hubungan  internasional. Dengan
demikian, pemikiran politik Syamsuddin
berperan besar dalam memperkuat
posisi Kesultanan Aceh sebagai salah

satu kekuatan besar di dunia Melayu.

D. Kesimpulan

Pemikiran keislaman Syamsuddin
As-Sumatrani menunjukkan bahwa ia
merupakan salah satu tokoh intelektual

dan sufi paling berpengaruh dalam

teologis yang mampu menjembatani
kebutuhan spiritual masyarakat dengan
realitas sosial budaya yang kompleks.
Pemikiran metafisika yang tinggi
berhasil ia terjemahkan menjadi
panduan moral dan spiritual yang
membumi, selaras dengan karakter
masyarakat Melayu yang akrab dengan
tradisi mistik dan simbolik. Dengan
demikian, Syamsuddin berperan
penting dalam memperkuat fondasi
keislaman masyarakat tanpa
menimbulkan keterasingan budaya.
Dalam menghadapi dinamika
sosial yang ditandai oleh perdagangan
global, interaksi lintas budaya, dan
semakin heterogennya masyarakat
Acenh, Syamsuddin menekankan
pentingnya etika publik berbasis
tasawuf. Nilai-nilai seperti kejujuran,
keadilan, kesabaran, pengendalian
nafsu, dan ketulusan diposisikan
sebagai benteng moral dalam
menghadapi tantangan sosial,
kompetisi ekonomi, dan dampak negatif
globalisasi masa itu. Dengan
pandangan bahwa aktivitas duniawi
adalah amanah llahi, ia mendorong

masyarakat untuk menjunjung tinggi



yang menghadapi krisis moral dan
degradasi nilai.

Dalam dimensi budaya,
Syamsuddin menunjukkan pendekatan
yang arif dan kontekstual terhadap adat
Melayu. la tidak menolak adat secara
total, melainkan menyeleksi,
menafsirkan ulang, dan menyucikan
unsur-unsur yang selaras dengan
prinsip tauhid. Tradisi positif seperti
gotong royong, musyawarah, dan
sopan santun diperkuat, sedangkan
unsur khurafat diarahkan menuju
pemaknaan yang lebih  Islami.
Pendekatan inklusif ini menjadikan
proses islamisasi berjalan harmonis
tanpa menghilangkan identitas
kemelayuan. Inilah  salah  satu
kontribusi terbesar Syamsuddin dalam
mengintegrasikan Islam dengan
budaya lokal secara kreatif.

Pada ranah politik, Syamsuddin
memberikan kontribusi penting melalui
konsep kepemimpinan spiritual-moral.
la menekankan bahwa pemimpin harus
berakhlak mulia, adil, menjaga syariat,
dan memiliki kesadaran ketuhanan
yang kuat. Integrasi antara nilai sufistik

dan tata kelola  pemerintahan

negara, dan mempertahankan Aceh di
tengah ancaman global seperti
kolonialisme Portugis dan persaingan
regional. Dengan demikian, pemikiran
politik Syamsuddin bukan hanya
normatif, tetapi juga strategis dalam
memperkuat daya tahan Kesultanan
Aceh.
Secara  keseluruhan, respon
Syamsuddin As-Sumatrani terhadap
tantangan sosial, budaya, dan politik
masyarakat Melayu Nusantara
menunjukkan bahwa pemikirannya
bersifat holistik, adaptif, dan visioner. la
kebutuhan

mampu membaca

zamannya, mengolahnya dengan
pendekatan sufistik, dan menghadirkan
solusi yang relevan baik dalam aspek
spiritual, sosial, budaya, maupun politik.
Pemikiran Syamsuddin tidak hanya
membentuk karakter keislaman
masyarakat Melayu pada masanya,
tetapi juga memberikan  model
keberagamaan yang moderat,
kontekstual, dan berorientasi pada
kemaslahatan. Hal ini menjadikan
warisannya tetap relevan dalam
memahami dinamika keislaman di

Nusantara hingga masa kini.



Al-farisi, M. S., & Syauqii, F. (2025). The
Integration Of Islam And Culture
In Islamic Thought. Al-Mujtama’:
Journal of Social Sciences,
1(January), 15-24.

Erni, E., Harmaini, H., & Artis, A. (2024).
Semangat Berpantang Mundur:
Filosofi Budaya Kerja pada
Masyarakat Melayu.
NUSANTARA; Journal  for
Southeast Asian Islamic Studies,
20(2), 109-114.

Fairozi, A., & Anggraini, S. A. (2020).
Wahdatus Shuhad, Kritik Al-
Raniri Atas Panteisme
Ketuhanan. KANZ
PHILOSOPHIA, 6(2), 119—-138.

Firnanda, R., Nurviana, D., & Abidah, F.
(2025). The Dynamics of
Civilization and Islamic
Educational Thought During the
Aceh Darussalam Kingdom.
International Journal of Applied
and Scientific Research (IJASR),

3(8), 693-710.
https://doi.org/DOI:
https.//doi.org/10.59890/ijasr.v3i
8.91(

Haidir, H., & Hizbullah, M. (2021).
Historisitas Tradisi Pendidikan
Hukum Islam Di Indonesia
(Analisis Konsep Dan
Implikasinya Dalam
Perkembangan Hukum Islam).
Muslim Nusantara Al-Washlivah,

Ta'wiluna: Jurnal llimu Al-Qur’an,
Tafsir Dan Pemikiran Islam, 3(1),
127-156.

Hudallah, H., & Rifqgi, R. (2025).
Hamzah Fansuri; Perjalanan
Keilmuan dan Karya Spritual
Keagamaan. Ushul Al-Hukm:
Jurnal Syariah Dan Hukum
Islam, 1(1), 29-37.

Irsyad, 1., Sukardi, I., & Nurlaila, N.
(2022). Internalisasi Nilai-Nilai
Agama Islam dalam
Pembentukan Budaya
Beragama Siswa. Muaddib :
Islamic Education Journal, 5(1),
9-16.

Izzuddin, M. H., & Holil, M. (2023).
Pengaruh Tasawuf Terhadap
Kosmologi  Uluan  Sumatera
Selatan Dalam Teks Usuran
Gantl. Zawiyah: Jurnal
Pemikiran Islam, 9(2), 21-38.

Komariah, D. S. dan A. (2020).
Metodologi Penelitian Kualitatif.
CV. ALFABETA.

Kustanto, J., Rosadah, L. L., Fauzi, M.,

& Mansur, A. (2025).
Implementasi Pemikiran
Hamzah Fansuri Dalam

Pendidikan Karakter Berbasis
Nilai Spiritual Islam Di Sma Nurul
IImi. Pendas: Jurnal Ilimiah
Pendidikan Dasar, 10(4), 310-
323.



Mastori, M., Arifin, Z., & Safar, K. A.

(2023). Relasi Syekh Nuruddin
Ar Raniry Dengan Sultan
Iskandar Tsani Pada Abad Ke-
17. Rusydiah: Jurnal Pemikiran
Islam, 4(1), 36-56.

Pringgar, B. S., & Rizaldy, F. (2020).

Penelitian Kepustakaan (Library
Research) Modul Pembelajaran
Berbasis Augmented Reality
pada Pembelajaran Siswa. IT-
Edu: Jurnal Information
Technology and Education, 5(1),
317-329.

PS, A. M. B. K., Muvid, M. B., & L., R.

S. D. (2021). Sufisme
Mahasiswa: Wawasan
Kebangsaan Inklusif Berbasis
Tasawuf. Al-Afkar, Journal for
Islamic Studies, 4(1), 123-140.

Puspita, F. (2023). Globalisasi Dan

Konstruksi  Budaya Melayu:
Studi Tentang Perkembangan,
Pengaruh Islam Dan Ancaman
Globalisasl. AKSELERASI:

Rizqi, A. P., Fatonah, F., Anisah, A., &
Herunisa, I. (2023). Peradaban
Melayu  Sebagai Khasanah
Peradaban Nusantara. Seminar
Nasional Humaniora, 3(1), 6—15.

Rosyadi, I. (2020). Syekh Abd al-Ra’uf
al-Sinkili: Profil Ulama Nusantara
Yang Mengharmonikan Antara
Ajaran Tarekat dan Syariat.
Jurnal Pemikiran Islam, 1(1), 1-
14.

Sitompul, F. A. F., Lubis, M. N., Jannah,
N., & Tarigan, M. (2022). Hakikat
dan Tujuan Pendidikan Islam:
Konsep Tarbiyah, Ta’lim, dan
Ta’dib. Jurnal Pendidikan Dan
Konseling, 4(6), 5416.

Sultani, D. I., & Syarifuddin, S. (2023).
Ajaran Pendidikan Islam Syaikh
Syamsuddin As-Sumatrani. An-
Nur: Jurnal Studi Islam, 15(2),
68-83.



