Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

INTEGRASI EPISTEMOLOGI ISLAM: HADARAT AL-NAS, HADARAT AL-‘ILM,
DAN HADARAT AL-FALSAFAH DALAM KERANGKA PENDIDIKAN ISLAM
KONTEMPORER

Muhammad Nadhif Syuhada’, Eva Dewi?
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau'?
22490114337 @student.uin-suska.ac.id', evadewi@uin-suska.ac.id?

ABSTRACT

Contemporary Islamic education faces the challenge of a dichotomy between
religious knowledge and general knowledge, which has resulted in partial
educational practices, both normative and dogmatic and value-free positivism.
This situation demonstrates the importance of strengthening an integrative
epistemological foundation so that Islamic education can respond to current
developments without losing its Islamic identity. This article aims to examine the
concept of integrating Islamic epistemology through the framework of Hadarat al-
Nas, Hadarat al-‘llm, and Hadarat al-Falsafah in the context of contemporary
Islamic education. This study uses a qualitative approach with library research.
Data were obtained from various literature sources, including books, scientific
Journal articles, and academic works relevant to Islamic epistemology, Islamic
educational philosophy, and contemporary Islamic educational thought. The
results indicate that the integration of Hadarat al-Nas, Hadarat al-‘lIm, and Hadarat
al-Falsafah forms a holistic and complementary Islamic epistemological
framework. Hadarat al-Nas serves as a normative foundation based on revelation,
Hadarat al-‘llm as scientific and empirical rationality, and Hadarat al-Falsafah as a
space for critical reflection on the meaning and ethical implications of knowledge.
The integration of these three has implications for the development of Islamic
education that is not only oriented towards mastery of knowledge, but also towards
character formation, moral awareness, and social responsibility. Thus, integrative
Islamic epistemology serves as a strategic foundation for formulating a paradigm
for Islamic education that is relevant, balanced, and oriented towards civilizational
development.

Keywords: Islamic Epistemology, Hadarat al-Nas, Hadarat al-‘llm, Hadarat al-
Falsafah, Islamic Education.

ABSTRAK

Pendidikan Islam kontemporer dihadapkan pada tantangan berupa dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum yang berdampak pada lahirnya praktik
pendidikan yang parsial, baik yang bersifat normatif dogmatis maupun positivistik
bebas nilai. Kondisi ini menunjukkan pentingnya penguatan landasan
epistemologis yang integratif agar pendidikan Islam mampu merespons
perkembangan zaman tanpa kehilangan identitas keislamannya. Artikel ini
bertujuan untuk mengkaji konsep integrasi epistemologi Islam melalui kerangka
Hadarat al-Nas, Hadarat al-‘llm, dan Hadarat al-Falsafah dalam konteks

86


mailto:22490114337@student.uin-suska.ac.id1
mailto:evadewi@uin-suska.ac.id2

Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan jenis penelitian studi kepustakaan (library research). Data diperoleh dari
berbagai sumber literatur berupa buku, artikel jurnal ilmiah, dan karya akademik
yang relevan dengan epistemologi Islam, filsafat pendidikan Islam, serta pemikiran
pendidikan Islam kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi
Hadarat al-Nas, Hadarat al-‘llm, dan Hadarat al-Falsafah membentuk kerangka
epistemologi Islam yang holistik dan saling melengkapi. Hadarat al-Nas berfungsi
sebagai fondasi normatif berbasis wahyu, Hadarat al-‘lim sebagai rasionalitas
ilmiah dan empiris, serta Hadarat al-Falsafah sebagai ruang refleksi kritis terhadap
makna dan implikasi etis pengetahuan. Integrasi ketiganya berimplikasi pada
pengembangan pendidikan Islam yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan
ilmu pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter, kesadaran moral, dan
tanggung jawab sosial. Dengan demikian, epistemologi Islam integratif menjadi
landasan strategis dalam merumuskan paradigma pendidikan Islam yang relevan,
seimbang, dan berorientasi pada pembangunan peradaban.

Kata Kunci: Epistemologi Islam, Hadarat al-Nas, Hadarat al-‘llm, Hadarat al-
Falsafah, Pendidikan Islam.

A.Pendahuluan

Pendidikan Islam pada era
kontemporer dihadapkan pada
berbagai tantangan kompleks yang
bersumber dari perkembangan ilmu
pengetahuan, kemajuan teknologi,
serta perubahan sosial dan budaya
yang berlangsung sangat cepat.
Salah satu persoalan yang masih
ditemukan adalah adanya pemisahan
antara ilmu agama dan ilmu umum.

Kondisi ini menyebabkan
pendidikan Islam terkadang hanya
menekankan aspek keagamaan
secara normatif yang  kurang
responsif terhadap realitas modern
atau pendekatan ilmiah positivistik

yang cenderung mengabaikan nilai-

nilai spiritual dan moral (Yanti et al,
2025).
Permasalahan tersebut
menunjukkan pentingnya landasan
epistemologis yang kokoh dan
integratif dalam penyelenggaraan
pendidikan Islam. Epistemologi Islam
tidak memandang pengetahuan
sebagai sesuatu yang netral dan
bebas nilai, melainkan sebagai
bagian dari pengabdian kepada Allah
SWT dan sarana untuk mewujudkan
kemaslahatan manusia. Dalam
kerangka ini, wahyu, akal, dan
pengalaman empiris dipahami
sebagai sumber pengetahuan yang
saling melengkapi (Normuslim &

Latifah, 2025).

87



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Oleh karena itu, pendidikan
Islam memerlukan paradigma
epistemologi yang mampu
mengintegrasikan dimensi normatif,
rasional, dan  reflektif secara
harmonis.

Salah satu konsep penting
dalam epistemologi Islam adalah
kerangka integrasi tiga hadarat, yaitu
Hadarat al-Nas, Hadarat al-‘llm, dan
Hadarat al-Falsafah. Hadarat al-Nas
menempatkan Al-Qur'an dan Hadis
sebagai sumber utama nilai dan
pedoman dalam pendidikan. Hadarat
al-‘llm berkaitan dengan penggunaan
akal, pengamatan, dan metode ilmiah
dalam mengembangkan iimu
pengetahuan. Sementara itu, Hadarat
al-Falsafah berfungsi sebagai ruang
refleksi  kritis  untuk  memahami
makna, tujuan, serta implikasi etis
dari pengetahuan yang
dikembangkan. Ketiga hadarat ini
tidak  berdiri  secara terpisah,
melainkan membentuk satu kesatuan
epistemologis yang utuh.

Dalam konteks pendidikan Islam
kontemporer, integrasi ketiga hadarat
tersebut menjadi sangat relevan
untuk menjawab tantangan
modernitas tanpa kehilangan
identitas keislaman. Pendidikan Islam

dituntut tidak hanya menghasilkan

peserta didik yang cakap secara
intelektual, tetapi juga memiliki
kedalaman spiritual, kematangan
akhlak, dan kesadaran etis dalam
mengaplikasikan ilmu pengetahuan
(Alkhoiri et al, 2025). Oleh karena itu,
penguatan epistemologi Islam yang
integratif menjadi prasyarat penting
dalam merumuskan tujuan
pendidikan, pengembangan
kurikulum, serta proses pembelajaran
yang holistik dan bermakna.
Berdasarkan latar belakang
tersebut, artikel ini bertujuan untuk
mengkaji integrasi epistemologi Islam
melalui kerangka Hadarat al-Nas,
Hadarat al-‘llm, dan Hadarat al-
Falsafah dalam pendidikan Islam
kontemporer. Pembahasan ini
diharapkan dapat memberikan
kontribusi konseptual bagi
pengembangan paradigma
pendidikan Islam yang mampu
mengharmoniskan nilai wahyu,
rasionalitas ilmiah, dan refleksi
filosofis dalam menghadapi dinamika

Zaman.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini  menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis
penelitian studi kepustakaan (library
research). Pendekatan ini dipilih

88



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

karena penelitian bertujuan untuk
mengkaji dan menganalisis konsep
epistemologi Islam, khususnya
integrasi Hadarat al-Nas, Hadarat al-
‘Ilm, dan Hadarat al-Falsafah dalam
kerangka pendidikan Islam
kontemporer, berdasarkan sumber-
sumber tertulis yang relevan.

Sumber data dalam penelitian
ini berasal dari berbagai literatur
pendukung berupa buku, artikel jurnal
ilmiah, dan karya akademik yang
membahas epistemologi Islam,

filsafat  pendidikan Islam, dan

pemikiran pendidikan Islam
kontemporer. Seluruh sumber
tersebut digunakan untuk
memperoleh  pemahaman  yang

komprehensif mengenai konsep dan
peran masing-masing hadarat dalam
epistemologi pendidikan Islam.
Teknik  pengumpulan  data
dilakukan melalui dokumentasi, yaitu
dengan membaca, mencatat, dan
mengkaji secara mendalam literatur
yang berkaitan dengan  fokus
penelitian. Data yang telah
dikumpulkan kemudian dianalisis
menggunakan analisis  deskriptif-
analitis, dengan cara menguraikan
konsep-konsep utama, menafsirkan

maknanya, serta menghubungkannya

dengan konteks pendidikan Islam

kontemporer.
C.Hasil Penelitian dan
Pembahasan

1. Konsep Epistemologi dalam
Islam
Epistemologi merupakan

cabang filsafat yang membahas

hakikat

sumber, metode, serta validitas

pengetahuan, termasuk

kebenaran pengetahuan. Dalam
tradisi keilmuan Islam, epistemologi
tidak dipahami sebagai kajian yang
netral dan bebas nilai, melainkan
selalu diletakkan dalam kerangka
ketuhanan (tauhid). Pengetahuan
dipandang sebagai anugerah Allah
SWT yang diberikan kepada manusia
untuk mengenal kebenaran,
memahami realitas, serta
menjalankan tugas kekhalifahan di
muka bumi. Dengan demikian,
aktivitas keilmuan dalam Islam tidak
dapat dilepaskan dari dimensi
spiritual dan tanggung jawab moral
(Pajriani et al, 2023).

Epistemologi Islam dapat
didefinisikan sebagai cara pandang
Islam dalam memperoleh,
memahami, dan mengembangkan
pengetahuan dengan menjadikan

wahyu sebagai sumber utama, serta

89



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

akal dan pengalaman empiris
sebagai instrumen pendukung yang
saling melengkapi (Pratista et al,
2025).

Epistemologi Islam  memiliki
karakter tauhid yang menempatkan
keesaan Allah sebagai pusat seluruh
aktivitas keilmuan. Seluruh proses
pencarian dan pengembangan ilmu
diarahkan untuk memperkuat
keimanan serta mewujudkan
kemaslahatan manusia. Karakter
tauhid ini sekaligus menegaskan
bahwa epistemologi Islam bersifat
integratif dan tidak mengenal
dikotomi antara ilmu agama dan ilmu
umum.  Seluruh  cabang ilmu
dipandang sebagai bagian dari upaya
memahami ayat-ayat Allah, baik yang
tertulis dalam wahyu maupun yang
terkandung di alam semesta (Pratista
et al, 2025).

Dalam konteks pendidikan Islam
kontemporer, epistemologi Islam
berfungsi sebagai landasan filosofis
dalam merumuskan tujuan,
kurikulum, dan metode pembelajaran.
Pendidikan Islam tidak hanya
diarahkan untuk menghasilkan
peserta didik yang cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki
kedalaman spiritual dan kematangan

akhlak (Alkhoiri et al, 2025). Dengan

menjadikan epistemologi Islam
sebagai pijakan, pendidikan Islam
diharapkan mampu mengintegrasikan
penguasaan iimu pengetahuan
modern dengan nilai-nilai keislaman,
sehingga peserta didik tidak terjebak
dalam dikotomi keilmuan. Landasan
epistemologis inilah yang kemudian
menjadi titik tolak bagi integrasi
Hadarat al-Nas, Hadarat al-‘llm, dan
Hadarat al-Falsafah dalam kerangka
pendidikan Islam kontemporer.

2. Hadarat al-Nas

Fondasi Normatif Pendidikan

sebagai

Islam
Hadarat al-Nas merupakan
landasan mendasar dalam
epistemologi Islam yang

menempatkan teks wahyu sebagai
fondasi utama dalam pembentukan
pengetahuan dan peradaban. Istilah
al-nas merujuk pada teks-teks wahyu
yang menjadi rujukan utama dalam
Islam, khususnya Al-Quran dan
Hadis, yang berfungsi sebagai
sumber kebenaran normatif sekaligus
rujukan nilai dalam seluruh aktivitas
keilmuan (Rahmat & Amril, 2025).
Dalam kerangka epistemologi
Islam, wahyu tidak dipahami sebagai
sumber ajaran ritual saja, tetapi
sebagai landasan konseptual dan

nilai moral yang membimbing cara

90



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

manusia memahami realitas,
mengembangkan iimu, dan
merumuskan tujuan pendidikan.
Kedudukan wahyu sebagai
sumber utama pengetahuan
ditegaskan dalam Al-Qur'an sebagai
petunjuk bagi manusia dalam seluruh
Wahyu

memberikan kerangka nilai yang

aspek kehidupan.

bersifat mendasar dan mengikat,
sehingga menjadi acuan dalam
menentukan arah dan
pengembangan
(Herawati et al, 2024). Dalam konteks

pengetahuan
ini, Hadarat al-Nas  berfungsi
menetapkan batas epistemologis
sekaligus orientasi aksiologis bagi
penggunaan akal dan pengalaman
empiris.  Artinya, wahyu tidak
meniadakan peran akal, tetapi justru
mengarahkannya agar tidak terlepas
dari  tujuan kemanusiaan dan
keilahian.

Namun demikian, Hadarat al-
Nas tidak dapat dipahami secara
kaku dan semata-mata berdasarkan
teks. Tradisi intelektual Islam
menunjukkan bahwa pemahaman
terhadap teks wahyu selalu
melibatkan proses penalaran,
penafsiran, dan dialog dengan
konteks sosial historis. Aktivitas tafsir,

syarah hadis, dan ijtihad merupakan

bukti bahwa teks wahyu bersifat
terbuka untuk dipahami secara
dinamis sesuai dengan

perkembangan zaman. Dengan
demikian, Hadarat al-Nas tidak
identik dengan sikap dogmatis,
melainkan menyediakan pedoman
normatif yang memungkinkan
berkembangnya pemikiran dan
pembaruan dalam batas-batas nilai
keislaman.

Dalam sejarah pemikiran Islam,
Hadarat al-Nas menjadi fondasi bagi
lahirnya  berbagai  disiplin  ilmu
keislaman seperti tafsir, hadis, fikih,
dan ushul fikih. Para ulama klasik
menempatkan wahyu sebagai
sumber cahaya yang membimbing
akal dalam  proses
Al-Ghazali

menegaskan bahwa wahyu dan akal

pencarian
kebenaran. misalnya,
memiliki relasi yang saling
melengkapi, wahyu berfungsi sebagai
penunjuk arah, sementara akal
berperan  sebagai alat  untuk
memahami dan mengaktualisasikan
petunjuk tersebut (Fathurrahman,
2020). Relasi ini menegaskan bahwa
Hadarat al-Nas tidak menafikan
rasionalitas, melainkan menjaga agar
rasionalitas tetap berada dalam
koridor nilai dan tujuan yang benar.

91



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Dalam konteks pendidikan Islam
kontemporer, Hadarat al-Nas memiliki
peran strategis sebagai fondasi
normatif dalam penyelenggaraan
pendidikan Islam. Pendidikan Islam
tidak hanya bertujuan mentransfer
pengetahuan, tetapi juga membentuk
orientasi hidup peserta didik agar
selaras dengan nilai tauhid, keadilan,
amanah, dan kemaslahatan. Al-
Quran dan Hadis menjadi rujukan
utama dalam merumuskan tujuan
pendidikan, pengembangan
kurikulum, serta
karakter (Melsanda et al, 2025).

Dengan demikian, Hadarat al-

pembentukan

Nas merupakan fondasi

epistemologis yang menentukan
arah, nilai, dan tujuan pendidikan
Islam. Namun, agar tidak terjebak
pada normativitas yang kaku,
Hadarat al-Nas perlu diintegrasikan
dengan Hadarat al-‘lim dan Hadarat
al-Falsafah. Integrasi ini
memungkinkan teks wahyu tidak
hanya dipahami sebagai sumber
ajaran normatif, tetapi juga sebagai
inspirasi bagi pengembangan ilmu
pengetahuan, refleksi kritis, dan
pembaruan pendidikan Islam yang

relevan dengan tantangan zaman.

3. Hadarat al-‘lim sebagai
Rasionalitas llmiah  dalam
Epistemologi Pendidikan Islam
Hadarat al-‘llm

merepresentasikan dimensi rasional

dan empiris dalam epistemologi Islam
yang berkaitan dengan
pengembangan ilmu pengetahuan
melalui penggunaan akal, observasi,
dan metode ilmiah. Dalam perspektif

Islam, ilmu tidak dipahami sebagai

entitas yang netral dan bebas nilai,

melainkan sebagai sarana untuk
memahami realitas ciptaan Allah

SWT serta

kemaslahatan manusia (Rahmat &

Amril,  2025). Oleh karena itu,

Hadarat al-‘lim

mewujudkan

memiliki  posisi
strategis dalam menjembatani nilai-
nilai normatif wahyu dengan realitas
kehidupan yang terus berkembang.
Al-Quran secara konsisten
mendorong manusia untuk
menggunakan akal dan mengamati
alam semesta sebagai bagian dari
proses pencarian  pengetahuan.
Seruan untuk berpikir, merenung, dan
meneliti fenomena alam
menunjukkan bahwa rasionalitas dan
empirisme memiliki legitimasi yang
kuat dalam ajaran Islam. Dengan
demikian Hadarat al-‘llm

menegaskan bahwa ilmu

92



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

pengetahuan merupakan manifestasi
dari tanggung jawab manusia
sebagai khalifah di muka bumi.
Secara historis, peradaban
Islam menunjukkan integrasi yang
kuat antara keimanan dan aktivitas
ilmiah. Pada masa kejayaan Islam
klasik, para ilmuwan Muslim seperti
Ibn Sina, Al-Khwarizmi, Al-Biruni, dan
Ibn al-Haytham mengembangkan
ilmu pengetahuan melalui
pendekatan rasional dan empiris
tanpa melepaskan landasan
keimanan. Karya-karya mereka tidak
hanya memberikan kontribusi besar
bagi dunia Islam, tetapi juga menjadi
fondasi penting bagi perkembangan
ilmu pengetahuan modern (Dani &
Amril,  2025). Fakta historis ini
menunjukkan bahwa Hadarat al-‘lim
bukanlah konsep asing dalam tradisi
Islam, melainkan bagian integral dari
identitas keilmuan Islam itu sendiri.
Dalam epistemologi Islam, akal
menempati posisi penting sebagai
instrumen untuk memahami wahyu
dan realitas. Namun, kebebasan akal
tidak Dbersifat absolut, melainkan
berada dalam bimbingan nilai-nilai
wahyu. Relasi ini menegaskan bahwa
rasionalitas dalam Islam bersifat
bernilai dan bertanggung jawab.

Hadarat al-‘llm berfungsi untuk

memastikan bahwa pengembangan
ilmu pengetahuan tidak terjebak pada
positivisme yang menafikan nilai,
sekaligus tidak terjerumus ke dalam
sikap anti sains yang menghambat
kemajuan intelektual umat (Hamid et
al, 2025).

Dalam konteks pendidikan Islam
kontemporer, Hadarat al-‘lim

menuntut adanya penguatan
rasionalitas ilmiah dalam proses
pembelajaran. Pendidikan Islam perlu
mendorong peserta didik untuk
berpikir kritis, analitis, dan berbasis
bukti melalui penguasaan metode
ilmiah. Integrasi sains dan teknologi
dalam kurikulum pendidikan Islam
menjadi kebutuhan yang tidak bisa di
hindari, terutama dalam menghadapi
tantangan globalisasi, digitalisasi, dan
perkembangan ilmu pengetahuan
yang pesat. Namun, penguasaan
ilmu tersebut harus diarahkan oleh
nilai-nilai Islam agar penggunaannya
berorientasi pada keadilan sosial dan
kemaslahatan bersama.

Dengan demikian, Hadarat al-
‘Ilm merupakan pilar penting dalam
epistemologi pendidikan Islam yang
memungkinkan  pendidikan  Islam
bersikap adaptif terhadap
perkembangan zaman tanpa

kehilangan identitas keislamannya.

93



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Namun, agar rasionalitas ilmiah tidak
berkembang secara liar dan bebas
nilai, Hadarat al-‘llm harus
diintegrasikan secara erat dengan
Hadarat al-Nas sebagai sumber nilai
normatif dan Hadarat al-Falsafah
sebagai ruang refleksi kritis. Integrasi
inlah  yang akan  membentuk
paradigma pendidikan Islam yang
holistik, kontekstual, dan berorientasi
pada kemanusiaan.

4. Hadarat al-Falsafah sebagai
Ruang Refleksi Kritis dalam
Epistemologi Pendidikan Islam

Hadarat al-Falsafah merupakan
dimensi epistemologi Islam yang
berfungsi sebagai ruang refleksi
rasional dan kritis dalam memahami
pengetahuan. Dalam tradisi Islam,
filsafat tidak dipahami sebagai upaya
yang berdiri di luar wahyu, melainkan
sebagai usaha intelektual manusia
untuk memahami kebenaran dengan
memanfaatkan potensi akal yang
dianugerahkan Allah SWT (Rahmat &

Amril,  2025). Oleh karena itu,

Hadarat al-Falsafah berperan penting

dalam  menjembatani  hubungan

antara teks wahyu dan realitas
empiris, sekaligus menjaga koherensi
epistemologis dalam pengembangan

ilmu pengetahuan.

Legitimasi terhadap aktivitas
berpikir  reflektif dan mendalam
ditegaskan secara kuat dalam Al-
Quran melalui perintah  untuk
melakukan tadabbur dan tafakkur
terhadap ayat-ayat Allah. Seruan ini
menunjukkan bahwa pemahaman
terhadap wahyu tidak berhenti pada
aspek literal, tetapi menuntut
perenungan rasional dan kesadaran
intelektual. Dalam hal ini, Hadarat al-
Falsafah memperoleh dasar normatif
sebagai bagian dari praktik keilmuan
yang sah dalam Islam, karena
mendalam

aktivitas berpikir

dipandang sebagai bentuk
pengamalan perintah agama itu
sendiri.

Dalam sejarah pemikiran Islam,
Hadarat al-Falsafah  berkembang
melalui kontribusi para filosof Muslim
yang berupaya mensintesiskan
antara rasio dan wahyu. Al-Kindi
memandang filsafat sebagai
pencarian kebenaran sejauh
kemampuan manusia, yang tidak
bertentangan dengan wahyu karena
kebenaran bersumber dari Tuhan
yang satu (Madani 2015).

Al-Farabi  dan Ibn Sina
kemudian mengembangkan
pemikiran metafisika dan

epistemologi yang menekankan

94



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

peran akal dalam memahami struktur
realitas. Sementara itu, Ibn Rushd
menegaskan bahwa tidak terdapat
pertentangan esensial antara filsafat
dan syariat, karena keduanya sama-
sama mengarahkan manusia pada
kebenaran (Rizaldi et al, 2024).
Pandangan ini menunjukkan bahwa
filsafat dalam Islam berfungsi sebagai
sarana klarifikasi dan pendalaman
makna ajaran agama, bukan sebagai
pesaing wahyu.

Dalam konteks epistemologi
pendidikan  Islam, Hadarat al-
Falsafah memiliki peran strategis
dalam membentuk kesadaran
epistemologis dan nalar kritis peserta
didik. Filsafat membantu pendidikan
Islam untuk tidak terjebak pada
pendekatan normatif dogmatis
maupun positivistik semata. Melalui
refleksi filosofis, peserta didik diajak
memahami asumsi dasar, tujuan, dan
implikasi etis dari pengetahuan yang
dipelajari. Dengan demikian,
pendidikan Islam tidak hanya
menghasilkan individu yang patuh
secara normatif atau cakap secara
teknis, tetapi juga memiliki
kemampuan berpikir reflektif dan
bertanggung jawab secara intelektual

(Marasabessy, 2025).

Selanjutnya, Hadarat al-
Falsafah berfungsi sebagai mediator
epistemologis antara Hadarat al-Nas
dan Hadarat al-‘lim. Melalui refleksi
filosofis, nilai-nilai wahyu dapat
dipahami secara rasional dan
kontekstual, sementara ilmu empiris
dapat dikritisi dan diarahkan agar
tidak terlepas dari tujuan
kemanusiaan dan keilahian. Fungsi
mediatif ini mencegah pendidikan
Islam dari dua ekstrem, vyaitu
dogmatisme tekstual yang kaku dan
positivisme ilmiah yang bebas nilai
(Rahmat & Amril, 2025).

Dengan demikian, Hadarat al-
Falsafah merupakan unsur esensial
dalam integrasi epistemologi Islam.
Keberadaannya memastikan bahwa
pendidikan Islam berkembang
sebagai proses edukatif yang
dialogis, reflektif, dan bermakna.
Namun, agar fungsi reflektif ini tidak
terlepas dari nilai dan realitas,
Hadarat al-Falsafah harus
diintegrasikan secara erat dengan
Hadarat al-Nas sebagai fondasi
normatif dan Hadarat al-‘llm sebagai
instrumen rasional-empiris. Integrasi
inlah  yang akan  melahirkan
paradigma pendidikan Islam yang
utuh, kritis, dan relevan dengan

tantangan kontemporer.

95



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Hadarat

Hadarat al-‘llm, dan Hadarat al-

5. Integrasi al-Nas,

Falsafah dalam Kerangka
Pendidikan Islam Kontemporer
Integrasi  epistemologi Islam
meniscayakan keterpaduan antara
Hadarat al-Nas, Hadarat al-‘llm, dan
Hadarat al-Falsafah sebagai satu
kesatuan sistem pengetahuan yang
utuh dan koheren. Ketiga dimensi
epistemologis ini tidak berdiri secara
terpisah, melainkan saling
melengkapi dan saling menguatkan
dalam membentuk paradigma
pendidikan Islam yang holistik.
Hadarat al-Nas memberikan
landasan normatif dan orientasi nilai
yang bersumber dari wahyu, Hadarat

al-‘llm menyediakan perangkat

rasional dan empiris untuk
memahami realitas, sementara
Hadarat al-Falsafah berfungsi

sebagai ruang refleksi kritis yang
menjaga kedalaman makna dan arah
pengembangan

(Abdullah, 2010).

Dalam kerangka pendidikan

pengetahuan

Islam, integrasi Hadarat al-Nas
berperan menetapkan tujuan dan
arah pendidikan. Nilai-nilai tauhid,
keadilan, amanah, dan kemaslahatan
yang bersumber dari Al-Qur'an dan

Hadis menjadi fondasi dalam

merumuskan visi pendidikan, tujuan
pembelajaran, serta pembentukan
karakter peserta didik. Namun, nilai-
nilai normatif tersebut tidak akan
efektif jika berdiri sendiri tanpa
dukungan Hadarat al-‘lim. Melalui
pendekatan ilmiah dan penguasaan
keilmuan,

metodologi pendidikan

Islam  mampu  mengembangkan
proses pembelajaran yang sistematis,
kritis, dan relevan dengan
perkembangan ilmu pengetahuan
dan teknologi (Nida et al, 2024).
Hadarat al-‘llm memungkinkan
pendidikan Islam untuk bersikap
adaptif terhadap dinamika zaman
tanpa kehilangan identitas
keislamannya. Penguasaan sains
dan teknologi dipandang sebagai
bagian dari pengamalan nilai
keimanan, bukan sebagai ancaman
terhadap agama. Namun demikian,
rasionalitas ilmiah memerlukan
pengendalian nilai agar tidak terjebak
pada positivisme dan pragmatisme
semata. Pada titik inilah Hadarat al-
Falsafah memainkan peran penting
sebagai mediator epistemologis yang
menimbang makna, tujuan, dan
implikasi etis dari pengembangan
ilmu pengetahuan dalam pendidikan

Islam.

96



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Melalui Hadarat al-Falsafah,
integrasi antara wahyu dan ilmu
empiris dapat berlangsung secara
reflektif.  Filsafat

membantu pendidikan Islam agar

dialogis dan

tidak terjebak pada pendekatan
normatif  yang kaku maupun
pendekatan pendidikan yang
berorientasi pada teknis semata.
Peserta  didik

memahami

didorong  untuk

asumsi dasar
pengetahuan, merefleksikan
hubungan antara ilmu dan nilai, serta
menyadari tanggung jawab moral
dalam mengaplikasikan ilmu
pengetahuan. Dengan demikian,
proses pendidikan tidak hanya
bersifat  informatif, tetapi juga
transformatif dan bermakna.

Integrasi tiga hadarat ini
memiliki implikasi langsung terhadap
pengembangan kurikulum pendidikan
Islam kontemporer. Kurikulum yang
integratif tidak memisahkan secara
tegas antara ilmu agama dan ilmu
umum, melainkan memandang
keduanya sebagai bagian dari satu
kesatuan pengetahuan.

Mata pelajaran keagamaan
berfungsi menanamkan nilai dan
orientasi spiritual, sementara mata
pelajaran sains dan sosial

mengembangkan kemampuan

rasional dan empiris. Pendekatan

filosofis kemudian mengarahkan
peserta didik untuk merefleksikan
hubungan antara pengetahuan, nilai,
dan tanggung jawab sosial (Harahap,
2019). Pola ini

pendidikan Islam membentuk peserta

memungkinkan

didik yang beriman, berilmu, dan
berakhlak secara simultan.

Meskipun demikian, integrasi
epistemologi Islam dalam pendidikan
kontemporer menghadapi berbagai
tantangan, seperti masih kuatnya
dikotomi  keilmuan, keterbatasan
pendidik

epistemologi Islam, serta tekanan

pemahaman terhadap

modernitas yang cenderung
mengedepankan orientasi pragmatis.
Namun, tantangan tersebut sekaligus
membuka peluang bagi pembaruan
pendidikan Islam. Dengan
menguatkan paradigma epistemologi
integratif berbasis tiga hadarat,
pendidikan Islam memiliki potensi
besar untuk tampil sebagai model
pendidikan alternatif yang holistik,
humanis, dan berorientasi pada
pembangunan peradaban (Harahap
et al, 2025).

Dengan demikian, integrasi
Hadarat al-Nas, Hadarat al-‘llm, dan
al-Falsafah

Hadarat merupakan

prasyarat utama bagi pengembangan

97



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

pendidikan Islam kontemporer.
Integrasi ini tidak hanya bertujuan
menghapus dikotomi antara ilmu
agama dan ilmu umum, tetapi juga
membangun sistem pendidikan yang
mampu melahirkan insan yang
memiliki kedalaman spiritual,
keluasan intelektual, serta kesadaran
etis dan sosial. Dalam kerangka inilah
epistemologi Islam berfungsi sebagai
fondasi konseptual yang menegaskan
identitas dan relevansi pendidikan
Islam di tengah tantangan zaman

modern.

D. Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan yang
telah diuraikan, dapat disimpulkan
bahwa epistemologi Islam memiliki
karakter integratif yang memadukan
wahyu, akal, dan pengalaman empiris
sebagai sumber pengetahuan. Dalam
konteks pendidikan Islam,
epistemologi ini menjadi landasan
penting untuk menghindari dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum,
serta mengarahkan pengembangan
ilmu pengetahuan agar tetap selaras
dengan nilai-nilai keislaman.

Hadarat al-Nas berperan

sebagai fondasi normatif yang
menempatkan Al-Qur'an dan Hadis

sebagai sumber utama nilai, tujuan,

dan arah pendidikan Islam. Hadarat
al-‘llm merepresentasikan
rasionalitas ilmiah yang mendorong
penggunaan akal, pengamatan, dan
metode ilmiah dalam memahami
realitas dan mengembangkan ilmu
pengetahuan. Sementara itu, Hadarat
al-Falsafah berfungsi sebagai ruang
refleksi  kritis yang membantu
memahami makna, tujuan, serta
implikasi etis dari pengetahuan yang
dikembangkan. Ketiga hadarat ini
saling melengkapi dan tidak dapat
dipisahkan satu sama lain.

Integrasi Hadarat al-Nas,
Hadarat al-‘llm, dan Hadarat al-
Falsafah dalam pendidikan Islam
kontemporer menjadi sangat penting
untuk menjawab tantangan
modernitas tanpa kehilangan
identitas keislaman. Melalui integrasi
ini, pendidikan Islam tidak hanya
berorientasi pada penguasaan
pengetahuan dan keterampilan, tetapi
juga pada pembentukan karakter,
kesadaran moral, dan tanggung
jawab sosial peserta didik.

Dengan demikian, integrasi
epistemologi Islam Dberbasis tiga
hadarat merupakan prasyarat bagi
pengembangan pendidikan Islam
yang holistik, seimbang, dan relevan
dengan

perkembangan  zaman.

98



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Paradigma ini diharapkan mampu
melahirkan insan yang beriman,
berilmu, berakhlak, serta memiliki
kesadaran etis dalam
mengaplikasikan ilmu pengetahuan
dalam kehidupan pribadi maupun

sosial.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A. 2010. “Integrasi dan
Interkoneksi  limu”. Jurnal
Pendidikan Islam. 1(1).

Alkhoiri, F., Marpendra, Z. D., & Sari,
H. P. 2025. “Epistemologi
Pendidikan Islam dalam
Kurikulum Merdeka Belajar’.
Hikmah: Jurnal Studi
Pendidikan Agama Islam. 2(4).

Dani, P. R., & Amril. 2025.
“Perkembangan limu Di Dunia
Islam  Klasik (Abbasiyah)”.
Jurnal: MICJO. 2(1).

Fathurrahman. 2020. “Filsafat Islam”.
Bandung: Manggu Makmur
Tanjung Lestari.

Hamid, A., Idris, M., & Sari, H. P.
2025. “Dari Wahyu ke Akal:

Menemukan Kebenaran IlImu

dalam  Perspektif  Filsafat
Pendidikan Islam”.
DIALEKTIKA: Jurnal

Pendidikan Agama Islam. 4(1).

Harahap, M. R. 2019. “Integrasi limu
Pengetahuan: Perspektif
Filsafat Pendidikan Islam”.
Jurnal Hibrul“ulama. 1(1).

Harahap, S., Pohan, N. J., &
Gusmaneli. 2025. “Tantangan
dan Peluang Pendidikan Islam

Modern”.
Socius: Jurnal Penelitian lImu-
lImu Sosial. 2(11)

Herawati, A., Ningrum, U. D., & Sari,
H. P. 2024. “Wahyu sebagai

Sumber Utama Kebenaran

dalam Konteks

dalam  Pendidikan  Islam:
Kajian Kritis terhadap
Implementasinya di Era
Modern”. Moral : Jurnal kajian
Pendidikan Islam. 1(4).
Madani, A. 2015. “Pemikiran Filsafat
Al-Kind”.  Jurnal
IXX(2).
Marasabessy, M. A. F. 2025.

‘Integrasi Pemikiran Fazlur

Lentera.

Rahman Tentang Pendidikan
Islam Dengan Epistemologi
Filsafat Kontemporer Kritis”.
An Najah (Jurnal Pendidikan
Islam dan Sosial Keagamaan).
4(5)

Melsanda, D., Wahyuni, S. E., et al.
2025. “Menyikapi Problema
Pendidikan Umat Islam

Kontemporer Melalui

99



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 11 Nomor 01, Maret 2026

Pendekatan

Pendidikan’.
Pendidikan. 3(2).

Nida, S. F., Hamdani, M. D. A,, &

S. S. 2024.

Menggali

Manajemen

Jurnal Kualitas

Rizal, “Upaya

lImiah dan
Mengembangkan Pendidikan
Islam Kontemporer”. Edukatif:

Jurnal lImu Pendidikan. 6(2).

Normuslim & Latifah. 2025.
“Epistemologi Ibnu Rusyd, Al-
Ghazali Dan Ibnu Sina:

Perspektif Filsafat Islam”. JIS:
Journal Islamic Studies. 3(3).
Pajriani, T. R., Nirwani, S., & Rizki, M.
2023. “Epistemologi Filsafat’.
PRIMER: Jurnal
Multidisiplin. 1(3).
Pratista, A. A., Rusyadah, Q., &
2025.
Islam Dan Perbandingannya

[Imiah

Vania. “Epistemologi
Dengan Epistemologi Barat”.
Jurnal Media Akademik (JMA).
3(11).

Rahmat, N., & Amril. 2025. “Hadarat
Al-Nash, Hadharat Al-llm dan
Hadharat Al-Falsafah’.
Pendidikan Tambusai. 9(1).

Rizaldi, M. |., Rizanda, A., & Sari, H.
P. 2024. “Pandangan Filsafat

Islam

Jurnal

Terhadap Konsep

Pengetahuan dan

Relevansinya dalam Konteks

Yanti,

Modern”.
Pendidikan Agama Islam. 4(2).
R. P., Anggi, M. S., Asia, N.,
Yennizar N, & Latif, M. 2025.

Symfonia:  Jurnal

“Isu dan Tantangan
Kontemporer Pendidikan
Islam”. Journal of Artificial
Intelligence and Digital

Business (RIGGS). 4(2).

100



