
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

86 
 

INTEGRASI EPISTEMOLOGI ISLAM: HADARAT AL-NAS, HADARAT AL-ʿILM, 
DAN HADARAT AL-FALSAFAH DALAM KERANGKA PENDIDIKAN ISLAM 

KONTEMPORER 
 

Muhammad Nadhif Syuhada1, Eva Dewi2  
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau12 

22490114337@student.uin-suska.ac.id1, evadewi@uin-suska.ac.id2  
 
 

ABSTRACT 
Contemporary Islamic education faces the challenge of a dichotomy between 
religious knowledge and general knowledge, which has resulted in partial 
educational practices, both normative and dogmatic and value-free positivism. 
This situation demonstrates the importance of strengthening an integrative 
epistemological foundation so that Islamic education can respond to current 
developments without losing its Islamic identity. This article aims to examine the 
concept of integrating Islamic epistemology through the framework of Hadarat al-
Nas, Hadarat al-ʿIlm, and Hadarat al-Falsafah in the context of contemporary 
Islamic education. This study uses a qualitative approach with library research. 
Data were obtained from various literature sources, including books, scientific 
journal articles, and academic works relevant to Islamic epistemology, Islamic 
educational philosophy, and contemporary Islamic educational thought. The 
results indicate that the integration of Hadarat al-Nas, Hadarat al-ʿIlm, and Hadarat 
al-Falsafah forms a holistic and complementary Islamic epistemological 
framework. Hadarat al-Nas serves as a normative foundation based on revelation, 
Hadarat al-ʿIlm as scientific and empirical rationality, and Hadarat al-Falsafah as a 
space for critical reflection on the meaning and ethical implications of knowledge. 
The integration of these three has implications for the development of Islamic 
education that is not only oriented towards mastery of knowledge, but also towards 
character formation, moral awareness, and social responsibility. Thus, integrative 
Islamic epistemology serves as a strategic foundation for formulating a paradigm 
for Islamic education that is relevant, balanced, and oriented towards civilizational 
development. 
 
Keywords: Islamic Epistemology, Hadarat al-Nas, Hadarat al-ʿIlm, Hadarat al-
Falsafah, Islamic Education. 

ABSTRAK 
Pendidikan Islam kontemporer dihadapkan pada tantangan berupa dikotomi 
antara ilmu agama dan ilmu umum yang berdampak pada lahirnya praktik 
pendidikan yang parsial, baik yang bersifat normatif dogmatis maupun positivistik 
bebas nilai. Kondisi ini menunjukkan pentingnya penguatan landasan 
epistemologis yang integratif agar pendidikan Islam mampu merespons 
perkembangan zaman tanpa kehilangan identitas keislamannya. Artikel ini 
bertujuan untuk mengkaji konsep integrasi epistemologi Islam melalui kerangka 
Hadarat al-Nas, Hadarat al-ʿIlm, dan Hadarat al-Falsafah dalam konteks 

mailto:22490114337@student.uin-suska.ac.id1
mailto:evadewi@uin-suska.ac.id2


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

87 
 

pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan jenis penelitian studi kepustakaan (library research). Data diperoleh dari 
berbagai sumber literatur berupa buku, artikel jurnal ilmiah, dan karya akademik 
yang relevan dengan epistemologi Islam, filsafat pendidikan Islam, serta pemikiran 
pendidikan Islam kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi 
Hadarat al-Nas, Hadarat al-ʿIlm, dan Hadarat al-Falsafah membentuk kerangka 
epistemologi Islam yang holistik dan saling melengkapi. Hadarat al-Nas berfungsi 
sebagai fondasi normatif berbasis wahyu, Hadarat al-ʿIlm sebagai rasionalitas 
ilmiah dan empiris, serta Hadarat al-Falsafah sebagai ruang refleksi kritis terhadap 
makna dan implikasi etis pengetahuan. Integrasi ketiganya berimplikasi pada 
pengembangan pendidikan Islam yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan 
ilmu pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter, kesadaran moral, dan 
tanggung jawab sosial. Dengan demikian, epistemologi Islam integratif menjadi 
landasan strategis dalam merumuskan paradigma pendidikan Islam yang relevan, 
seimbang, dan berorientasi pada pembangunan peradaban. 
 
Kata Kunci: Epistemologi Islam, Hadarat al-Nas, Hadarat al-ʿIlm, Hadarat al-
Falsafah, Pendidikan Islam. 
 
 
A. Pendahuluan 

Pendidikan Islam pada era 

kontemporer dihadapkan pada 

berbagai tantangan kompleks yang 

bersumber dari perkembangan ilmu 

pengetahuan, kemajuan teknologi, 

serta perubahan sosial dan budaya 

yang berlangsung sangat cepat. 

Salah satu persoalan yang masih 

ditemukan adalah adanya pemisahan 

antara ilmu agama dan ilmu umum.  

Kondisi ini menyebabkan 

pendidikan Islam terkadang hanya 

menekankan aspek keagamaan 

secara normatif yang kurang 

responsif terhadap realitas modern 

atau pendekatan ilmiah positivistik 

yang cenderung mengabaikan nilai-

nilai spiritual dan moral (Yanti et al, 

2025). 

Permasalahan tersebut 

menunjukkan pentingnya landasan 

epistemologis yang kokoh dan 

integratif dalam penyelenggaraan 

pendidikan Islam. Epistemologi Islam 

tidak memandang pengetahuan 

sebagai sesuatu yang netral dan 

bebas nilai, melainkan sebagai 

bagian dari pengabdian kepada Allah 

SWT dan sarana untuk mewujudkan 

kemaslahatan manusia. Dalam 

kerangka ini, wahyu, akal, dan 

pengalaman empiris dipahami 

sebagai sumber pengetahuan yang 

saling melengkapi (Normuslim & 

Latifah, 2025).  



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

88 
 

Oleh karena itu, pendidikan 

Islam memerlukan paradigma 

epistemologi yang mampu 

mengintegrasikan dimensi normatif, 

rasional, dan reflektif secara 

harmonis. 

Salah satu konsep penting 

dalam epistemologi Islam adalah 

kerangka integrasi tiga hadarat, yaitu 

Hadarat al-Nas, Hadarat al-ʿIlm, dan 

Hadarat al-Falsafah. Hadarat al-Nas 

menempatkan Al-Qur’an dan Hadis 

sebagai sumber utama nilai dan 

pedoman dalam pendidikan. Hadarat 

al-ʿIlm berkaitan dengan penggunaan 

akal, pengamatan, dan metode ilmiah 

dalam mengembangkan ilmu 

pengetahuan. Sementara itu, Hadarat 

al-Falsafah berfungsi sebagai ruang 

refleksi kritis untuk memahami 

makna, tujuan, serta implikasi etis 

dari pengetahuan yang 

dikembangkan. Ketiga hadarat ini 

tidak berdiri secara terpisah, 

melainkan membentuk satu kesatuan 

epistemologis yang utuh. 

Dalam konteks pendidikan Islam 

kontemporer, integrasi ketiga hadarat 

tersebut menjadi sangat relevan 

untuk menjawab tantangan 

modernitas tanpa kehilangan 

identitas keislaman. Pendidikan Islam 

dituntut tidak hanya menghasilkan 

peserta didik yang cakap secara 

intelektual, tetapi juga memiliki 

kedalaman spiritual, kematangan 

akhlak, dan kesadaran etis dalam 

mengaplikasikan ilmu pengetahuan 

(Alkhoiri et al, 2025). Oleh karena itu, 

penguatan epistemologi Islam yang 

integratif menjadi prasyarat penting 

dalam merumuskan tujuan 

pendidikan, pengembangan 

kurikulum, serta proses pembelajaran 

yang holistik dan bermakna. 

Berdasarkan latar belakang 

tersebut, artikel ini bertujuan untuk 

mengkaji integrasi epistemologi Islam 

melalui kerangka Hadarat al-Nas, 

Hadarat al-ʿIlm, dan Hadarat al-

Falsafah dalam pendidikan Islam 

kontemporer. Pembahasan ini 

diharapkan dapat memberikan 

kontribusi konseptual bagi 

pengembangan paradigma 

pendidikan Islam yang mampu 

mengharmoniskan nilai wahyu, 

rasionalitas ilmiah, dan refleksi 

filosofis dalam menghadapi dinamika 

zaman.  

 

B. Metode Penelitian  
Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan jenis 

penelitian studi kepustakaan (library 

research). Pendekatan ini dipilih 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

89 
 

karena penelitian bertujuan untuk 

mengkaji dan menganalisis konsep 

epistemologi Islam, khususnya 

integrasi Hadarat al-Nas, Hadarat al-

ʿIlm, dan Hadarat al-Falsafah dalam 

kerangka pendidikan Islam 

kontemporer, berdasarkan sumber-

sumber tertulis yang relevan.  

Sumber data dalam penelitian 

ini berasal dari berbagai literatur 

pendukung berupa buku, artikel jurnal 

ilmiah, dan karya akademik yang 

membahas epistemologi Islam, 

filsafat pendidikan Islam, dan 

pemikiran pendidikan Islam 

kontemporer. Seluruh sumber 

tersebut digunakan untuk 

memperoleh pemahaman yang 

komprehensif mengenai konsep dan 

peran masing-masing hadarat dalam 

epistemologi pendidikan Islam. 

Teknik pengumpulan data 

dilakukan melalui dokumentasi, yaitu 

dengan membaca, mencatat, dan 

mengkaji secara mendalam literatur 

yang berkaitan dengan fokus 

penelitian. Data yang telah 

dikumpulkan kemudian dianalisis 

menggunakan analisis deskriptif-

analitis, dengan cara menguraikan 

konsep-konsep utama, menafsirkan 

maknanya, serta menghubungkannya 

dengan konteks pendidikan Islam 

kontemporer. 

 

C.Hasil Penelitian dan 
Pembahasan  

1. Konsep Epistemologi dalam 
Islam 

Epistemologi merupakan 

cabang filsafat yang membahas 

hakikat pengetahuan, termasuk 

sumber, metode, serta validitas 

kebenaran pengetahuan. Dalam 

tradisi keilmuan Islam, epistemologi 

tidak dipahami sebagai kajian yang 

netral dan bebas nilai, melainkan 

selalu diletakkan dalam kerangka 

ketuhanan (tauhid). Pengetahuan 

dipandang sebagai anugerah Allah 

SWT yang diberikan kepada manusia 

untuk mengenal kebenaran, 

memahami realitas, serta 

menjalankan tugas kekhalifahan di 

muka bumi. Dengan demikian, 

aktivitas keilmuan dalam Islam tidak 

dapat dilepaskan dari dimensi 

spiritual dan tanggung jawab moral 

(Pajriani et al, 2023). 

Epistemologi Islam dapat 

didefinisikan sebagai cara pandang 

Islam dalam memperoleh, 

memahami, dan mengembangkan 

pengetahuan dengan menjadikan 

wahyu sebagai sumber utama, serta 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

90 
 

akal dan pengalaman empiris 

sebagai instrumen pendukung yang 

saling melengkapi (Pratista et al, 

2025). 

Epistemologi Islam memiliki 

karakter tauhid yang menempatkan 

keesaan Allah sebagai pusat seluruh 

aktivitas keilmuan. Seluruh proses 

pencarian dan pengembangan ilmu 

diarahkan untuk memperkuat 

keimanan serta mewujudkan 

kemaslahatan manusia. Karakter 

tauhid ini sekaligus menegaskan 

bahwa epistemologi Islam bersifat 

integratif dan tidak mengenal 

dikotomi antara ilmu agama dan ilmu 

umum. Seluruh cabang ilmu 

dipandang sebagai bagian dari upaya 

memahami ayat-ayat Allah, baik yang 

tertulis dalam wahyu maupun yang 

terkandung di alam semesta (Pratista 

et al, 2025). 

Dalam konteks pendidikan Islam 

kontemporer, epistemologi Islam 

berfungsi sebagai landasan filosofis 

dalam merumuskan tujuan, 

kurikulum, dan metode pembelajaran. 

Pendidikan Islam tidak hanya 

diarahkan untuk menghasilkan 

peserta didik yang cerdas secara 

intelektual, tetapi juga memiliki 

kedalaman spiritual dan kematangan 

akhlak (Alkhoiri et al, 2025). Dengan 

menjadikan epistemologi Islam 

sebagai pijakan, pendidikan Islam 

diharapkan mampu mengintegrasikan 

penguasaan ilmu pengetahuan 

modern dengan nilai-nilai keislaman, 

sehingga peserta didik tidak terjebak 

dalam dikotomi keilmuan. Landasan 

epistemologis inilah yang kemudian 

menjadi titik tolak bagi integrasi 

Hadarat al-Nas, Hadarat al-ʿIlm, dan 

Hadarat al-Falsafah dalam kerangka 

pendidikan Islam kontemporer. 

2. Hadarat al-Nas sebagai 
Fondasi Normatif Pendidikan 
Islam  

Hadarat al-Nas merupakan 

landasan mendasar dalam 

epistemologi Islam yang 

menempatkan teks wahyu sebagai 

fondasi utama dalam pembentukan 

pengetahuan dan peradaban. Istilah 

al-nas merujuk pada teks-teks wahyu 

yang menjadi rujukan utama dalam 

Islam, khususnya Al-Qur’an dan 

Hadis, yang berfungsi sebagai 

sumber kebenaran normatif sekaligus 

rujukan nilai dalam seluruh aktivitas 

keilmuan (Rahmat & Amril, 2025).  

Dalam kerangka epistemologi 

Islam, wahyu tidak dipahami sebagai 

sumber ajaran ritual saja, tetapi 

sebagai landasan konseptual dan 

nilai moral yang membimbing cara 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

91 
 

manusia memahami realitas, 

mengembangkan ilmu, dan 

merumuskan tujuan pendidikan. 
Kedudukan wahyu sebagai 

sumber utama pengetahuan 

ditegaskan dalam Al-Qur’an sebagai 

petunjuk bagi manusia dalam seluruh 

aspek kehidupan. Wahyu 

memberikan kerangka nilai yang 

bersifat mendasar dan mengikat, 

sehingga menjadi acuan dalam 

menentukan arah dan 

pengembangan pengetahuan 

(Herawati et al, 2024). Dalam konteks 

ini, Hadarat al-Nas berfungsi 

menetapkan batas epistemologis 

sekaligus orientasi aksiologis bagi 

penggunaan akal dan pengalaman 

empiris. Artinya, wahyu tidak 

meniadakan peran akal, tetapi justru 

mengarahkannya agar tidak terlepas 

dari tujuan kemanusiaan dan 

keilahian. 

Namun demikian, Hadarat al-

Nas tidak dapat dipahami secara 

kaku dan semata-mata berdasarkan 

teks. Tradisi intelektual Islam 

menunjukkan bahwa pemahaman 

terhadap teks wahyu selalu 

melibatkan proses penalaran, 

penafsiran, dan dialog dengan 

konteks sosial historis. Aktivitas tafsir, 

syarah hadis, dan ijtihad merupakan 

bukti bahwa teks wahyu bersifat 

terbuka untuk dipahami secara 

dinamis sesuai dengan 

perkembangan zaman. Dengan 

demikian, Hadarat al-Nas tidak 

identik dengan sikap dogmatis, 

melainkan menyediakan pedoman 

normatif yang memungkinkan 

berkembangnya pemikiran dan 

pembaruan dalam batas-batas nilai 

keislaman. 
Dalam sejarah pemikiran Islam, 

Hadarat al-Nas menjadi fondasi bagi 

lahirnya berbagai disiplin ilmu 

keislaman seperti tafsir, hadis, fikih, 

dan ushul fikih. Para ulama klasik 

menempatkan wahyu sebagai 

sumber cahaya yang membimbing 

akal dalam proses pencarian 

kebenaran. Al-Ghazali misalnya, 

menegaskan bahwa wahyu dan akal 

memiliki relasi yang saling 

melengkapi, wahyu berfungsi sebagai 

penunjuk arah, sementara akal 

berperan sebagai alat untuk 

memahami dan mengaktualisasikan 

petunjuk tersebut (Fathurrahman, 

2020). Relasi ini menegaskan bahwa 

Hadarat al-Nas tidak menafikan 

rasionalitas, melainkan menjaga agar 

rasionalitas tetap berada dalam 

koridor nilai dan tujuan yang benar. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

92 
 

Dalam konteks pendidikan Islam 

kontemporer, Hadarat al-Nas memiliki 

peran strategis sebagai fondasi 

normatif dalam penyelenggaraan 

pendidikan Islam. Pendidikan Islam 

tidak hanya bertujuan mentransfer 

pengetahuan, tetapi juga membentuk 

orientasi hidup peserta didik agar 

selaras dengan nilai tauhid, keadilan, 

amanah, dan kemaslahatan. Al-

Qur’an dan Hadis menjadi rujukan 

utama dalam merumuskan tujuan 

pendidikan, pengembangan 

kurikulum, serta pembentukan 

karakter (Melsanda et al, 2025). 
Dengan demikian, Hadarat al-

Nas merupakan fondasi 

epistemologis yang menentukan 

arah, nilai, dan tujuan pendidikan 

Islam. Namun, agar tidak terjebak 

pada normativitas yang kaku, 

Hadarat al-Nas perlu diintegrasikan 

dengan Hadarat al-ʿIlm dan Hadarat 

al-Falsafah. Integrasi ini 

memungkinkan teks wahyu tidak 

hanya dipahami sebagai sumber 

ajaran normatif, tetapi juga sebagai 

inspirasi bagi pengembangan ilmu 

pengetahuan, refleksi kritis, dan 

pembaruan pendidikan Islam yang 

relevan dengan tantangan zaman. 

3. Hadarat al-ʿIlm sebagai 
Rasionalitas Ilmiah dalam 
Epistemologi Pendidikan Islam 

Hadarat al-ʿIlm 

merepresentasikan dimensi rasional 

dan empiris dalam epistemologi Islam 

yang berkaitan dengan 

pengembangan ilmu pengetahuan 

melalui penggunaan akal, observasi, 

dan metode ilmiah. Dalam perspektif 

Islam, ilmu tidak dipahami sebagai 

entitas yang netral dan bebas nilai, 

melainkan sebagai sarana untuk 

memahami realitas ciptaan Allah 

SWT serta mewujudkan 

kemaslahatan manusia (Rahmat & 

Amril, 2025). Oleh karena itu, 

Hadarat al-ʿIlm memiliki posisi 

strategis dalam menjembatani nilai-

nilai normatif wahyu dengan realitas 

kehidupan yang terus berkembang. 
Al-Qur’an secara konsisten 

mendorong manusia untuk 

menggunakan akal dan mengamati 

alam semesta sebagai bagian dari 

proses pencarian pengetahuan. 

Seruan untuk berpikir, merenung, dan 

meneliti fenomena alam 

menunjukkan bahwa rasionalitas dan 

empirisme memiliki legitimasi yang 

kuat dalam ajaran Islam. Dengan 

demikian Hadarat al-ʿIlm 

menegaskan bahwa ilmu 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

93 
 

pengetahuan merupakan manifestasi 

dari tanggung jawab manusia 

sebagai khalifah di muka bumi. 
Secara historis, peradaban 

Islam menunjukkan integrasi yang 

kuat antara keimanan dan aktivitas 

ilmiah. Pada masa kejayaan Islam 

klasik, para ilmuwan Muslim seperti 

Ibn Sina, Al-Khwarizmi, Al-Biruni, dan 

Ibn al-Haytham mengembangkan 

ilmu pengetahuan melalui 

pendekatan rasional dan empiris 

tanpa melepaskan landasan 

keimanan. Karya-karya mereka tidak 

hanya memberikan kontribusi besar 

bagi dunia Islam, tetapi juga menjadi 

fondasi penting bagi perkembangan 

ilmu pengetahuan modern (Dani & 

Amril, 2025). Fakta historis ini 

menunjukkan bahwa Hadarat al-ʿIlm 

bukanlah konsep asing dalam tradisi 

Islam, melainkan bagian integral dari 

identitas keilmuan Islam itu sendiri. 
Dalam epistemologi Islam, akal 

menempati posisi penting sebagai 

instrumen untuk memahami wahyu 

dan realitas. Namun, kebebasan akal 

tidak bersifat absolut, melainkan 

berada dalam bimbingan nilai-nilai 

wahyu. Relasi ini menegaskan bahwa 

rasionalitas dalam Islam bersifat 

bernilai dan bertanggung jawab. 

Hadarat al-ʿIlm berfungsi untuk 

memastikan bahwa pengembangan 

ilmu pengetahuan tidak terjebak pada 

positivisme yang menafikan nilai, 

sekaligus tidak terjerumus ke dalam 

sikap anti sains yang menghambat 

kemajuan intelektual umat (Hamid et 

al, 2025). 
Dalam konteks pendidikan Islam 

kontemporer, Hadarat al-ʿIlm 

menuntut adanya penguatan 

rasionalitas ilmiah dalam proses 

pembelajaran. Pendidikan Islam perlu 

mendorong peserta didik untuk 

berpikir kritis, analitis, dan berbasis 

bukti melalui penguasaan metode 

ilmiah. Integrasi sains dan teknologi 

dalam kurikulum pendidikan Islam 

menjadi kebutuhan yang tidak bisa di 

hindari, terutama dalam menghadapi 

tantangan globalisasi, digitalisasi, dan 

perkembangan ilmu pengetahuan 

yang pesat. Namun, penguasaan 

ilmu tersebut harus diarahkan oleh 

nilai-nilai Islam agar penggunaannya 

berorientasi pada keadilan sosial dan 

kemaslahatan bersama. 
Dengan demikian, Hadarat al-

ʿIlm merupakan pilar penting dalam 

epistemologi pendidikan Islam yang 

memungkinkan pendidikan Islam 

bersikap adaptif terhadap 

perkembangan zaman tanpa 

kehilangan identitas keislamannya. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

94 
 

Namun, agar rasionalitas ilmiah tidak 

berkembang secara liar dan bebas 

nilai, Hadarat al-ʿIlm harus 

diintegrasikan secara erat dengan 

Hadarat al-Nas sebagai sumber nilai 

normatif dan Hadarat al-Falsafah 

sebagai ruang refleksi kritis. Integrasi 

inilah yang akan membentuk 

paradigma pendidikan Islam yang 

holistik, kontekstual, dan berorientasi 

pada kemanusiaan. 
4. Hadarat al-Falsafah sebagai 

Ruang Refleksi Kritis dalam 
Epistemologi Pendidikan Islam  

Hadarat al-Falsafah merupakan 

dimensi epistemologi Islam yang 

berfungsi sebagai ruang refleksi 

rasional dan kritis dalam memahami 

pengetahuan. Dalam tradisi Islam, 

filsafat tidak dipahami sebagai upaya 

yang berdiri di luar wahyu, melainkan 

sebagai usaha intelektual manusia 

untuk memahami kebenaran dengan 

memanfaatkan potensi akal yang 

dianugerahkan Allah SWT (Rahmat & 

Amril, 2025). Oleh karena itu, 

Hadarat al-Falsafah berperan penting 

dalam menjembatani hubungan 

antara teks wahyu dan realitas 

empiris, sekaligus menjaga koherensi 

epistemologis dalam pengembangan 

ilmu pengetahuan. 

Legitimasi terhadap aktivitas 

berpikir reflektif dan mendalam 

ditegaskan secara kuat dalam Al-

Qur’an melalui perintah untuk 

melakukan tadabbur dan tafakkur 

terhadap ayat-ayat Allah. Seruan ini 

menunjukkan bahwa pemahaman 

terhadap wahyu tidak berhenti pada 

aspek literal, tetapi menuntut 

perenungan rasional dan kesadaran 

intelektual. Dalam hal ini, Hadarat al-

Falsafah memperoleh dasar normatif 

sebagai bagian dari praktik keilmuan 

yang sah dalam Islam, karena 

aktivitas berpikir mendalam 

dipandang sebagai bentuk 

pengamalan perintah agama itu 

sendiri. 
Dalam sejarah pemikiran Islam, 

Hadarat al-Falsafah berkembang 

melalui kontribusi para filosof Muslim 

yang berupaya mensintesiskan 

antara rasio dan wahyu. Al-Kindi 

memandang filsafat sebagai 

pencarian kebenaran sejauh 

kemampuan manusia, yang tidak 

bertentangan dengan wahyu karena 

kebenaran bersumber dari Tuhan 

yang satu (Madani 2015).  

Al-Farabi dan Ibn Sina 

kemudian mengembangkan 

pemikiran metafisika dan 

epistemologi yang menekankan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

95 
 

peran akal dalam memahami struktur 

realitas. Sementara itu, Ibn Rushd 

menegaskan bahwa tidak terdapat 

pertentangan esensial antara filsafat 

dan syariat, karena keduanya sama-

sama mengarahkan manusia pada 

kebenaran (Rizaldi et al, 2024). 

Pandangan ini menunjukkan bahwa 

filsafat dalam Islam berfungsi sebagai 

sarana klarifikasi dan pendalaman 

makna ajaran agama, bukan sebagai 

pesaing wahyu. 
Dalam konteks epistemologi 

pendidikan Islam, Hadarat al-

Falsafah memiliki peran strategis 

dalam membentuk kesadaran 

epistemologis dan nalar kritis peserta 

didik. Filsafat membantu pendidikan 

Islam untuk tidak terjebak pada 

pendekatan normatif dogmatis 

maupun positivistik semata. Melalui 

refleksi filosofis, peserta didik diajak 

memahami asumsi dasar, tujuan, dan 

implikasi etis dari pengetahuan yang 

dipelajari. Dengan demikian, 

pendidikan Islam tidak hanya 

menghasilkan individu yang patuh 

secara normatif atau cakap secara 

teknis, tetapi juga memiliki 

kemampuan berpikir reflektif dan 

bertanggung jawab secara intelektual 

(Marasabessy, 2025). 

Selanjutnya, Hadarat al-

Falsafah berfungsi sebagai mediator 

epistemologis antara Hadarat al-Nas 

dan Hadarat al-ʿIlm. Melalui refleksi 

filosofis, nilai-nilai wahyu dapat 

dipahami secara rasional dan 

kontekstual, sementara ilmu empiris 

dapat dikritisi dan diarahkan agar 

tidak terlepas dari tujuan 

kemanusiaan dan keilahian. Fungsi 

mediatif ini mencegah pendidikan 

Islam dari dua ekstrem, yaitu 

dogmatisme tekstual yang kaku dan 

positivisme ilmiah yang bebas nilai 

(Rahmat & Amril, 2025). 
Dengan demikian, Hadarat al-

Falsafah merupakan unsur esensial 

dalam integrasi epistemologi Islam. 

Keberadaannya memastikan bahwa 

pendidikan Islam berkembang 

sebagai proses edukatif yang 

dialogis, reflektif, dan bermakna. 

Namun, agar fungsi reflektif ini tidak 

terlepas dari nilai dan realitas, 

Hadarat al-Falsafah harus 

diintegrasikan secara erat dengan 

Hadarat al-Nas sebagai fondasi 

normatif dan Hadarat al-ʿIlm sebagai 

instrumen rasional-empiris. Integrasi 

inilah yang akan melahirkan 

paradigma pendidikan Islam yang 

utuh, kritis, dan relevan dengan 

tantangan kontemporer. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

96 
 

5. Integrasi Hadarat al-Nas, 
Hadarat al-ʿIlm, dan Hadarat al-
Falsafah dalam Kerangka 
Pendidikan Islam Kontemporer  

Integrasi epistemologi Islam 

meniscayakan keterpaduan antara 

Hadarat al-Nas, Hadarat al-ʿIlm, dan 

Hadarat al-Falsafah sebagai satu 

kesatuan sistem pengetahuan yang 

utuh dan koheren. Ketiga dimensi 

epistemologis ini tidak berdiri secara 

terpisah, melainkan saling 

melengkapi dan saling menguatkan 

dalam membentuk paradigma 

pendidikan Islam yang holistik.  

Hadarat al-Nas memberikan 

landasan normatif dan orientasi nilai 

yang bersumber dari wahyu, Hadarat 

al-ʿIlm menyediakan perangkat 

rasional dan empiris untuk 

memahami realitas, sementara 

Hadarat al-Falsafah berfungsi 

sebagai ruang refleksi kritis yang 

menjaga kedalaman makna dan arah 

pengembangan pengetahuan 

(Abdullah, 2010). 

Dalam kerangka pendidikan 

Islam, integrasi Hadarat al-Nas 

berperan menetapkan tujuan dan 

arah pendidikan. Nilai-nilai tauhid, 

keadilan, amanah, dan kemaslahatan 

yang bersumber dari Al-Qur’an dan 

Hadis menjadi fondasi dalam 

merumuskan visi pendidikan, tujuan 

pembelajaran, serta pembentukan 

karakter peserta didik. Namun, nilai-

nilai normatif tersebut tidak akan 

efektif jika berdiri sendiri tanpa 

dukungan Hadarat al-ʿIlm. Melalui 

pendekatan ilmiah dan penguasaan 

metodologi keilmuan, pendidikan 

Islam mampu mengembangkan 

proses pembelajaran yang sistematis, 

kritis, dan relevan dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan 

dan teknologi (Nida et al, 2024). 

Hadarat al-ʿIlm memungkinkan 

pendidikan Islam untuk bersikap 

adaptif terhadap dinamika zaman 

tanpa kehilangan identitas 

keislamannya. Penguasaan sains 

dan teknologi dipandang sebagai 

bagian dari pengamalan nilai 

keimanan, bukan sebagai ancaman 

terhadap agama. Namun demikian, 

rasionalitas ilmiah memerlukan 

pengendalian nilai agar tidak terjebak 

pada positivisme dan pragmatisme 

semata. Pada titik inilah Hadarat al-

Falsafah memainkan peran penting 

sebagai mediator epistemologis yang 

menimbang makna, tujuan, dan 

implikasi etis dari pengembangan 

ilmu pengetahuan dalam pendidikan 

Islam. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

97 
 

Melalui Hadarat al-Falsafah, 

integrasi antara wahyu dan ilmu 

empiris dapat berlangsung secara 

dialogis dan reflektif. Filsafat 

membantu pendidikan Islam agar 

tidak terjebak pada pendekatan 

normatif yang kaku maupun 

pendekatan pendidikan yang 

berorientasi pada teknis semata. 

Peserta didik didorong untuk 

memahami asumsi dasar 

pengetahuan, merefleksikan 

hubungan antara ilmu dan nilai, serta 

menyadari tanggung jawab moral 

dalam mengaplikasikan ilmu 

pengetahuan. Dengan demikian, 

proses pendidikan tidak hanya 

bersifat informatif, tetapi juga 

transformatif dan bermakna. 

Integrasi tiga hadarat ini 

memiliki implikasi langsung terhadap 

pengembangan kurikulum pendidikan 

Islam kontemporer. Kurikulum yang 

integratif tidak memisahkan secara 

tegas antara ilmu agama dan ilmu 

umum, melainkan memandang 

keduanya sebagai bagian dari satu 

kesatuan pengetahuan.  

Mata pelajaran keagamaan 

berfungsi menanamkan nilai dan 

orientasi spiritual, sementara mata 

pelajaran sains dan sosial 

mengembangkan kemampuan 

rasional dan empiris. Pendekatan 

filosofis kemudian mengarahkan 

peserta didik untuk merefleksikan 

hubungan antara pengetahuan, nilai, 

dan tanggung jawab sosial (Harahap, 

2019). Pola ini memungkinkan 

pendidikan Islam membentuk peserta 

didik yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak secara simultan. 

Meskipun demikian, integrasi 

epistemologi Islam dalam pendidikan 

kontemporer menghadapi berbagai 

tantangan, seperti masih kuatnya 

dikotomi keilmuan, keterbatasan 

pemahaman pendidik terhadap 

epistemologi Islam, serta tekanan 

modernitas yang cenderung 

mengedepankan orientasi pragmatis. 

Namun, tantangan tersebut sekaligus 

membuka peluang bagi pembaruan 

pendidikan Islam. Dengan 

menguatkan paradigma epistemologi 

integratif berbasis tiga hadarat, 

pendidikan Islam memiliki potensi 

besar untuk tampil sebagai model 

pendidikan alternatif yang holistik, 

humanis, dan berorientasi pada 

pembangunan peradaban (Harahap 

et al, 2025). 

Dengan demikian, integrasi 

Hadarat al-Nas, Hadarat al-ʿIlm, dan 

Hadarat al-Falsafah merupakan 

prasyarat utama bagi pengembangan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

98 
 

pendidikan Islam kontemporer. 

Integrasi ini tidak hanya bertujuan 

menghapus dikotomi antara ilmu 

agama dan ilmu umum, tetapi juga 

membangun sistem pendidikan yang 

mampu melahirkan insan yang 

memiliki kedalaman spiritual, 

keluasan intelektual, serta kesadaran 

etis dan sosial. Dalam kerangka inilah 

epistemologi Islam berfungsi sebagai 

fondasi konseptual yang menegaskan 

identitas dan relevansi pendidikan 

Islam di tengah tantangan zaman 

modern. 

D. Kesimpulan 
Berdasarkan pembahasan yang 

telah diuraikan, dapat disimpulkan 

bahwa epistemologi Islam memiliki 

karakter integratif yang memadukan 

wahyu, akal, dan pengalaman empiris 

sebagai sumber pengetahuan. Dalam 

konteks pendidikan Islam, 

epistemologi ini menjadi landasan 

penting untuk menghindari dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu umum, 

serta mengarahkan pengembangan 

ilmu pengetahuan agar tetap selaras 

dengan nilai-nilai keislaman. 

Hadarat al-Nas berperan 

sebagai fondasi normatif yang 

menempatkan Al-Qur’an dan Hadis 

sebagai sumber utama nilai, tujuan, 

dan arah pendidikan Islam. Hadarat 

al-ʿIlm merepresentasikan 

rasionalitas ilmiah yang mendorong 

penggunaan akal, pengamatan, dan 

metode ilmiah dalam memahami 

realitas dan mengembangkan ilmu 

pengetahuan. Sementara itu, Hadarat 

al-Falsafah berfungsi sebagai ruang 

refleksi kritis yang membantu 

memahami makna, tujuan, serta 

implikasi etis dari pengetahuan yang 

dikembangkan. Ketiga hadarat ini 

saling melengkapi dan tidak dapat 

dipisahkan satu sama lain. 

Integrasi Hadarat al-Nas, 

Hadarat al-ʿIlm, dan Hadarat al-

Falsafah dalam pendidikan Islam 

kontemporer menjadi sangat penting 

untuk menjawab tantangan 

modernitas tanpa kehilangan 

identitas keislaman. Melalui integrasi 

ini, pendidikan Islam tidak hanya 

berorientasi pada penguasaan 

pengetahuan dan keterampilan, tetapi 

juga pada pembentukan karakter, 

kesadaran moral, dan tanggung 

jawab sosial peserta didik. 

Dengan demikian, integrasi 

epistemologi Islam berbasis tiga 

hadarat merupakan prasyarat bagi 

pengembangan pendidikan Islam 

yang holistik, seimbang, dan relevan 

dengan perkembangan zaman. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

99 
 

Paradigma ini diharapkan mampu 

melahirkan insan yang beriman, 

berilmu, berakhlak, serta memiliki 

kesadaran etis dalam 

mengaplikasikan ilmu pengetahuan 

dalam kehidupan pribadi maupun 

sosial. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. A. 2010.  “Integrasi dan 

Interkoneksi Ilmu”.  Jurnal 

Pendidikan Islam. 1(1). 

Alkhoiri, F., Marpendra, Z. D., & Sari, 

H. P. 2025. “Epistemologi 

Pendidikan Islam dalam 

Kurikulum Merdeka Belajar”. 

Hikmah: Jurnal Studi 

Pendidikan Agama Islam. 2(4). 

Dani, P. R., & Amril. 2025. 

“Perkembangan Ilmu Di Dunia 

Islam Klasik (Abbasiyah)”. 

Jurnal: MICJO. 2(1). 

Fathurrahman. 2020. “Filsafat Islam”. 

Bandung: Manggu Makmur 

Tanjung Lestari. 

Hamid, A., Idris, M., & Sari, H. P. 

2025. “Dari Wahyu ke Akal: 

Menemukan Kebenaran Ilmu 

dalam Perspektif Filsafat 

Pendidikan Islam”. 

DIALEKTIKA: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam. 4(1). 

Harahap, M. R. 2019. “Integrasi Ilmu 

Pengetahuan: Perspektif 

Filsafat Pendidikan Islam”. 

Jurnal Hibrul‟ulama. 1(1). 

Harahap, S., Pohan, N. J., & 

Gusmaneli. 2025. “Tantangan 

dan Peluang Pendidikan Islam 

dalam Konteks Modern”. 

Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-

Ilmu Sosial. 2(11) 

Herawati, A., Ningrum, U. D., & Sari, 

H. P. 2024. “Wahyu sebagai 

Sumber Utama Kebenaran 

dalam Pendidikan Islam: 

Kajian Kritis terhadap 

Implementasinya di Era 

Modern”. Moral : Jurnal kajian 

Pendidikan Islam. 1(4). 

Madani, A. 2015. “Pemikiran Filsafat 

Al-Kindi”. Jurnal Lentera. 

IXX(2). 

Marasabessy, M. A. F. 2025.  

“Integrasi Pemikiran Fazlur 

Rahman Tentang Pendidikan 

Islam Dengan Epistemologi 

Filsafat Kontemporer Kritis”. 

An Najah (Jurnal Pendidikan 

Islam dan Sosial Keagamaan). 

4(5) 

Melsanda, D., Wahyuni, S. E., et al. 

2025. “Menyikapi Problema 

Pendidikan Umat Islam 

Kontemporer Melalui 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 11 Nomor 01, Maret 2026  

100 
 

Pendekatan Manajemen 

Pendidikan”. Jurnal Kualitas 

Pendidikan. 3(2). 

Nida, S. F., Hamdani, M. D. A., & 

Rizal, S. S. 2024. “Upaya 

Ilmiah Menggali dan 

Mengembangkan Pendidikan 

Islam Kontemporer”. Edukatif: 

Jurnal Ilmu Pendidikan. 6(2). 

Normuslim & Latifah. 2025. 

“Epistemologi Ibnu Rusyd, Al-

Ghazali, Dan Ibnu Sina: 

Perspektif Filsafat Islam”. JIS: 

Journal Islamic Studies. 3(3). 

Pajriani, T. R., Nirwani, S., & Rizki, M. 

2023. “Epistemologi Filsafat”. 

PRIMER: Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin. 1(3). 

Pratista, A. A., Rusyadah, Q., &  

Vania. 2025. “Epistemologi 

Islam Dan Perbandingannya 

Dengan Epistemologi Barat”. 

Jurnal Media Akademik (JMA). 

3(11). 

Rahmat, N., & Amril. 2025. “Hadarat 

Al-Nash, Hadharat Al-‘Ilm dan 

Hadharat Al-Falsafah”. Jurnal 

Pendidikan Tambusai. 9(1). 

Rizaldi, M. I., Rizanda, A., & Sari, H. 

P. 2024. “Pandangan Filsafat 

Islam Terhadap Konsep 

Pengetahuan dan 

Relevansinya dalam Konteks 

Modern”. Symfonia: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam. 4(2). 

Yanti, R. P., Anggi, M. S., Asia, N., 

Yennizar N, & Latif, M. 2025. 

“Isu dan Tantangan 

Kontemporer Pendidikan 

Islam”. Journal of Artificial 

Intelligence and Digital 

Business (RIGGS). 4(2). 


