Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

PENGUATAN QALBUN SALIM ANAK USIA DINI: MODEL INTERNALISASI
NILAI KEJUJURAN DARI KISAH MUSA

Najmaddina’, Mursalim?, Muhammad Yusuf Qardlawi®
123Pasca Sarjana UIN Sultan Aji Muhammad Idris Samarinda
'najmadina050@gmail.com, 2mursalim21270@gmail.com,
3yusufq7891@gmail.com

ABSTRACT

This research is motivated by the challenge of cultivating a sound moral-spiritual
foundation (qalbun salim) in early childhood. It aims to develop a model for
internalizing the value of honesty, derived from the story of Prophet Musa in the
Quran, to strengthen qalbun salim. Employing qualitative library research with
thematic interpretation (tafsir maudhu'i), the study synthesizes exegetical findings
with pedagogical theories. The results construct a three-phase internalization
model: (1) Narrative Engagement, introducing the story's ethical core; (2) Affective
Connection, fostering emotional-spiritual reflection on honesty; and (3) Habitual
Reinforcement, through activities embodying truthful behavior. The study concludes
that the story of Musa offers a profound narrative framework for concretizing qalbun
salim, advocating for the integration of such scripturally-based models into early
childhood curricula to build a strong ethical foundation.

Keywords: Qalbun Salim, Internalization Model, Honesty, Story of Musa, Early
Childhood Education, Thematic Interpretation.

ABSTRAK

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh tantangan dalam menumbuhkan fondasi moral-
spiritual (galbun salim) yang kokoh pada anak usia dini. Studi ini bertujuan
mengembangkan sebuah model untuk menginternalisasikan nilai kejujuran, yang
diturunkan dari kisah Nabi Musa dalam Al-Quran, guna memperkuat galbun salim.
Dengan menggunakan metode penelitian kepustakaan kualitatif melalui
pendekatan penafsiran tematik (tafsir maudhu'i), kajian ini mensintesis temuan
eksegetis dengan teori-teori pedagogis. Hasil penelitian menyusun sebuah model
internalisasi tiga fase: (1) Keterlibatan Naratif, yang memperkenalkan inti etika
kisah; (2) Koneksi Afektif, yang menumbuhkan refleksi emosional-spiritual atas
kejujuran; dan (3) Penguatan Kebiasaan, melalui aktivitas yang mewujudkan
perilaku jujur. Kajian menyimpulkan bahwa kisah Musa menawarkan kerangka

246


mailto:1najmadina050@gmail.com
mailto:2mursalim21270@gmail.com
mailto:3yusufq7891@gmail.com

Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

naratif yang mendalam untuk mengonkretkan konsep qalbun salim, dengan

menganjurkan integrasi model berbasis kitab suci semacam ini ke dalam kurikulum

pendidikan anak usia dini untuk membangun fondasi etika yang kuat.

Kata Kunci: Qalbun Salim, Model Internalisasi, Kejujuran, Kisah Musa, Pendidikan

Anak Usia Dini, Tafsir Maudhu'i.

A.Pendahuluan

Masa anak usia dini merupakan
periode kritis (golden age) bagi
peletakan dasar-dasar kepribadian,
termasuk  pembangunan  fondasi
moral dan spiritual. (Montessori, 1967,
Santrock, 2011). Dalam konteks
pendidikan
Pendidikan Anak Usia Dini (PAUD)

justru dihadapkan pada paradoks.

kontemporer, dunia

Di satu sisi, kemajuan teknologi
dan pedagogi menawarkan metode
pembelajaran yang inovatif, namun di
sisi lain, tantangan terhadap karakter
anak kian mengemuka. Degradasi
nilai-nilai luhur seperti kejujuran,
rendahnya empati, dan melemahnya
kesadaran spiritual telah menjadi
fenomena yang mengkhawatirkan
(Lickona, 1991; Narvaez, 2014).

Kondisi ini  mengindikasikan
kegagapan pendekatan pendidikan
karakter konvensional yang sering kali
masih bersifat  kognitif-instruktif,
sekadar mentransfer pengetahuan

tentang baik dan buruk tanpa mampu

menyentuh dan membentuk pusat

kesadaran moral anak (Zed, 2004).

Islam menawarkan konsep
mendalam melalui istilah galbun salim
(hati yang selamat, bersih, dan sehat),
yang bersumber dari QS. Asy-Syu’ara’
ayat 89. Konsep ini menegaskan
bahwa kualitas hidup manusia pada
hakikatnya bertumpu pada kondisi
hatinya. Dalam perspektif Islam,
qalbun salim (hati yang selamat)
merupakan tujuan teleologis dari
pendidikan (tarbiyah), yakni
membentuk manusia dengan hati
yang terbebas dari penyakit spiritual
seperti syirik, riya', dan dengki, serta
dipenuhi oleh keimanan dan akhlak
mulia (Al-Attas, 1980; Al-Ghazali,

2011).

Pada anak wusia dini, potensi
galbun salim ini merupakan fitrah
bawaan yang memerlukan proses
pendidikan yang tepat untuk dipupuk
dan diperkuat melalui internalisasi
nilai, sebuah proses integratif yang

menyinergikan pemahaman kognitif,

247



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

keterlibatan afektif, dan pembiasaan

perilaku.

Al-Quran sebagai pedoman hidup
umat Islam menawarkan metode
pedagogis llahiyah yang sangat efektif
untuk proses ini, yaitu pendidikan
melalui kisah (al-gashash). Kisah-
kisah dalam Al-Quran merupakan
perangkat pedagogis yang kaya
dengan pelajaran (‘ibrah) dan
keteladanan (uswah) (Shihab, 2002).
Kisah Nabi Musa AS, khususnya pada
episode masa kecilnya (QS. Al-
Qashash: 1-13), merupakan narasi
yang sarat dengan nilai, termasuk nilai
kejujuran yang menjadi fokus

penelitian ini (Al-Fairuzi, 2021).

Kejujuran tercermin dalam
keteguhan ibunda Musa, perkataan
saudarinya, dan menjadi ciri Nabi
Musa. Nilai ini merupakan manifestasi
lahiriah dari qgalbun salim, sehingga
kisah Musa potensial dijadikan
sumber naratif untuk membangun
model pendidikan karakter yang

aplikatif.

Meski banyak kajian terdahulu,
penelitian ini mengidentifikasi celah

(9ap)  yang
pendidikan karakter untuk anak usia

signifikan.  Kajian

dini (misalnya, Fathoni : 2020) sering

kali bersifat umum dan kurang berakar
pada konsep spiritual Islam yang
mendalam. Sebaliknya, kajian tafsir
kisah Musa (seperti Al-Fairuzi, 2021)
cenderung berhenti pada analisis
teologis-historis tanpa
mentransformasikannya ke dalam

model pedagogis yang sistematis.

Sementara itu, pengembangan
model pembelajaran PAUD
bernuansa Islami (contohnya, Sari,
2022) masih jarang yang
menggunakan pendekatan tafsir
tematik (fafsir maudhu’i) sebagai
fondasi metodologis utama. Oleh
karena itu, belum ada penelitian yang
secara khusus merancang sebuah
model internalisasi nilai yang koheren
dengan mengekstrak nilai kejujuran
dari kisah Musa melalui tafsir
maudhu’i untuk tujuan penguatan

qalbun salim anak usia dini.

Berdasarkan identifikasi celah
tersebut, penelitian ini dirumuskan
untuk menjawab pertanyaan utama:
‘Bagaimana membangun sebuah
model internalisasi nilai kejujuran
yang bersumber dari kisah Nabi Musa
dalam Al-Quran untuk memperkuat
qalbun salim pada anak usia dini?”.
Secara spesifik, tujuan penelitian

adalah: (1) Menganalisis nilai

248



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

kejujuran dan relevansinya dengan
konsep galbun  salim dalam kisah
Nabi Musa melalui pendekatan tafsir
tematik
1977); (2) Mengonstruksi sebuah

model teoretis internalisasi nilai

(maudhu'’i)  (Al-Farmawi,

kejujuran dari kisah Musa yang
relevan dengan tahap perkembangan
anak usia dini (Berk, 2013); dan (3)
Merumuskan implikasi praktis model
tersebut berupa kerangka kegiatan
bagi pendidik PAUD
(Kemendikbudristek, 2022).

Dengan menggunakan
pendekatan tafsir tematik (maudhu’i)
tersebut, penelitian ini  berhasil
mendekonstruksi nilai kejujuran dalam
kisah Nabi Musa AS menjadi suatu
konstruksi yang bersifat
multidimensional dan hierarkis.
Diharapkan penelitian ini memberikan
kontribusi ganda. Secara teoretis,
kajian ini dapat memperkaya
khazanah ilmu pendidikan Islam di
persimpangan Ilimu Al-Qur'an dan
Tafsir dengan Pendidikan Anak Usia
Dini melalui sebuah model integratif.
Secara praktis, model yang dihasilkan
diharapkan dapat menjadi panduan
operasional bagi pendidik di lembaga
PAUD, RA, atau TKIT untuk

menyelenggarakan pendidikan

karakter yang berbasis sumber otentik
(Al-Qur'an), dengan fokus pada
pembentukan hati yang selamat
(qalbun salim) sejak usia dini.

B. Metode Penelitian

Penelitian  ini  menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode
analisis tafsir tematik (maudhu’).
Pendekatan ini  dipilih  karena
memungkinkan peneliti untuk
mengumpulkan dan menganalisis
semua ayat Al-Quran  yang
membahas tema spesifik dalam hal ini
nilai kejujuran dalam kisah Nabi Musa
secara komprehensif untuk kemudian
disintesis menjadi sebuah model

konseptual (Al-Farmawi, 1977).

Data primer penelitian ini adalah
ayat-ayat Al-Qur'an yang
mengisahkan Nabi Musa, khususnya
pada episode masa kecilnya (QS. Al-
Qashash: 1-13) serta ayat landasan
konsep qalbun salim (QS. Asy-
Syu’ara’: 89). Data sekunder diperoleh
dari: (1) kitab tafsir tematik dan klasik
seperti Tafsir al-Misbah (Shihab,
2002) dan Tafsir Ibn Katsir, (2) karya
tentang pendidikan karakter anak usia
dini dan teori internalisasi nilai
(misalnya, Lickona, 1991; Narvaez,
2014); serta (3) kajian terdahulu yang

relevan.

249



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Analisis data dilakukan melalui

beberapa tahap sistematis:

1. Pengumpulan dan Identifikasi

Ayat.

2. Analisis Tafsir Tematik
(Maudhui).

3. Sintesis dengan Teori
Pendidikan.

4. Konstruksi Model.

Validitas data tafsir dan konstruksi
model diperkuat melalui triangulasi
sumber. Pada tahap analisis tafsir,
penafsiran atas nilai kejujuran dalam
kisah Musa dikonfirmasi dengan
membandingkan sejumlah kitab tafsir
mu’tabar (seperti Tafsir al-Misbah
(Shihab, 2002), Ibn Katsir, dan Al-
Azhar). Pada tahap konstruksi model,
desain tiga fase internalisasi
diverifikasi dengan
menyelaraskannya pada  prinsip-
prinsip multiple teori pendidikan
karakter dan perkembangan anak usia
dini yang mapan (Miles & Huberman,

1994).

C. Hasil dan
Penelitian

Pembahasan

1. Urgensi Pendidikan Karakter
Qalbun  Salim untuk PAUD
Kontemporer

Pendidikan Anak Usia Dini
(PAUD) berada di garis depan dalam
membentuk  fondasi  kepribadian.
Namun, dunia PAUD kontemporer
menghadapi paradoks antara
kemajuan pedagogi dan degradasi
nilai moral dasar seperti kejujuran.
Fenomena ketidakjujuran pada anak
usia dini, seperti menyembunyikan
kesalahan atau mengambil barang
tanpa izin, merupakan perilaku awal
yang jika dibiarkan dapat mengkristal
menjadi karakter negatif (Lickona,
1991).

Kondisi ini  memprihatinkan
karena masa golden age (0-6 tahun)
merupakan periode kritis di mana
struktur  moral, emosional, dan
spiritual anak mulai terbentuk secara
permanen (Montessori, 1967; Berk,
2013). Penelitian  ini  menawarkan
respons melalui konsep Islam qalbun
salim (hati yang selamat, bersih, dan
sehat), yang berasal dari QS. Asy-
Syu’ara’ ayat 89.

Konsep ini menjadi landasan
filosofis yang holistik, karena

memandang pendidikan karakter

bukan sekadar pembentukan perilaku

250



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

lahiriah  (moral action), melainkan
lebih  mendasar lagi  sebagai
proses penyucian dan penguatan
hati (fazkiyatun nafs) sebagai sumber
segala tindakan (Al-Attas, 1980; Al-
Ghazali, 2011). Pendekatan ini
sejalan dengan semangat Kurikulum
Merdeka yang menekankan
pembentukan Profil Pelajar Pancasila,
di mana dimensi "Berakhlak Mulia"
membutuhkan pendalaman nilai-nilai
spiritual (Kemendikbudristek, 2022).
Studi literatur menunjukkan bahwa
integrasi  nilai  keislaman dalam
kerangka kurikulum nasional dapat
memperkaya dan
mengkontekstualisasikan

pembentukan karakter peserta didik
(Nata, 2012; Daud, 2003).

Oleh karena itu, membangun
model berbasis qalbun salim bukan
hanya relevan secara teologis, tetapi
juga responsif terhadap kebutuhan
pendidikan karakter nasional yang
mengedepankan keutuhan pribadi.

2. Analisis Tafsir Tematik:
Dekonstruksi Nilai Kejujuran

dalam Kisah Nabi Musa

Analisis tafsir tematik (maudhu'i)
terhadap narasi Nabi Musa dalam
Surah Al-Qasash

mengungkap konstruksi nilai kejujuran

berhasil

(ash-shidq) yang bersifat hierarkis dan

multidimensional.

Metode maudhu'i ini menjadi
landasan ilmiah yang kokoh karena
memungkinkan penelusuran yang
komprehensif dan integratif atas
semua ayat yang tersebar terkait satu
tema. Kejujuran dalam kisah ini tidak
tampak sebagai konsep tunggal "tidak
berbohong”,  melainkan  sebagai
sebuah virtue (keutamaan) yang
dinamis, yang keseluruhannya
bersumber dari kondisi hati yang
selamat (qalbun salim) sebagai poros

spiritualnya (Kurniawan, 2023).

Dimensi pertama yang terkuak
adalah kejujuran
sebagai amanah spiritual dan
kepasrahan total, yang
direpresentasikan  oleh  tindakan
ibunda Musa. Ketika menghanyutkan
bayinya ke sungai, ia mempraktikkan
bentuk kejujuran vertikal (hablum
minallah) yang tertinggi. Kejujuran di
sini bermakna keselarasan mutlak
antara keyakinan hati, penerimaan
akal, dan keberanian Dbertindak
berdasarkan wahyu, meskKi
dihadapkan pada risiko yang tampak
besar.

251



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Tindakan ini merefleksikan
kejujuran sebagai wujud ketulusan
(ikhlas) dan ketundukan (taslim) yang
mendalam, yang hanya bisa
bersumber dari hati yang telah
dimurnikan (tazkiyah). Landasan
kejujuran vertikal ini menjadi fondasi
tak tergoyahkan bagi semua
manifestasi kejujuran lainnya dalam

relasi horizontal.

Puncak dari manifestasi kejujuran
dalam narasi ini terlihat
pada kejujuran sebagai integritas
karakter dan transparansi diri, yang
dipraktikkan oleh Nabi Musa sendiri
saat tiba di Madyan. Dalam kondisi
terpojok sebagai seorang pelarian,
Musa memperkenalkan dirinya
dengan transparansi radikal:
"Sesungguhnya aku adalah seorang

yang lemah dan miskin".

Pengakuan jujur tentang
kelemahan dan keadaan yang tidak
menguntungkan ini merupakan bukti
integritas personal (shidq al-dzat)
yang luar biasa. Transparansi inilah
yang kemudian menjadi dasar
penilaian bahwa ia adalah sosok yang
"qawiyyin (kuat/kompeten) wa

amin (terpercaya)". Di sini, kejujuran
telah mengalami kristalisasi dari

sekadar sikap situasional menjadi

identitas karakter (syakhshiyah) yang
melekat, konsisten, dan menjadi pilar
etika sosial.

Dekonstruksi lapisan-lapisan
nilai ini membongkar reduksi kejujuran
yang hanya dimaknai secara sempit.
Sebaliknya, ia menampilkan kejujuran
sebagai sebuah lintasan
perkembangan moral (suluk) yang
berjenjang, dimulai dari penyucian hati
dan motivasi (tazkiyatun nafs), yang
melahirkan ketulusan dalam ketaatan.
tumbuhlah

kebijaksanaan dalam bertindak dan

Dari  ketulusan itu,
berkomunikasi, yang akhirnya
mengkristal menjadi kepribadian yang
secara konsisten jujur dan dapat
dipercaya. Hanya hati yang selamat
(qalbun salim) yang mampu menjadi
sumber kejujuran autentik dalam
semua dimensinya. Temuan ini
sekaligus mengonfirmasi relevansi
pendekatan tematik dalam menggali
pesan-pesan Al-Qur'an yang bersifat
komprehensif dan aplikatif.

3. Konstruksi Model Tiga Fase:
Integrasi Nilai Tafsir dan
Pedagogi Modern

Berdasarkan temuan

dekonstruksi nilai kejujuran

multidimensi dari kisah Nabi Musa,

252



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

penelitian ini berlanjut pada tahap
konstruksi model.
sebuah Model
Kejujuran Tiga Fase yang berfungsi

Dibangunlah

Internalisasi Nilai

sebagai jembatan antara kearifan
tekstual Al-Qur'an dan  prinsip
pedagogi kontemporer. Model ini
dirancang untuk menjawab tantangan
utama: bagaimana
mentransformasikan konsep spiritual
abstrak  seperti galbun  salim (hati
yang selamat) menjadi praktik
pembelajaran yang konkret,
operasional, dan sesuai dengan tahap
perkembangan anak usia dini
(Maghfiroh, 2023). Konstruksi model
diawali dengan perumusan tiga pilar

filosofis yang saling melengkapi.

Pilar pertama adalah paradigma
pendidikan Islam holistik (tarbiyah)
yang bertujuan membentuk insan
kamil  (Al-Attas, 1980). Dalam
paradigma ini, pendidikan karakter
dipandang sebagai proses penyucian
hati (tazkiyat al-qulub), di mana
perilaku lahiriah merupakan cerminan
dari kondisi batin (Kurniawan, 2023).
Pilar kedua adalanh teori
perkembangan moral anak yang
menegaskan bahwa fondasi nilai
dibangun sejak dini melalui interaksi

dan pengalaman.

Pilar ketiga adalah kerangka
pendidikan karakter
komprehensif yang mencakup domain
kognitif (moral knowing), afektif (moral
feeling), dan psikomotorik (moral
action). Ketiga pilar ini kemudian
dioperasionalkan ke dalam tiga fase
pembelajaran yang

berkesinambungan.

Fase Pertama: Keterlibatan
Naratif (Narrative Engagement). Fase
ini mengadopsi metode pedagogis
llahiyah, vyaitu pendidikan melalui
kisah (al-qashash), dengan
menggunakan narasi Nabi Musa
sebagai materi utama. Secara
pedagogis, fase ini berlandaskan
pada prinsip bahwa anak belajar nilai
secara efektif melalui observasi dan
identifikasi terhadap teladan (uswah

hasanah) dalam cerita (Syafi'l, 2020).

Aktivitas

interaktif menggunakan media visual

dirancang  secara

dan pertanyaan pemantik yang
menyoroti dilema moral, seperti
"Mengapa ibu Musa berani
menghanyutkan bayinya?" Tujuan
fase ini adalah membangun moral
knowing—pemahaman  konseptual
anak tentang apa, mengapa, dan

bagaimana kejujuran itu diwujudkan.

253



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Fase Kedua: Koneksi Afektif
(Affective Setelah

pemahaman terbentuk, internalisasi

Connection).

nilai harus masuk ke wilayah emosi.
Fase ini berlandaskan pada konsep
bahwa hati (qgalb) adalah pusat
keimanan dan penilaian moral, serta
selaras dengan pendekatan
Pendidikan Sosial-Emosional (Social-
Emotional Learning/SEL) (Nurjanah,

2021).

Aktivitas seperti bermain peran
(role-play), diskusi terpimpin yang
menyentuh perasaan ("Bagaimana
perasaanmu jika harus jujur yang
sulit?"), dan ekspresi seni dirancang
untuk mengajak anak menghayati nilai
secara emosional. Peran guru
bergeser menjadi fasilitator yang
menciptakan ruang aman bagi
ekspresi perasaan. Tujuan fase ini
adalah mengembangkan moral
feeling, seperti empati, cinta pada
kejujuran, dan kebanggaan saat
bertindak benar.

Fase Ketiga: Penguatan
Kebiasaan (Habitual Reinforcement).
Puncak internalisasi adalah
perubahan perilaku yang konsisten.
Fase ini berlandaskan pada konsep
Islam bahwa amal shaleh yang

berulang (al-'adah al-muhakkamah)

akan membentuk karakter, serta
prinsip positive reinforcement dari
teori perilaku (Anwar, 2020). Nilai
kejujuran diterjemahkan ke dalam

rutinitas kelas yang konkret, seperti

"Kotak Kejujuran” untuk
mengembalikan barang atau
kebiasaan mengakui  kesalahan.

Kunci keberhasilan terletak pada
umpan balik positif dan deskriptif dari
guru yang memuji nilai di balik
tindakan, bukan sekadar hasilnya.
Tujuan fase ini adalah
mencapai moral action, di mana
kejujuran menjadi kebiasaan otomatis

dan bagian dari kepribadian.

Ketiga fase ini dirancang
sebagai sebuah siklus yang dinamis
dan saling menguatkan, bukan
tahapan linear yang kaku. Model ini
menawarkan kerangka aplikatif yang
holistik,

pendekatan konvensional yang sering

mengatasi kelemahan
terfragmentasi dan terlalu
mengandalkan kognisi  semata.
Dengan sintesis antara landasan tafsir
yang kokoh dan pedagogi yang
relevan, model ini tidak hanya
bertujuan membentuk anak
yang tahu tentang kejujuran, tetapi
lebih jauh membina generasi yang

memiliki galbun salim sebagai fondasi

254



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

karakter yang autentik dan

berkelanjutan  (Kurniawan, 2023;

Misbach, 2006).

4. Peran Pendidik sebagai
Murabbi dalam Model Qalbun
Salim

Implementasi Model Tiga Fase
yang berporos pada qalbun
salim menuntut transformasi
paradigmatik dan praksis dari peran
pendidik. Penelitian ini mengonstruksi
peran pendidik tidak lagi sekadar
sebagai mu'allim (pengajar) yang
mentransmisikan pengetahuan, tetapi
sebagai murabbi (pembimbing  jiwa)
yang bertanggung jawab atas
pemeliharaan, bimbingan, dan
penyucian hati (tazkiyat al-qulub)

peserta didik (Umar, 2020).

Pergeseran ini adalah
konsekuensi logis dari model yang
menjadikan hati yang selamat sebagai
tujuan  akhir, sehingga  agen
pendidikannya pun harus memiliki
kapasitas untuk menyentuh dan
membimbing dimensi spiritual-afektif
pendidik

dituntut memiliki integritas  spiritual

anak. Sebagai murabbi,

dan kedewasaan emosional yang
otentik. Keberhasilan proses

internalisasi nilai sangat bergantung

pada keteladanan hidup (uswah
hasanah) yang dipancarkan pendidik
dalam setiap interaksi. Sebuah
penelitian di lembaga PAUD Islami
menunjukkan  bahwa  konsistensi
antara perkataan dan perbuatan guru,
seperti kejujuran dalam mengakui
ketidaktahuan atau kesalahan,
menjadi faktor kunci dalam
menciptakan lingkungan kelas yang
aman bagi anak untuk belajar jujur

(Sari, 2021).

Konsep murabbi ini juga
menuntut kompetensi pedagogis-
spiritual yang khas, yaitu kemampuan
untuk  menghubungkan  aktivitas

pembelajaran  dengan nilai-nilai
ilahiah, membaca bahasa hati anak
yang seringkali nonverbal, dan
memberikan respon yang penuh
hikmah  (Hakim, 2022). Dalam
operasionalisasi Model Tiga Fase,
peran murabbiini mewujud dalam

spesialisasi tindakan di setiap tahap.

Pada Fase Naratif, pendidik
berperan sebagai pangarah
makna (guide of meaning) yang tidak
hanya menyampaikan kisah, tetapi
reflektif

menyelami

dengan pertanyaan
membimbing anak
motivasi dan  perasaan tokoh,

sehingga cerita Nabi Musa tidak

255



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

hanya didengar tetapi juga diresapi
(Syafi'l, 2020). Pada Fase Afektif,
peran bergeser menjadi pendamping
emosional (emotional facilitator) yang
terampil memfasilitasi diskusi
perasaan, memvalidasi emosi anak,
dan menciptakan "ruang aman" bagi

vulnerabilitas moral.

Pada Fase Kebiasaan, pendidik
berfungsi sebagai penguat
positif (positive  reinforcer)  yang
memberikan apresiasi deskriptif yang
fokus pada nilai di balik tindakan jujur
anak, sehingga menguatkan internal
reward (Anwar, 2020). Lebih dari
sekadar pelaku di dalam kelas,
seorang murabbi juga adalah arsitek
lingkungan moral (moral ecosystem).
la bertanggung jawab membangun
budaya dan rutinitas kelas yang
menjadi inkubator bagi qalbun salim,
seperti ritual pembukaan dengan doa
untuk hati yang bersih, pembiasaan
kata-kata positif, dan penciptaan

sudut kejujuran (Nurjanah, 2021).

Lingkungan  yang  dibangun

dengan penuh  kesadaran ini
menjadikan nilai kejujuran sebagai
napas keseharian, bukan materi
kurikulum yang terpisah. Akhirnya,
peran murabbi melampaui batas

ruang kelas melalui kemitraan

strategis dengan orang
Pendidikan

berbasis hati memerlukan konsistensi

tua (shilaturrahim).

antara nilai yang dibangun di sekolah
dan di rumah. Seorang murabbi aktif
berkomunikasi dengan orang tua,
tidak hanya membahas
perkembangan akademik, tetapi lebih-
lebih perkembangan "kesehatan hati"
dan karakter anak, serta
menyelaraskan strategi pembiasaan

(Mulyati, 2019).

Dengan demikian, pendidik
sebagai murabbi menjadi simpul
utama yang mengintegrasikan seluruh
ekosistem pendidikan anak—sekolah,
keluarga, dan nilai spiritual—demi
tercapainya tujuan

pembentukan galbun salim.

D. Kesimpulan

Berdasarkan keseluruhan
analisis, penelitian ini menyimpulkan
bahwa konsep qalbun
salim menawarkan landasan filosofis
yang holistik dan mendalam bagi
pendidikan karakter anak usia dini. la
bergeser dari fokus pada perilaku
lahiriah menuju pembentukan kondisi
hati sebagai sumber segala tindakan.
Melalui pendekatan tafsir tematik
berhasil

(maudhu’i), penelitian

256



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

mendekonstruksi nilai kejujuran dalam
kisah Nabi Musa AS sebagai suatu
konstruksi yang bersifat
multidimensional dan hierarkis,
mencakup dimensi spiritual (amanah),
sosial  (hikmah), dan personal

(integritas).

Temuan utama penelitian ini
adalah berhasil
dikonstruksikannya Model
Internalisasi Nilai Kejujuran Tiga
Fase yang menjadi jembatan antara
kearifan tekstual Al-Qur'an dan prinsip
pedagogi modern. Model yang terdiri
Naratif,
Koneksi Afektif, dan Penguatan

atas Fase Keterlibatan

Kebiasaan ini dirancang sebagai
suatu siklus dinamis yang
mengintegrasikan domain kognitif,
afektif, dan

Keberhasilan operasionalisasi model

psikomotorik.
ini sangat bergantung pada
transformasi peran pendidik dari
sekadar mu‘allim (pengajar)

menjadi murabbi (pembimbing  jiwa)
yang bertanggung jawab atas
penyucian hati (tazkiyat al-qulub)
peserta didik.

Dengan demikian, penelitian ini
tidak hanya berhenti pada tawaran
teoretis, tetapi telah merancang

sebuah kerangka aplikatif yang
koheren untuk memperkuat qalbun
salim sejak usia dini melalui sumber
nilai yang otentik, yaitu Al-Qur'an.
Untuk pengembangan lebih lanjut,
penelitian ini merekomendasikan agar
Model Tiga Fase vyang telah
dikonstruksi secara teoretis diuji
validitas empirisnya melalui penelitian
tindakan kelas atau penelitian

eksperimen semu di lembaga PAUD.

Hal ini penting untuk mengukur
efektivitasnya dalam menumbuhkan
sikap dan perilaku jujur anak serta
dampaknya terhadap perkembangan
moral-spiritual. Selanjutnya,
diperlukan pengembangan perangkat
pendukung praktis berupa modul
pelatihan, buku panduan, dan
instrumen asesmen
perkembangan galbun salim yang
sederhana untuk memampukan guru
atau murabbi dalam

mengimplementasikan model secara

sistematis.
Di samping itu, untuk
memperkaya khazanah model

pendidikan karakter berbasis kitab
suci, kajian serupa dapat
dikembangkan dengan

mengeksplorasi nilai-nilai karakter lain

257



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

seperti sabar, syukur, dan tanggung
jawab dari berbagai kisah dalam Al-
Qur'an atau hadis. Terakhir, untuk
menguji generalisasi dan
keberlanjutan model, disarankan agar
penelitian direplikasi di berbagai jenis
dan konteks lembaga PAUD serta
melibatkan peran keluarga secara
lebih sistematis dalam kerangka
kemitraan yang erat

antara murabbi dan orang tua.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, S. M. N. (1980). Konsep
pendidikan dalam Islam: Suatu
rumusan falsafah pendidikan
Islam. Bandung: Mizan.

Al-Fairuzi, M. (2021). Tafsir tematik
kisah  Nabi  Musa:  Nilai
pendidikan karakter dalam Al-
Qur'an [Disertasi doktoral,

Universitas Islam Negeri Syarif

Jakarta).

Repositori Institusi UIN Jakarta.

Hidayatullah

Al-Farmawi, A. H. (1977). Al-Bidayah
fi al-Tafsir al-Mawdii T: Dirasah
Manhajiyah Mawdd Tyah. Kairo:
Dar al-Hadtth.

Al-Ghazali, l. (2011). Ihya’
ulumuddin (Jilid 3). Beirut: Dar
Al-Kutub Al-llmiyyah.

Anwar, S. (2020). Positive
reinforcement dalam
pembentukan karakter jujur
pada anak usia dini. Jurnal
lImiah Pendidikan Guru
Raudhatul Athfal, 8(2), 112—

125.

Berk, L. E. (2013). Child
development (9th ed.). Boston,
MA: Pearson.

Daud, A. (2003). Pendidikan agama
Islam  dan  pembangunan
karakter bangsa. Jakarta: PT

RajaGrafindo Persada.

Fathoni, A. (2020). Pendekatan

holistik  dalam  pendidikan
karakter anak usia dini. Jurnal
Pendidikan Karakter, 10(2),

123-135.

Hakim, A. R. (2022). Kompetensi
pedagogis-spiritual guru PAUD
dalam pembentukan karakter
anak. Jurnal llmiah Pesona
PAUD, 9(1), 1-15.

Kementerian Pendidikan,

Kebudayaan, Riset, dan

258



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Teknologi Republik Indonesia. Misbach, |. H. (2006). Qalbun Salim
(2022). Panduan sebagai  basis  pendidikan
pengembangan projek karakter. Bandung: Pustaka
penguatan profil pelajar Bani Quraisy.

Pancasila. Jakarta:

Montessori, M. (1967). The absorbent
mind. New York, NY: Holt,
Kurniawan, R. R. (2023). Qalbun Rinehart and Winston.
Salim dalam Al-Qur’an: Analisis

Kemendikbudristek.

Mulyati, S. (2019). Kemit
penafsiran  Sayyid  Quthb ulyati, S. (2019). Kemitraan guru

dan oran t dal
terhadap Q.S. Asy-Syu'ara ayat g wa alam
89. ANWARUL, 3(6), 1169—

1177.

pembentukan karakter anak
usia dini di TK Mutiara
Hati. Jurnal Pendidikan Anak,
Lickona, T. (1991). Educating for 8(1), 22-35.
character: How our schools can

Narvaez, D. (2014). Neurobiology and
teach respect and z ( ) urodiology

the development of h
responsibility. New York, NY: velop of hdman
morality: Evolution, culture, and
wisdom. New York, NY: W. W.

Maghfiroh, S. (2023). Pengembangan Norton & Company.

Bantam Books.

model pembelajaran tematik
Nata, A. (2012). Pendidikan karakter

dalam perspektif Islam.

berbasis kisah Qur'ani untuk

menanamkan nilai kejujuran
Jakarta: PT. Rajagrafindo

pada anak usia dini. Journal of jagraf

Early Childhood Islamic
Education, 7(1), 45-60. Nurjanah, S. (2021). Implementasi

Persada.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. pendidikan karakter melalui

metode bercerita dan role play

(1994). Qualitative data

ntuk mengembangkan
analysis:  An  expanded unt 9 9
sourcebook (2nd ed.). kecerdasan emosional-spiritual

k. / I A
Thousand Oaks, CA: Sage anak. Jurnal ~ Golden  Age,
— 5(01), 185-198.

Publications.

259



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Santrock, J. W. (2011). Life-span
development (13th ed.). New
York, NY: McGraw-Hill.

Sari, R. P. (2021). Keteladanan guru
dalam penanaman nilai
kejujuran pada anak usia dini di
RA Perwanida. Jurnal Obsesi:
Jurnal Pendidikan Anak Usia
Dini, 5(2), 1768-1777.

Sari, R. P. (2022). Model pendidikan
karakter berbasis kearifan lokal
Islam di PAUD. Jurnal Obsesi:
Jurnal Pendidikan Anak Usia
Dini, 6(3), 2101-2112.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-
Mishbah: Pesan, kesan, dan
keserasian Al-Qur‘an (Vol. 10).
Jakarta: Lentera Hati.

Syafi'i, F. F. (2020). Pendidikan sosial
emosional anak usia dini
melalui kisah Qur'ani: Studi
kasus di TKIT Nurul
Fikri. Jurnal ~ Obsesi:  Jurnal
Pendidikan Anak Usia Dini,
4(2), 850-861.

Umar, M. (2020). Konsep murabbi
dalam  pendidikan  akhlak
perspektif  Al-Ghazali dan

relevansinya di era

modern. Jurnal Pendidikan
Islam, 11(1), 45-60.

Zed, M. (2004). Metode penelitian

kepustakaan. Jakarta: Yayasan
Pustaka Obor Indonesia.

260



