Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

PENGUATAN QALBUN SALIM ANAK USIA DINI: MODEL INTERNALISASI
NILAI KEJUJURAN DARI KISAH MUSA

Najmaddina’, Mursalim2, Muhammad Yusuf Qardlawi?®
1.23UIN Sultan Aji Muhammad Idris Samarinda
'najmadina050@gmail.com, 2mursalim21270@gmail.com,
3yusufg7891@gmail.com

ABSTRACT

This research is motivated by the challenge of cultivating a sound moral-spiritual
foundation (galbun salim) in early childhood. It aims to develop a model for
internalizing the value of honesty, derived from the story of Prophet Musa in the
Quran, to strengthen qalbun salim. Employing qualitative library research with
thematic interpretation (tafsir maudhu'i), the study synthesizes exegetical findings
with pedagogical theories. The results construct a three-phase internalization
model: (1) Narrative Engagement, introducing the story's ethical core; (2) Affective
Connection, fostering emotional-spiritual reflection on honesty; and (3) Habitual
Reinforcement, through activities embodying truthful behavior. The study
concludes that the story of Musa offers a profound narrative framework for
concretizing galbun salim, advocating for the integration of such scripturally-based
models into early childhood curricula to build a strong ethical foundation.

Keywords: Qalbun Salim, Internalization Model, Honesty, Story of Musa, Early

Childhood Education, Thematic Interpretation.

ABSTRAK

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh tantangan dalam menumbuhkan fondasi moral-
spiritual (galbun salim) yang kokoh pada anak usia dini. Studi ini bertujuan
mengembangkan sebuah model untuk menginternalisasikan nilai kejujuran, yang
diturunkan dari kisah Nabi Musa dalam Al-Quran, guna memperkuat galbun salim.
Dengan menggunakan metode penelitian kepustakaan kualitatif melalui
pendekatan penafsiran tematik (tafsir maudhu'i), kajian ini mensintesis temuan
eksegetis dengan teori-teori pedagogis. Hasil penelitian menyusun sebuah model
internalisasi tiga fase: (1) Keterlibatan Naratif, yang memperkenalkan inti etika
kisah; (2) Koneksi Afektif, yang menumbuhkan refleksi emosional-spiritual atas
kejujuran; dan (3) Penguatan Kebiasaan, melalui aktivitas yang mewujudkan

perilaku jujur. Kajian menyimpulkan bahwa kisah Musa menawarkan kerangka

247


mailto:1najmadina050@gmail.com
mailto:2mursalim21270@gmail.com
mailto:3yusufq7891@gmail.com

Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

naratif yang mendalam untuk mengonkretkan konsep galbun salim, dengan
menganjurkan integrasi model berbasis kitab suci semacam ini ke dalam

kurikulum pendidikan anak usia dini untuk membangun fondasi etika yang kuat.

Kata Kunci: Qalbun Salim, Model Internalisasi, Kejujuran, Kisah Musa,
Pendidikan Anak Usia Dini, Tafsir Maudhu'i.

A. Pendahuluan sekadar mentransfer pengetahuan

Masa anak usia dini tentang baik dan buruk tanpa mampu
merupakan periode kritis (golden menyentuh dan membentuk pusat

age) bagi peletakan dasar-dasar kesadaran moral anak (Zed, 2004).

kepribadian, termasuk pembangunan

fondasi moral dan spiritual.
(Montessori, 1967; Santrock, 2011).
Dalam konteks pendidikan

kontemporer, dunia Pendidikan Anak
Usia Dini (PAUD) justru dihadapkan

pada paradoks.

Di satu Sisi, kemajuan
teknologi dan pedagogi menawarkan
metode pembelajaran yang inovatif,
namun di sisi lain, tantangan
terhadap  karakter anak  kian
mengemuka. Degradasi nilai-nilai
luhur seperti kejujuran, rendahnya
empati, dan melemahnya kesadaran
spiritual telah menjadi fenomena
yang mengkhawatirkan

1991; Narvaez, 2014).

(Lickona,

Kondisi ini mengindikasikan
kegagapan pendekatan pendidikan
karakter konvensional yang sering

kali masih bersifat kognitif-instruktif,

Islam menawarkan konsep
mendalam melalui istilah qalbun
salim (hati yang selamat, bersih, dan
sehat), yang bersumber dari QS. Asy-
Syuara’ ayat 89. Konsep ini
menegaskan bahwa kualitas hidup
manusia pada hakikatnya bertumpu
pada kondisi  hatinya. @ Dalam
perspektif Islam, galbun salim (hati
yang selamat) merupakan tujuan
teleologis dari pendidikan (tarbiyah),
yakni membentuk manusia dengan
hati yang terbebas dari penyakit
spiritual seperti syirik, riya', dan
dengki, serta dipenuhi oleh keimanan
dan akhlak mulia (Al-Attas, 1980; Al-

Ghazali, 2011).

Pada anak usia dini, potensi
galbun salim ini merupakan fitrah
bawaan yang memerlukan proses
pendidikan yang tepat untuk dipupuk

dan diperkuat melalui internalisasi

248



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

nilai, sebuah proses integratif yang
menyinergikan pemahaman kognitif,
keterlibatan afektif, dan pembiasaan

perilaku.

Al-Quran sebagai pedoman
hidup umat Islam menawarkan
metode pedagogis llahiyah yang
sangat efektif untuk proses ini, yaitu
pendidikan  melalui  kisah  (al-
gashash). Kisah-kisah dalam Al-
Quran

merupakan perangkat

pedagogis yang kaya dengan
pelajaran (‘ibrah) dan keteladanan
(uswah) (Shihab, 2002). Kisah Nabi
Musa AS, khususnya pada episode
masa kecilnya (QS. Al-Qashash: 1-
13), merupakan narasi yang sarat
dengan nilai, termasuk nilai kejujuran
yang menjadi fokus penelitian ini (Al-
Fairuzi, 2021).

Kejujuran tercermin  dalam
keteguhan ibunda Musa, perkataan
saudarinya, dan menjadi ciri Nabi
Musa. Nilai ini merupakan
manifestasi lahiriah dari galbun salim,
sehingga kisah Musa
dijadikan

membangun model

potensial
sumber naratif untuk
pendidikan

karakter yang aplikatif.

Meski banyak kajian terdahulu,

penelitian ini mengidentifikasi celah

(gap) yang signifikan.  Kajian
pendidikan karakter untuk anak usia
dini (misalnya, Fathoni : 2020) sering
kali bersifat umum dan kurang
berakar pada konsep spiritual Islam
yang mendalam. Sebaliknya, kajian
tafsir kisah Musa (seperti Al-Fairuzi,
2021) cenderung berhenti pada
analisis teologis-historis tanpa
mentransformasikannya ke dalam

model pedagogis yang sistematis.

Sementara itu, pengembangan

model pembelajaran PAUD
bernuansa Islami (contohnya, Sari,
2022) masih jarang yang
menggunakan  pendekatan tafsir

tematik (tafsir maudhu’i) sebagai
fondasi metodologis utama. Oleh
karena itu, belum ada penelitian yang
secara khusus merancang sebuah
model internalisasi nilai yang koheren
dengan mengekstrak nilai kejujuran
dari kisah Musa melalui tafsir
maudhu’i  untuk tujuan penguatan

galbun salim anak usia dini.

Berdasarkan identifikasi celah
tersebut, penelitian ini dirumuskan
untuk menjawab pertanyaan utama:
“Bagaimana membangun sebuah
model internalisasi nilai kejujuran
yang bersumber dari kisah Nabi

Musa dalam Al-Quran untuk

o
]



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

memperkuat galbun salim pada anak
usia dini?||. Secara spesifik, tujuan
penelitian adalah: (1) Menganalisis
nilai kejujuran dan relevansinya
dengan konsep qalbun salim dalam
kisah Nabi Musa melalui pendekatan
tafsir tematik (maudhu'i) (Al-Farmawi,
1977); (2) Mengonstruksi sebuah
model teoretis internalisasi nilai
kejujuran dari kisah Musa yang
relevan dengan tahap perkembangan
anak usia dini (Berk, 2013); dan (3)
Merumuskan implikasi praktis model
tersebut berupa kerangka kegiatan
bagi pendidik PAUD

(Kemendikbudristek, 2022).

Dengan menggunakan
pendekatan tafsir tematik (maudhu'i)
berhasil

tersebut, penelitian ini

mendekonstruksi  nilai  kejujuran
dalam kisah Nabi Musa AS menjadi
suatu  konstruksi yang bersifat
multidimensional dan hierarkis.
Diharapkan penelitian ini memberikan
kontribusi ganda. Secara teoretis,
kajian ini dapat memperkaya
khazanah ilmu pendidikan Islam di
persimpangan Illmu Al-Qur'an dan
Tafsir dengan Pendidikan Anak Usia
Dini melalui sebuah model integratif.
Secara praktis, model yang

dihasilkan diharapkan dapat menjadi

panduan operasional bagi pendidik di
lembaga PAUD, RA, atau TKIT untuk
menyelenggarakan pendidikan

karakter yang berbasis sumber
otentik (Al-Qur'an), dengan fokus
pada pembentukan hati yang selamat

(galbun salim) sejak usia dini.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode
analisis tafsir tematik (maudhu’i).
Pendekatan ini  dipilih  karena
memungkinkan peneliti untuk
mengumpulkan dan menganalisis
semua ayat  Al-Quran yang
membahas tema spesifik dalam hal
ini nilai kejujuran dalam kisah Nabi
Musa secara komprehensif untuk
kemudian disintesis menjadi sebuah
model konseptual

1977).

(Al-Farmawi,

Data primer penelitian ini
adalah ayat-ayat Al-Quran yang
mengisahkan Nabi Musa, khususnya
pada episode masa kecilnya (QS. Al-
Qashash: 1-13) serta ayat landasan
konsep qalbun salim (QS. Asy-
Syuara> 89). Data
diperoleh dari: (1) kitab tafsir tematik

sekunder

dan klasik seperti Tafsir al-Misbah
(Shihab, 2002) dan Tafsir Ibn Katsir;

25C



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

(2) karya tentang pendidikan karakter
anak usia dini dan teori internalisasi
nilai  (misalnya, Lickona, 1991,
Narvaez, 2014); serta (3) Kkajian

terdahulu yang relevan.

Analisis data dilakukan melalui

beberapa tahap sistematis:

1. Pengumpulan dan Identifikasi

Ayat.

2. Analisis Tafsir Tematik
(Maudhu’i).

3. Sintesis dengan Teori
Pendidikan.

4. Konstruksi Model.

Validitas data tafsir dan
konstruksi model diperkuat melalui
triangulasi sumber. Pada tahap
analisis tafsir, penafsiran atas nilai
kejujuran  dalam  kisah  Musa
dikonfirmasi dengan membandingkan
sejumlah kitab tafsir mu’'tabar (seperti
Tafsir al-Misbah (Shihab, 2002), Ibn
Katsir, dan Al-Azhar). Pada tahap

konstruksi model, desain tiga fase

internalisasi diverifikasi dengan
menyelaraskannya pada prinsip-
prinsip multiple teori pendidikan

karakter dan perkembangan anak
usia dini yang mapan (Miles &
Huberman, 1994).

C.Hasil
Pembahasan

Penelitian dan

1. Urgensi Pendidikan Karakter
Qalbun Salim untuk PAUD
Kontemporer

Pendidikan Anak Usia Dini
(PAUD) berada di garis depan dalam
membentuk  fondasi  kepribadian.
Namun, dunia PAUD kontemporer
menghadapi paradoks antara
kemajuan pedagogi dan degradasi
nilai moral dasar seperti kejujuran.
Fenomena ketidakjujuran pada anak
usia dini, seperti menyembunyikan
kesalahan atau mengambil barang
tanpa izin, merupakan perilaku awal
yang jika dibiarkan dapat mengkristal
menjadi karakter negatif (Lickona,
1991).

Kondisi ini  memprihatinkan
karena masa golden age (0-6 tahun)
merupakan periode kritis di mana
struktur  moral, emosional, dan
spiritual anak mulai terbentuk secara
permanen (Montessori, 1967; Berk,
2013). Penelitian ini menawarkan
respons melalui konsep Islam galbun
salim (hati yang selamat, bersih, dan
sehat), yang berasal dari QS. Asy-

Syu’ara’ ayat 89.

251



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Konsep ini menjadi landasan
holistik,
pendidikan

filosofis  yang karena

memandang karakter
bukan sekadar pembentukan perilaku
lahiriah  (moral action), melainkan
lebih mendasar lagi  sebagai
proses penyucian dan penguatan
hati (tazkiyatun nafs) sebagai sumber
segala tindakan (Al-Attas, 1980; Al-
Ghazali, 2011).

sejalan dengan semangat Kurikulum

Pendekatan ini
Merdeka yang menekankan
pembentukan Profil Pelajar
Pancasila, di mana dimensi
"Berakhlak  Mulia"
pendalaman nilai-nilai
(Kemendikbudristek,

literatur

membutuhkan
spiritual
2022). Studi
menunjukkan bahwa

integrasi  nilai  keislaman dalam
kerangka kurikulum nasional dapat
memperkaya dan
mengkontekstualisasikan
pembentukan karakter peserta didik
(Nata, 2012; Daud, 2003).

Oleh karena itu, membangun
model berbasis galbun salim bukan
hanya relevan secara teologis, tetapi
juga responsif terhadap kebutuhan
pendidikan karakter nasional yang

mengedepankan keutuhan pribadi.

2. Analisis Tafsir Tematik:
Dekonstruksi Nilai Kejujuran

dalam Kisah Nabi Musa

Analisis tafsir tematik
(maudhu'i) terhadap narasi Nabi
Al-Qasash

berhasil mengungkap konstruksi nilai

Musa dalam Surah

kejujuran (ash-shidq) yang bersifat

hierarkis dan multidimensional.

Metode maudhu'i ini menjadi
landasan ilmiah yang kokoh karena
memungkinkan penelusuran yang
komprehensif dan integratif atas
semua ayat yang tersebar terkait satu
tema. Kejujuran dalam kisah ini tidak
tampak sebagai konsep tunggal
"tidak berbohong", melainkan sebagai
sebuah virtue (keutamaan) vyang
dinamis, yang keseluruhannya
bersumber dari kondisi hati yang
selamat (galbun salim) sebagai poros

spiritualnya (Kurniawan, 2023).

Dimensi pertama yang terkuak
adalah kejujuran

sebagai amanah spiritual dan
kepasrahan total, yang
direpresentasikan  oleh  tindakan

ibunda Musa. Ketika menghanyutkan
bayinya ke sungai, ia mempraktikkan
bentuk kejujuran vertikal (hablum

minallah) yang tertinggi. Kejujuran di

252



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

sini bermakna keselarasan mutlak
antara keyakinan hati, penerimaan
bertindak

akal, dan keberanian

berdasarkan wahyu, meski
dihadapkan pada risiko yang tampak

besar.

Tindakan ini merefleksikan
kejujuran sebagai wujud ketulusan
(ikhlas) dan ketundukan (taslim) yang
mendalam, yang hanya bisa
bersumber dari hati yang telah
dimurnikan  (tazkiyah). Landasan
kejujuran vertikal ini menjadi fondasi
tak  tergoyahkan bagi semua
manifestasi kejujuran lainnya dalam

relasi horizontal.

Puncak dari manifestasi
kejujuran dalam narasi ini terlihat
pada kejujuran sebagai integritas
karakter dan transparansi diri, yang
dipraktikkan oleh Nabi Musa sendiri
saat tiba di Madyan. Dalam kondisi
terpojok sebagai seorang pelarian,
Musa memperkenalkan dirinya

dengan transparansi radikal:
"Sesungguhnya aku adalah seorang

yang lemah dan miskin".

Pengakuan  jujur  tentang
kelemahan dan keadaan yang tidak
menguntungkan ini merupakan bukti

integritas personal (shidg al-dzat)

yang luar biasa. Transparansi inilah
yang kemudian menjadi dasar
penilaian bahwa ia adalah sosok
yang "qawiyyin (kuat’kompeten) wa
amin (terpercaya)". Di sini, kejujuran
telah mengalami kristalisasi dari
sekadar sikap situasional menjadi
identitas karakter (syakhshiyah) yang
melekat, konsisten, dan menjadi pilar

etika sosial.

Dekonstruksi  lapisan-lapisan

nilai  ini  membongkar  reduksi

kejujuran yang hanya dimaknai

secara sempit.  Sebaliknya, ia

menampilkan  kejujuran  sebagai
sebuah lintasan perkembangan moral
(suluk) yang berjenjang, dimulai dari
penyucian hati  dan motivasi
(tazkiyatun nafs), yang melahirkan
ketaatan. Dari

tumbuhlah

ketulusan dalam
ketulusan itu,
kebijaksanaan dalam bertindak dan
berkomunikasi, yang akhirnya
mengkristal menjadi kepribadian yang
secara konsisten jujur dan dapat
dipercaya. Hanya hati yang selamat
(galbun salim) yang mampu menjadi
sumber kejujuran autentik dalam
semua dimensinya. Temuan ini
sekaligus mengonfirmasi relevansi

pendekatan tematik dalam menggali

25¢



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

pesan-pesan Al-Qur'an yang bersifat

komprehensif dan aplikatif.

3. Konstruksi Model Tiga Fase:
Integrasi Nilai Tafsir dan

Pedagogi Modern

Berdasarkan temuan
dekonstruksi nilai kejujuran
multidimensi dari kisah Nabi Musa,
penelitian ini berlanjut pada tahap
konstruksi model. Dibangunlah
sebuah Model Internalisasi Nilai
Kejujuran Tiga Fase yang berfungsi
sebagai jembatan antara kearifan
tekstual Al-Qur'an dan prinsip
pedagogi kontemporer. Model ini
dirancang untuk menjawab tantangan
utama: bagaimana
mentransformasikan konsep spiritual
abstrak seperti qgalbun salim (hati
yang selamat) menjadi praktik
pembelajaran yang konkret,
operasional, dan sesuai dengan
tahap perkembangan anak usia dini
(Maghfiroh, 2023). Konstruksi model
diawali dengan perumusan tiga pilar

filosofis yang saling melengkapi.

Pilar pertama adalah

paradigma pendidikan Islam holistik

(tarbivah) vang bertujuan membentuk

254



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

insan kamil (Al-Attas, 1980). Dalam
paradigma ini, pendidikan karakter
dipandang sebagai proses
penyucian hati (tazkiyat al-qulub), di
mana perilaku lahiriah merupakan
cerminan dari kondisi batin
(Kurniawan, 2023). Pilar kedua
adalah teori
perkembangan moral anak yang
menegaskan bahwa fondasi nilai
dibangun sejak dini melalui interaksi

dan pengalaman.

Pilar ketiga adalah kerangka

pendidikan
karakter
komprehensif yang
mencaku

p domain kognitif (moral knowing),
afektif (moral feeling), dan
psikomotorik (moral action). Ketiga
pilar ini kemudian dioperasionalkan
ke dalam tiga fase pembelajaran

yang berkesinambungan.

Fase Pertama: Keterlibatan
Naratif  (Narrative  Engagement).
Fase ini mengadopsi metode
pedagogis llahiyah, yaitu pendidikan
melalui kisah (al-gashash), dengan
menggunakan narasi Nabi Musa
sebagai materi utama. Secara
pedagogis, fase ini berlandaskan

pada prinsip _bahwa anak belaiar

nilai secara efektif melalui observasi
dan identifikasi terhadap teladan
(uswah

hasanah) dalam cerita (Syafi'l, 2020).

25t



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Aktivitas dirancang secara
interaktif menggunakan media visual
dan pertanyaan pemantik yang
menyoroti dilema moral, seperti
"Mengapa ibu Musa berani
menghanyutkan bayinya?" Tujuan
fase ini adalah membangun moral
knowing—pemahaman konseptual
anak tentang apa, mengapa, dan

bagaimana kejujuran itu diwujudkan.

Fase Kedua: Koneksi Afektif
(Affective Connection). Setelah
pemahaman terbentuk, internalisasi
nilai harus masuk ke wilayah emosi.
Fase ini berlandaskan pada konsep
bahwa hati (galb) adalah pusat
keimanan dan penilaian moral, serta
selaras dengan pendekatan
Pendidikan Sosial-Emosional (Social-
Emotional Learning/SEL) (Nurjanah,
2021).

Aktivitas seperti bermain peran
(role-play), diskusi terpimpin yang
menyentuh perasaan ("Bagaimana
perasaanmu jika harus jujur yang
sulit?"), dan ekspresi seni dirancang
untuk mengajak anak menghayati
nilai secara emosional. Peran guru
bergeser menjadi fasilitator yang
menciptakan ruang aman bagi
ekspresi perasaan. Tujuan fase ini

adalah mengembanakan moral

25€



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

yang
holistik, mengatasi kelemahan

feeling, seperti empati, cinta pada
kejujuran, dan kebanggaan saat

bertindak benar.

Fase Ketiga: Penguatan
Kebiasaan (Habitual Reinforcement).
Puncak internalisasi adalah
perubahan perilaku yang konsisten.
Fase ini berlandaskan pada konsep
Islam bahwa amal shaleh yang
berulang (al-'adah al-muhakkamabh)
akan membentuk karakter, serta
prinsip positive reinforcement dari
teori perilaku (Anwar, 2020). Nilai
kejujuran diterjemahkan ke dalam
rutinitas kelas yang konkret, seperti
"Kotak Kejujuran"

untuk mengembalikan
barang atau kebiasaan mengakui
kesalahan.  Kunci  keberhasilan
terletak pada umpan balik positif dan
deskriptif dari guru yang memui;ji nilai
di balik tindakan, bukan sekadar
hasilnya. Tujuan fase ini
adalah mencapai moral action, di
mana kejujuran menjadi kebiasaan
otomatis dan bagian dari

kepribadian.

Ketiga fase ini dirancang
sebagai sebuah siklus yang dinamis
dan saling menguatkan, bukan
tahapan linear yang kaku. Model ini

menawarkan kerangka aplikatif

257



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

pendekatan konvensional yang sering
terfragmentasi dan terlalu
mengandalkan  kognisi  semata.
Dengan sintesis antara landasan
tafsir yang kokoh dan pedagogi yang
relevan, model ini tidak hanya
bertujuan membentuk anak
yang tahu tentang kejujuran, tetapi
lebih jauh membina generasi yang
memiliki galbun salim sebagai fondasi
karakter yang autentik dan
berkelanjutan  (Kurniawan, 2023;

Misbach, 2006).

4. Peran Pendidik sebagai
Murabbi dalam Model Qalbun
Salim

Implementasi Model Tiga Fase
yang berporos pada galbun
salim menuntut transformasi
paradigmatik dan praksis dari peran
pendidik. Penelitian ini mengonstruksi
peran pendidik tidak lagi sekadar
sebagai mu'allim (pengajar) yang
mentransmisikan pengetahuan, tetapi
sebagai murabbi (pembimbing jiwa)
yang bertanggung jawab atas
pemeliharaan, bimbingan, dan
penyucian hati (tazkiyat al-qulub)

peserta didik (Umar, 2020).

Pergeseran ini adalah

konsekuensi logis dari model yang

menjadikan  hati  yang selamat
sebagai tujuan akhir, sehingga agen
pendidikannya pun harus memiliki
kapasitas untuk menyentuh dan
membimbing dimensi spiritual-afektif
anak. Sebagai murabbi, pendidik
dituntut memiliki integritas spiritual
dan kedewasaan emosional yang
otentik. Keberhasilan proses
internalisasi nilai sangat bergantung
pada keteladanan hidup (uswah
hasanah) yang dipancarkan pendidik
Sebuah

penelitian di lembaga PAUD Islami

dalam setiap interaksi.

menunjukkan  bahwa  konsistensi

antara perkataan dan perbuatan

guru, seperti  kejujuran  dalam
mengakui ketidaktahuan atau
kesalahan, menjadi faktor kunci

dalam menciptakan lingkungan kelas
yang aman bagi anak untuk belajar
jujur (Sari, 2021).

Konsep murabbi ini juga

menuntut kompetensi  pedagogis-
spiritual yang khas, yaitu kemampuan
untuk  menghubungkan  aktivitas

pembelajaran dengan nilai-nilai
ilahiah, membaca bahasa hati anak
yang seringkali nonverbal, dan
memberikan respon yang penuh
hikmah (Hakim, 2022).

operasionalisasi Model Tiga Fase,

Dalam

25¢



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

peran murabbi ini mewujud dalam seperti ritual pembukaan dengan doa

spesialisasi tindakan di setiap tahap.

Pada Fase Naratif, pendidik
berperan sebagai pangarah
makna (guide of meaning) yang tidak
hanya menyampaikan kisah, tetapi
dengan pertanyaan reflektif
membimbing anak menyelami
motivasi dan perasaan tokoh,
sehingga cerita Nabi Musa tidak
hanya didengar tetapi juga diresapi
(Syafi'l, 2020). Pada Fase Afektif,
peran bergeser menjadi pendamping
emosional (emotional facilitator) yang
terampil memfasilitasi diskusi
perasaan, memvalidasi emosi anak,
dan menciptakan "ruang aman" bagi

vulnerabilitas moral.

Pada Fase Kebiasaan,
pendidik berfungsi sebagai penguat
positif  (positive reinforcer) yang
memberikan apresiasi deskriptif yang
fokus pada nilai di balik tindakan jujur
anak, sehingga menguatkan internal
reward (Anwar, 2020). Lebih dari
sekadar pelaku di dalam kelas,
seorang murabbi juga adalah arsitek
lingkungan moral (moral ecosystem).
la bertanggung jawab membangun
budaya dan rutinitas kelas yang

menjadi inkubator bagi galbun salim,

25¢



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

untuk hati yang bersih, pembiasaan
kata-kata positif, dan penciptaan E. Kesimpulan

sudut kejujuran (Nurjanah, 2021).

Lingkungan yang dibangun
dengan penuh kesadaran ini
menjadikan nilai kejujuran sebagai
napas keseharian, bukan materi
kurikulum yang terpisah. Akhirnya,
peran murabbi melampaui batas
ruang kelas melalui kemitraan
strategis dengan

orang tua
(shilaturrahim). Pendidikan berbasis
hati memerlukan konsistensi antara
nilai yang dibangun di sekolah dan di
rumah. Seorang murabbi aktif
berkomunikasi dengan orang tua,
tidak hanya

membahas
perkembangan akademik, tetapi
lebih-lebih perkembangan
"kesehatan hati" dan karakter anak,
serta menyelaraskan strategi

pembiasaan (Mulyati, 2019).

Dengan demikian, pendidik
sebagai murabbi menjadi simpul
utama yang mengintegrasikan
seluruh ekosistem pendidikan anak—
sekolah, keluarga, dan nilai
spiritual-demi tercapainya tujuan

pembentukan galbun salim.

26C



Pendas : Jurnal llmiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : ISSN Online :
Volume XX Nomor XX, Bulan Tahun

Berdasarkan keseluruhan
analisis, penelitian ini menyimpulkan
bahwa konsep galbun
salim menawarkan landasan filosofis
yang holistik dan mendalam bagi
pendidikan karakter anak usia dini. la
bergeser dari fokus pada perilaku
lahiriah menuju pembentukan kondisi
hati sebagai sumber segala tindakan.
Melalui pendekatan tafsir tematik
berhasil

(maudhu'i), penelitian

mendekonstruksi  nilai  kejujuran

dalam kisah Nabi Musa AS sebagai

suatu  konstruksi yang bersifat
multidimensional dan hierarkis,
mencakup dimensi spiritual

(amanah), sosial (hikmah), dan

personal (integritas).

Temuan utama penelitian ini
adalah berhasil
dikonstruksikannya Model
Internalisasi  Nilai Kejujuran Tiga
Fase yang menjadi jembatan antara
kearifan  tekstual Al-Qur'an dan
prinsip pedagogi modern. Model yang
terdiri atas Fase Keterlibatan Naratif,
Koneksi  Afektif, dan Penguatan
Kebiasaan ini dirancang sebagai
suatu siklus dinamis yang
mengintegrasikandomain kognitif,
afektif, dan psikomotorik.

Keberhasilan operasionalisasi model

ini sangat bergantung pada
transformasi peran pendidik dari
sekadar mu'allim (pengajar)

menjadi murabbi (pembimbing jiwa)
yang bertanggung jawab atas
penyucian hati (tazkiyat al-qulub)

peserta didik.

Dengan demikian, penelitian
ini tidak hanya berhenti pada tawaran
teoretis, tetapi telah merancang
sebuah kerangka aplikatif yang
koheren untuk memperkuat galbun
salim sejak usia dini melalui sumber
nilai yang otentik, yaitu Al-Qur'an.
Untuk pengembangan lebih Ilanjut,
penelitian  ini  merekomendasikan
agar Model Tiga Fase yang telah
dikonstruksi secara teoretis diuji
validitas empirisnya melalui penelitian
tindakan kelas atau penelitian

eksperimen semu di lembaga PAUD.

Hal ini penting untuk mengukur
efektivitasnya dalam menumbuhkan
sikap dan perilaku jujur anak serta
dampaknya terhadap perkembangan
moral-spiritual. Selanjutnya,
diperlukan pengembangan perangkat
pendukung praktis berupa modul
pelatihan, buku panduan, dan
instrumen asesmen

perkembangan galbun salim yang

261



Pendas : Jurnal llmiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : ISSN Online :
Volume XX Nomor XX, Bulan Tahun

sederhana untuk memampukan guru
atau murabbi dalam
mengimplementasikan model secara

sistematis.

Di  samping itu, untuk
memperkaya khazanah model
pendidikan karakter berbasis kitab
suci, kajian serupa dapat
dikembangkan dengan
mengeksplorasi  nilai-nilai  karakter
lain seperti sabar, syukur, dan
tanggung jawab dari berbagai kisah
dalam Al-Qur'an atau hadis. Terakhir,
untuk menguji generalisasi dan
keberlanjutan model, disarankan agar
penelitian direplikasi di berbagai jenis
dan konteks lembaga PAUD serta
melibatkan peran keluarga secara
lebih sistematis dalam kerangka
kemitraan yang erat

antara murabbi dan orang tua.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, S. M. N. (1980). Konsep
pendidikan dalam Islam: Suatu
rumusan falsafah pendidikan

Islam. Bandung: Mizan.

Al-Fairuzi, M. (2021). Tafsir tematik
kisah  Nabi Musa: Nilai
pendidikan karakter dalam Al-

Qur'an [Disertasi doktoral,

Universitas Islam Negeri Syarif

Hidayatullah Jakartal.
Repositori Institusi UIN
Jakarta.

Al-Farmawi, A. H. (1977). Al-Bidayah
fT al-Tafsir al-Mawdi T: Dirasah
Manhajiyah
Kairo: Dar al-Hadith.

Mawdd Tyah.

Al-Ghazali, l. (2011). Ihya’
ulumuddin (Jilid 3). Beirut: Dar
Al-Kutub Al-limiyyah.

Anwar, S. (2020). Positive
reinforcement dalam
pembentukan karakter jujur
pada anak usia dini. Jurnal
llmiah Pendidikan Guru
Raudhatul Athfal, 8(2), 112-

125.

Berk, L. E. (2013).  Child
development (9th ed.). Boston,

MA: Pearson.

Daud, A. (2003). Pendidikan agama
Islam  dan  pembangunan
karakter bangsa. Jakarta: PT

RajaGrafindo Persada.

Fathoni, A. (2020).

holistik dalam

Pendekatan
pendidikan

karakter anak usia dini. Jurnal

262



Pendas : Jurnal llmiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : ISSN Online :
Volume XX Nomor XX, Bulan Tahun

Pendidikan Karakter, 10(2), pada anak usia dini. Journal of
123-135. Early Childhood Islamic

Education, 7(1), 45-60.
Hakim, A. R. (2022). Kompetensi

pedagogis-spiritual guru PAUD Miles, M. B., & Huberman, A. M.
dalam pembentukan karakter (1994). Qualitative data
anak. Jurnal llmiah Pesona analysis: An expanded
PAUD, 9(1), 1-15. sourcebook (2nd ed.).
Thousand Oaks, CA: Sage
Kementerian Pendidikan, Publications.
Kebudayaan, Riset, dan
Teknologi Republik Indonesia. Misbach, I. H. (2006). Qalbun Salim
(2022). Panduan sebagai basis pendidikan
pengembangan projek karakter. Bandung: Pustaka
penguatan profil pelajar Bani Quraisy.
Pancasila. Jakarta:

Montessori, M. (1967). The absorbent
mind. New York, NY: Holt,
Kurniawan, R. R. (2023). Qalbun Rinehart and Winston.

Salim dalam Al-Qur’an:

Kemendikbudristek.

Mulyati, S. (2019). Kemi
Analisis penafsiran  Sayyid ulyati, S. (2019). Kemitraan guru

Quthb terhadap Q.S. Asy-
Syu'ara ayat 89. ANWARUL,
3(6), 1169-1177.

dan orang tua dalam
pembentukan karakter anak
usia dini di TK Mutiara
Hati. Jurnal Pendidikan Anak,
Lickona, T. (1991). Educating for 8(1), 22-35.

character: How our schools

Narvaez, D. (2014). Neurobiolo
can teach respect and ( ) gy

. and the development of human
responsibility. New York, NY:

morality:  Evolution, culture,

Bantam Books.
and wisdom. New York, NY:

Maghfiroh, S. (2023). Pengembangan W. W. Norton & Company.

model pembelajaran tematik
Nata, A. (2012). Pendidikan karakter

dalam perspektif Islam.

berbasis kisah Qur'ani untuk

menanamkan nilai kejujuran

265



Pendas : Jurnal llmiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : ISSN Online :
Volume XX Nomor XX, Bulan Tahun

Jakarta: PT.

Persada.

Rajagrafindo

Nurjanah, S. (2021). Implementasi
pendidikan karakter melalui
metode bercerita dan role play
untuk mengembangkan
kecerdasan emosional-spiritual
anak. Jurnal Golden Age,
5(01), 185-198.

Santrock, J. W. (2011). Life-span
development (13th ed.). New
York, NY: McGraw-Hill.

Sari, R. P. (2021). Keteladanan guru
dalam penanaman nilai
kejujuran pada anak usia dini
di RA Perwanida. Jurnal
Obsesi:  Jurnal  Pendidikan
Anak Usia Dini, 5(2), 1768-
1777.

Sari, R. P. (2022). Model pendidikan
karakter berbasis kearifan lokal
Islam di PAUD. Jurnal Obsesi:
Jurnal Pendidikan Anak Usia
Dini, 6(3), 2101-2112.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-
Mishbah: Pesan, kesan, dan
keserasian Al-Qur'an (Vol. 10).

Jakarta: Lentera Hati.

Syafi'i, F. F. (2020). Pendidikan sosial
emosional anak usia dini
melalui kisah Qur'ani: Studi
kasus di TKIT Nurul
Fikri. Jurnal Obsesi: Jurnal
Pendidikan Anak Usia Dini,
4(2), 850-861.

Umar, M. (2020). Konsep murabbi

dalam  pendidikan  akhlak
Al-Ghazali  dan
relevansinya di era
Pendidikan

perspektif

modern. Jurnal
Islam, 11(1), 45-60.

Zed, M. (2004). Metode penelitian
Jakarta:
Pustaka Obor

kepustakaan.
Yayasan

Indonesia.

264



