
247 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

PENGUATAN QALBUN SALIM ANAK USIA DINI: MODEL INTERNALISASI 

NILAI KEJUJURAN DARI KISAH MUSA 

Najmaddina1, Mursalim2, Muhammad Yusuf Qardlawi3 
1,2,3UIN Sultan Aji Muhammad Idris Samarinda 

1najmadina050@gmail.com, 2mursalim21270@gmail.com, 
3yusufq7891@gmail.com 

 

 
ABSTRACT 

This research is motivated by the challenge of cultivating a sound moral-spiritual 
foundation (qalbun salim) in early childhood. It aims to develop a model for 
internalizing the value of honesty, derived from the story of Prophet Musa in the 
Quran, to strengthen qalbun salim. Employing qualitative library research with 
thematic interpretation (tafsir maudhu'i), the study synthesizes exegetical findings 
with pedagogical theories. The results construct a three-phase internalization 
model: (1) Narrative Engagement, introducing the story's ethical core; (2) Affective 
Connection, fostering emotional-spiritual reflection on honesty; and (3) Habitual 
Reinforcement, through activities embodying truthful behavior. The study 
concludes that the story of Musa offers a profound narrative framework for 
concretizing qalbun salim, advocating for the integration of such scripturally-based 
models into early childhood curricula to build a strong ethical foundation. 

Keywords: Qalbun Salim, Internalization Model, Honesty, Story of Musa, Early 

Childhood Education, Thematic Interpretation. 

 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh tantangan dalam menumbuhkan fondasi moral- 

spiritual (qalbun salim) yang kokoh pada anak usia dini. Studi ini bertujuan 

mengembangkan sebuah model untuk menginternalisasikan nilai kejujuran, yang 

diturunkan dari kisah Nabi Musa dalam Al-Quran, guna memperkuat qalbun salim. 

Dengan menggunakan metode penelitian kepustakaan kualitatif melalui 

pendekatan penafsiran tematik (tafsir maudhu'i), kajian ini mensintesis temuan 

eksegetis dengan teori-teori pedagogis. Hasil penelitian menyusun sebuah model 

internalisasi tiga fase: (1) Keterlibatan Naratif, yang memperkenalkan inti etika 

kisah; (2) Koneksi Afektif, yang menumbuhkan refleksi emosional-spiritual atas 

kejujuran; dan (3) Penguatan Kebiasaan, melalui aktivitas yang mewujudkan 

perilaku jujur. Kajian menyimpulkan bahwa kisah Musa menawarkan kerangka 

mailto:1najmadina050@gmail.com
mailto:2mursalim21270@gmail.com
mailto:3yusufq7891@gmail.com


248 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

naratif yang mendalam untuk mengonkretkan konsep qalbun salim, dengan 

menganjurkan integrasi model berbasis kitab suci semacam ini ke dalam 

kurikulum pendidikan anak usia dini untuk membangun fondasi etika yang kuat. 

Kata Kunci: Qalbun Salim, Model Internalisasi, Kejujuran, Kisah Musa, 

Pendidikan Anak Usia Dini, Tafsir Maudhu'i. 
 

A. Pendahuluan 

Masa anak usia dini 

merupakan periode kritis (golden 

age) bagi peletakan dasar-dasar 

kepribadian, termasuk pembangunan 

fondasi moral dan spiritual. 

(Montessori, 1967; Santrock, 2011). 

Dalam konteks pendidikan 

kontemporer, dunia Pendidikan Anak 

Usia Dini (PAUD) justru dihadapkan 

pada paradoks. 

Di satu sisi, kemajuan 

teknologi dan pedagogi menawarkan 

metode pembelajaran yang inovatif, 

namun di sisi lain, tantangan 

terhadap karakter anak kian 

mengemuka. Degradasi nilai-nilai 

luhur seperti kejujuran, rendahnya 

empati, dan melemahnya kesadaran 

spiritual telah menjadi fenomena 

yang mengkhawatirkan (Lickona, 

1991; Narvaez, 2014). 

Kondisi ini mengindikasikan 

kegagapan pendekatan pendidikan 

karakter konvensional yang sering 

kali masih bersifat kognitif-instruktif, 

sekadar mentransfer pengetahuan 

tentang baik dan buruk tanpa mampu 

menyentuh dan membentuk pusat 

kesadaran moral anak (Zed, 2004). 

Islam menawarkan konsep 

mendalam melalui istilah qalbun 

salim (hati yang selamat, bersih, dan 

sehat), yang bersumber dari QS. Asy- 

Syu’ara’ ayat 89. Konsep ini 

menegaskan bahwa kualitas hidup 

manusia pada hakikatnya bertumpu 

pada kondisi hatinya. Dalam 

perspektif Islam, qalbun salim (hati 

yang selamat) merupakan tujuan 

teleologis dari pendidikan (tarbiyah), 

yakni membentuk manusia dengan 

hati yang terbebas dari penyakit 

spiritual seperti syirik, riya', dan 

dengki, serta dipenuhi oleh keimanan 

dan akhlak mulia (Al-Attas, 1980; Al- 

Ghazali, 2011). 

Pada anak usia dini, potensi 

qalbun salim ini merupakan fitrah 

bawaan yang memerlukan proses 

pendidikan yang tepat untuk dipupuk 

dan  diperkuat  melalui  internalisasi 



249 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

nilai, sebuah proses integratif yang 

menyinergikan pemahaman kognitif, 

keterlibatan afektif, dan pembiasaan 

perilaku. 

Al-Quran sebagai pedoman 

hidup umat Islam menawarkan 

metode pedagogis Ilahiyah yang 

sangat efektif untuk proses ini, yaitu 

pendidikan melalui kisah (al- 

qashash). Kisah-kisah dalam Al- 

Quran merupakan perangkat 

pedagogis yang kaya dengan 

pelajaran (‘ibrah) dan keteladanan 

(uswah) (Shihab, 2002). Kisah Nabi 

Musa AS, khususnya pada episode 

masa kecilnya (QS. Al-Qashash: 1- 

13), merupakan narasi yang sarat 

dengan nilai, termasuk nilai kejujuran 

yang menjadi fokus penelitian ini (Al- 

Fairuzi, 2021). 

Kejujuran tercermin dalam 

keteguhan ibunda Musa, perkataan 

saudarinya, dan menjadi ciri Nabi 

Musa. Nilai ini merupakan 

manifestasi lahiriah dari qalbun salim, 

sehingga kisah Musa potensial 

dijadikan sumber naratif untuk 

membangun model pendidikan 

karakter yang aplikatif. 

Meski banyak kajian terdahulu, 

penelitian ini mengidentifikasi celah 

(gap) yang signifikan. Kajian 

pendidikan karakter untuk anak usia 

dini (misalnya, Fathoni : 2020) sering 

kali bersifat umum dan kurang 

berakar pada konsep spiritual Islam 

yang mendalam. Sebaliknya, kajian 

tafsir kisah Musa (seperti Al-Fairuzi, 

2021) cenderung berhenti pada 

analisis teologis-historis tanpa 

mentransformasikannya ke dalam 

model pedagogis yang sistematis. 

Sementara itu, pengembangan 

model pembelajaran PAUD 

bernuansa Islami (contohnya, Sari, 

2022) masih jarang yang 

menggunakan pendekatan tafsir 

tematik (tafsir maudhu’i) sebagai 

fondasi metodologis utama. Oleh 

karena itu, belum ada penelitian yang 

secara khusus merancang sebuah 

model internalisasi nilai yang koheren 

dengan mengekstrak nilai kejujuran 

dari kisah Musa melalui tafsir 

maudhu’i untuk tujuan penguatan 

qalbun salim anak usia dini. 

Berdasarkan identifikasi celah 

tersebut, penelitian ini dirumuskan 

untuk menjawab pertanyaan utama: 

―Bagaimana membangun sebuah 

model internalisasi nilai kejujuran 

yang bersumber dari kisah Nabi 

Musa   dalam   Al-Quran   untuk 



250 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

memperkuat qalbun salim pada anak 

usia dini?‖. Secara spesifik, tujuan 

penelitian adalah: (1) Menganalisis 

nilai kejujuran dan relevansinya 

dengan konsep qalbun salim dalam 

kisah Nabi Musa melalui pendekatan 

tafsir tematik (maudhu'i) (Al-Farmawi, 

1977); (2) Mengonstruksi sebuah 

model teoretis internalisasi nilai 

kejujuran dari kisah Musa yang 

relevan dengan tahap perkembangan 

anak usia dini (Berk, 2013); dan (3) 

Merumuskan implikasi praktis model 

tersebut berupa kerangka kegiatan 

bagi pendidik PAUD 

(Kemendikbudristek, 2022). 

 
Dengan menggunakan 

pendekatan tafsir tematik (maudhu'i) 

tersebut, penelitian ini berhasil 

mendekonstruksi nilai kejujuran 

dalam kisah Nabi Musa AS menjadi 

suatu konstruksi yang bersifat 

multidimensional dan hierarkis. 

Diharapkan penelitian ini memberikan 

kontribusi ganda. Secara teoretis, 

kajian ini dapat memperkaya 

khazanah ilmu pendidikan Islam di 

persimpangan Ilmu Al-Qur'an dan 

Tafsir dengan Pendidikan Anak Usia 

Dini melalui sebuah model integratif. 

Secara praktis, model yang 

dihasilkan diharapkan dapat menjadi 

panduan operasional bagi pendidik di 

lembaga PAUD, RA, atau TKIT untuk 

menyelenggarakan pendidikan 

karakter yang berbasis sumber 

otentik (Al-Qur'an), dengan fokus 

pada pembentukan hati yang selamat 

(qalbun salim) sejak usia dini. 

 

 
B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode 

analisis tafsir tematik (maudhu’i). 

Pendekatan ini dipilih karena 

memungkinkan peneliti untuk 

mengumpulkan dan menganalisis 

semua ayat Al-Qur’an yang 

membahas tema spesifik dalam hal 

ini nilai kejujuran dalam kisah Nabi 

Musa secara komprehensif untuk 

kemudian disintesis menjadi sebuah 

model konseptual (Al-Farmawi, 

1977). 

Data primer penelitian ini 

adalah ayat-ayat Al-Qur’an yang 

mengisahkan Nabi Musa, khususnya 

pada episode masa kecilnya (QS. Al- 

Qashash: 1-13) serta ayat landasan 

konsep qalbun salim (QS. Asy- 

Syu’ara’: 89). Data sekunder 

diperoleh dari: (1) kitab tafsir tematik 

dan klasik seperti Tafsir al-Misbah 

(Shihab, 2002) dan Tafsir Ibn Katsir; 



251 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

(2) karya tentang pendidikan karakter 

anak usia dini dan teori internalisasi 

nilai (misalnya, Lickona, 1991; 

Narvaez, 2014); serta (3) kajian 

terdahulu yang relevan. 

Analisis data dilakukan melalui 

beberapa tahap sistematis: 

1. Pengumpulan dan Identifikasi 

Ayat. 

2. Analisis Tafsir Tematik 

(Maudhu’i). 

3. Sintesis dengan Teori 

Pendidikan. 

4. Konstruksi Model. 

 
Validitas data tafsir dan 

konstruksi model diperkuat melalui 

triangulasi sumber. Pada tahap 

analisis tafsir, penafsiran atas nilai 

kejujuran dalam kisah Musa 

dikonfirmasi dengan membandingkan 

sejumlah kitab tafsir mu’tabar (seperti 

Tafsir al-Misbah (Shihab, 2002), Ibn 

Katsir, dan Al-Azhar). Pada tahap 

konstruksi model, desain tiga fase 

internalisasi diverifikasi dengan 

menyelaraskannya pada prinsip- 

prinsip multiple teori pendidikan 

karakter dan perkembangan anak 

usia dini yang mapan (Miles & 

Huberman, 1994). 

C. Hasil Penelitian dan 

Pembahasan 

 
1. Urgensi Pendidikan Karakter 

Qalbun Salim untuk PAUD 

Kontemporer 

Pendidikan Anak Usia Dini 

(PAUD) berada di garis depan dalam 

membentuk fondasi kepribadian. 

Namun, dunia PAUD kontemporer 

menghadapi paradoks antara 

kemajuan pedagogi dan degradasi 

nilai moral dasar seperti kejujuran. 

Fenomena ketidakjujuran pada anak 

usia dini, seperti menyembunyikan 

kesalahan atau mengambil barang 

tanpa izin, merupakan perilaku awal 

yang jika dibiarkan dapat mengkristal 

menjadi karakter negatif (Lickona, 

1991). 

Kondisi ini memprihatinkan 

karena masa golden age (0-6 tahun) 

merupakan periode kritis di mana 

struktur moral, emosional, dan 

spiritual anak mulai terbentuk secara 

permanen (Montessori, 1967; Berk, 

2013). Penelitian ini menawarkan 

respons melalui konsep Islam qalbun 

salim (hati yang selamat, bersih, dan 

sehat), yang berasal dari QS. Asy- 

Syu’ara’ ayat 89. 



252 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

Konsep ini menjadi landasan 

filosofis yang holistik, karena 

memandang pendidikan karakter 

bukan sekadar pembentukan perilaku 

lahiriah (moral action), melainkan 

lebih mendasar lagi sebagai 

proses penyucian dan penguatan 

hati (tazkiyatun nafs) sebagai sumber 

segala tindakan (Al-Attas, 1980; Al- 

Ghazali, 2011). Pendekatan ini 

sejalan dengan semangat Kurikulum 

Merdeka yang menekankan 

pembentukan Profil Pelajar 

Pancasila, di mana dimensi 

"Berakhlak Mulia" membutuhkan 

pendalaman nilai-nilai spiritual 

(Kemendikbudristek, 2022). Studi 

literatur menunjukkan bahwa 

integrasi nilai keislaman dalam 

kerangka kurikulum nasional dapat 

memperkaya  dan 

mengkontekstualisasikan 

pembentukan karakter peserta didik 

(Nata, 2012; Daud, 2003). 

Oleh karena itu, membangun 

model berbasis qalbun salim bukan 

hanya relevan secara teologis, tetapi 

juga responsif terhadap kebutuhan 

pendidikan karakter nasional yang 

mengedepankan keutuhan pribadi. 

2. Analisis Tafsir Tematik: 

Dekonstruksi Nilai Kejujuran 

dalam Kisah Nabi Musa 

Analisis tafsir tematik 

(maudhu'i) terhadap narasi Nabi 

Musa dalam Surah Al-Qasash 

berhasil mengungkap konstruksi nilai 

kejujuran (ash-shidq) yang bersifat 

hierarkis dan multidimensional. 

Metode maudhu'i ini menjadi 

landasan ilmiah yang kokoh karena 

memungkinkan penelusuran yang 

komprehensif dan integratif atas 

semua ayat yang tersebar terkait satu 

tema. Kejujuran dalam kisah ini tidak 

tampak sebagai konsep tunggal 

"tidak berbohong", melainkan sebagai 

sebuah virtue (keutamaan) yang 

dinamis, yang keseluruhannya 

bersumber dari kondisi hati yang 

selamat (qalbun salim) sebagai poros 

spiritualnya (Kurniawan, 2023). 

Dimensi pertama yang terkuak 

adalah kejujuran 

sebagai amanah spiritual dan 

kepasrahan total, yang 

direpresentasikan oleh tindakan 

ibunda Musa. Ketika menghanyutkan 

bayinya ke sungai, ia mempraktikkan 

bentuk kejujuran vertikal (hablum 

minallah) yang tertinggi. Kejujuran di 



253 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

sini bermakna keselarasan mutlak 

antara keyakinan hati, penerimaan 

akal, dan keberanian bertindak 

berdasarkan wahyu, meski 

dihadapkan pada risiko yang tampak 

besar. 

Tindakan ini merefleksikan 

kejujuran sebagai wujud ketulusan 

(ikhlas) dan ketundukan (taslim) yang 

mendalam, yang hanya bisa 

bersumber dari hati yang telah 

dimurnikan (tazkiyah). Landasan 

kejujuran vertikal ini menjadi fondasi 

tak tergoyahkan bagi semua 

manifestasi kejujuran lainnya dalam 

relasi horizontal. 

Puncak dari manifestasi 

kejujuran dalam narasi ini terlihat 

pada kejujuran sebagai integritas 

karakter dan transparansi diri, yang 

dipraktikkan oleh Nabi Musa sendiri 

saat tiba di Madyan. Dalam kondisi 

terpojok sebagai seorang pelarian, 

Musa memperkenalkan dirinya 

dengan transparansi radikal: 

"Sesungguhnya aku adalah seorang 

yang lemah dan miskin". 

Pengakuan jujur tentang 

kelemahan dan keadaan yang tidak 

menguntungkan ini merupakan bukti 

integritas  personal  (shidq  al-dzat) 

yang luar biasa. Transparansi inilah 

yang kemudian menjadi dasar 

penilaian bahwa ia adalah sosok 

yang "qawiyyin (kuat/kompeten) wa 

amin (terpercaya)". Di sini, kejujuran 

telah mengalami kristalisasi dari 

sekadar sikap situasional menjadi 

identitas karakter (syakhshiyah) yang 

melekat, konsisten, dan menjadi pilar 

etika sosial. 

Dekonstruksi lapisan-lapisan 

nilai ini membongkar reduksi 

kejujuran yang hanya dimaknai 

secara sempit. Sebaliknya, ia 

menampilkan kejujuran sebagai 

sebuah lintasan perkembangan moral 

(suluk) yang berjenjang, dimulai dari 

penyucian hati dan motivasi 

(tazkiyatun nafs), yang melahirkan 

ketulusan dalam ketaatan. Dari 

ketulusan itu, tumbuhlah 

kebijaksanaan dalam bertindak dan 

berkomunikasi, yang akhirnya 

mengkristal menjadi kepribadian yang 

secara konsisten jujur dan dapat 

dipercaya. Hanya hati yang selamat 

(qalbun salim) yang mampu menjadi 

sumber kejujuran autentik dalam 

semua dimensinya. Temuan ini 

sekaligus mengonfirmasi relevansi 

pendekatan tematik dalam menggali 



254 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

pesan-pesan Al-Qur'an yang bersifat 

komprehensif dan aplikatif. 

 

 
3. Konstruksi Model Tiga Fase: 

Integrasi Nilai Tafsir dan 

Pedagogi Modern 

 

 
Berdasarkan  temuan 

dekonstruksi nilai kejujuran 

multidimensi dari kisah Nabi Musa, 

penelitian ini berlanjut pada tahap 

konstruksi model. Dibangunlah 

sebuah Model Internalisasi Nilai 

Kejujuran Tiga Fase yang berfungsi 

sebagai jembatan antara kearifan 

tekstual Al-Qur'an dan prinsip 

pedagogi kontemporer. Model ini 

dirancang untuk menjawab tantangan 

utama: bagaimana 

mentransformasikan konsep spiritual 

abstrak seperti qalbun salim (hati 

yang selamat) menjadi praktik 

pembelajaran yang konkret, 

operasional, dan sesuai dengan 

tahap perkembangan anak usia dini 

(Maghfiroh, 2023). Konstruksi model 

diawali dengan perumusan tiga pilar 

filosofis yang saling melengkapi. 

Pilar pertama adalah 

paradigma pendidikan Islam holistik 

(tarbiyah) yang bertujuan membentuk 



255 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

insan kamil (Al-Attas, 1980). Dalam 

paradigma ini, pendidikan karakter 

dipandang sebagai proses 

penyucian hati (tazkiyat al-qulub), di 

mana perilaku lahiriah merupakan 

cerminan dari kondisi batin 

(Kurniawan, 2023). Pilar kedua

 adalah teori 

perkembangan moral anak yang 

menegaskan bahwa fondasi nilai 

dibangun sejak dini melalui interaksi 

dan pengalaman. 

Pilar ketiga adalah kerangka 

pendidikan 

 karakter 

komprehensif yang

 mencaku

p domain kognitif (moral knowing), 

afektif (moral feeling), dan 

psikomotorik (moral action). Ketiga 

pilar ini kemudian dioperasionalkan 

ke dalam tiga fase pembelajaran 

yang berkesinambungan. 

Fase Pertama: Keterlibatan 

Naratif (Narrative Engagement). 

Fase ini mengadopsi metode 

pedagogis Ilahiyah, yaitu pendidikan 

melalui kisah (al-qashash), dengan 

menggunakan narasi Nabi Musa 

sebagai materi utama. Secara 

pedagogis, fase ini berlandaskan 

pada prinsip bahwa anak belajar 

nilai secara efektif melalui observasi 

dan identifikasi terhadap teladan 

(uswah 

hasanah) dalam cerita (Syafi'I, 2020). 



256 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

Aktivitas dirancang secara 

interaktif menggunakan media visual 

dan pertanyaan pemantik yang 

menyoroti dilema moral, seperti 

"Mengapa ibu Musa berani 

menghanyutkan bayinya?" Tujuan 

fase ini adalah membangun moral 

knowing—pemahaman konseptual 

anak tentang apa, mengapa, dan 

bagaimana kejujuran itu diwujudkan. 

Fase Kedua: Koneksi Afektif 

(Affective Connection). Setelah 

pemahaman terbentuk, internalisasi 

nilai harus masuk ke wilayah emosi. 

Fase ini berlandaskan pada konsep 

bahwa hati (qalb) adalah pusat 

keimanan dan penilaian moral, serta 

selaras dengan pendekatan 

Pendidikan Sosial-Emosional (Social- 

Emotional Learning/SEL) (Nurjanah, 

2021). 

Aktivitas seperti bermain peran 

(role-play), diskusi terpimpin yang 

menyentuh perasaan ("Bagaimana 

perasaanmu jika harus jujur yang 

sulit?"), dan ekspresi seni dirancang 

untuk mengajak anak menghayati 

nilai secara emosional. Peran guru 

bergeser menjadi fasilitator yang 

menciptakan ruang aman bagi 

ekspresi perasaan. Tujuan fase ini 

adalah mengembangkan moral 



257 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

feeling, seperti empati, cinta pada 

kejujuran, dan kebanggaan saat 

bertindak benar. 

Fase Ketiga: Penguatan 

Kebiasaan (Habitual Reinforcement). 

Puncak internalisasi adalah 

perubahan perilaku yang konsisten. 

Fase ini berlandaskan pada konsep 

Islam bahwa amal shaleh yang 

berulang (al-'adah al-muhakkamah) 

akan membentuk karakter, serta 

prinsip positive reinforcement dari 

teori perilaku (Anwar, 2020). Nilai 

kejujuran diterjemahkan ke dalam 

rutinitas kelas yang konkret, seperti 

"Kotak Kejujuran"

 untuk mengembalikan 

barang atau kebiasaan mengakui 

kesalahan. Kunci keberhasilan 

terletak pada umpan balik positif dan 

deskriptif dari guru yang memuji nilai 

di balik tindakan, bukan sekadar 

hasilnya. Tujuan  fase  ini  

adalah mencapai moral action, di 

mana kejujuran menjadi kebiasaan 

otomatis dan bagian dari 

kepribadian. 

Ketiga fase ini dirancang 

sebagai sebuah siklus yang dinamis 

dan saling menguatkan, bukan 

tahapan linear yang kaku. Model ini 

menawarkan kerangka aplikatif 

yang 

holistik,   mengatasi   kelemahan 



258 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

pendekatan konvensional yang sering 

terfragmentasi dan terlalu 

mengandalkan kognisi semata. 

Dengan sintesis antara landasan 

tafsir yang kokoh dan pedagogi yang 

relevan, model ini tidak hanya 

bertujuan  membentuk  anak 

yang tahu tentang kejujuran, tetapi 

lebih jauh membina generasi yang 

memiliki qalbun salim sebagai fondasi 

karakter yang autentik dan 

berkelanjutan  (Kurniawan,  2023; 

Misbach, 2006). 

 
4. Peran Pendidik sebagai 

Murabbi dalam Model Qalbun 

Salim 

Implementasi Model Tiga Fase 

yang  berporos  pada qalbun 

salim menuntut transformasi 

paradigmatik dan praksis dari peran 

pendidik. Penelitian ini mengonstruksi 

peran pendidik tidak lagi sekadar 

sebagai mu'allim (pengajar) yang 

mentransmisikan pengetahuan, tetapi 

sebagai murabbi (pembimbing jiwa) 

yang bertanggung jawab atas 

pemeliharaan, bimbingan, dan 

penyucian hati (tazkiyat al-qulub) 

peserta didik (Umar, 2020). 

Pergeseran ini adalah 

konsekuensi logis dari model yang 

menjadikan hati yang selamat 

sebagai tujuan akhir, sehingga agen 

pendidikannya pun harus memiliki 

kapasitas untuk menyentuh dan 

membimbing dimensi spiritual-afektif 

anak. Sebagai murabbi, pendidik 

dituntut memiliki integritas spiritual 

dan kedewasaan emosional yang 

otentik. Keberhasilan proses 

internalisasi nilai sangat bergantung 

pada keteladanan hidup (uswah 

hasanah) yang dipancarkan pendidik 

dalam setiap interaksi. Sebuah 

penelitian di lembaga PAUD Islami 

menunjukkan bahwa konsistensi 

antara perkataan dan perbuatan 

guru, seperti kejujuran dalam 

mengakui ketidaktahuan atau 

kesalahan, menjadi faktor kunci 

dalam menciptakan lingkungan kelas 

yang aman bagi anak untuk belajar 

jujur (Sari, 2021). 

Konsep murabbi ini juga 

menuntut kompetensi pedagogis- 

spiritual yang khas, yaitu kemampuan 

untuk menghubungkan aktivitas 

pembelajaran dengan nilai-nilai 

ilahiah, membaca bahasa hati anak 

yang seringkali nonverbal, dan 

memberikan respon yang penuh 

hikmah (Hakim, 2022). Dalam 

operasionalisasi  Model  Tiga  Fase, 



259 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

peran murabbi ini mewujud dalam 

spesialisasi tindakan di setiap tahap. 

Pada Fase Naratif, pendidik 

berperan sebagai pangarah 

makna (guide of meaning) yang tidak 

hanya menyampaikan kisah, tetapi 

dengan pertanyaan reflektif 

membimbing anak menyelami 

motivasi dan perasaan tokoh, 

sehingga cerita Nabi Musa tidak 

hanya didengar tetapi juga diresapi 

(Syafi'I, 2020). Pada Fase Afektif, 

peran bergeser menjadi pendamping 

emosional (emotional facilitator) yang 

terampil memfasilitasi diskusi 

perasaan, memvalidasi emosi anak, 

dan menciptakan "ruang aman" bagi 

vulnerabilitas moral. 

Pada Fase Kebiasaan, 

pendidik berfungsi sebagai penguat 

positif (positive reinforcer) yang 

memberikan apresiasi deskriptif yang 

fokus pada nilai di balik tindakan jujur 

anak, sehingga menguatkan internal 

reward (Anwar, 2020). Lebih dari 

sekadar pelaku di dalam kelas, 

seorang murabbi juga adalah arsitek 

lingkungan moral (moral ecosystem). 

Ia bertanggung jawab membangun 

budaya dan rutinitas kelas yang 

menjadi inkubator bagi qalbun salim, 

seperti ritual pembukaan dengan doa 



260 

Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

 

untuk hati yang bersih, pembiasaan 

kata-kata positif, dan penciptaan 

sudut kejujuran (Nurjanah, 2021). 

Lingkungan yang dibangun 

dengan penuh kesadaran ini 

menjadikan nilai kejujuran sebagai 

napas keseharian, bukan materi 

kurikulum yang terpisah. Akhirnya, 

peran murabbi melampaui batas 

ruang kelas melalui kemitraan 

strategis  dengan 

 orang tua 

(shilaturrahim).  Pendidikan berbasis 

hati memerlukan konsistensi antara 

nilai yang dibangun di sekolah dan di 

rumah. Seorang murabbi aktif 

berkomunikasi dengan orang tua, 

tidak hanya

 membahas 

perkembangan akademik, tetapi 

lebih-lebih perkembangan 

"kesehatan hati" dan karakter anak, 

serta menyelaraskan strategi 

pembiasaan (Mulyati, 2019). 

Dengan demikian, pendidik 

sebagai murabbi menjadi simpul 

utama yang mengintegrasikan 

seluruh ekosistem pendidikan anak— 

sekolah, keluarga, dan nilai 

spiritual—demi tercapainya tujuan 

pembentukan qalbun salim. 

 

 
E. Kesimpulan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 
ISSN Cetak : ISSN Online : 

Volume XX Nomor XX, Bulan Tahun 

261 

 

 

 
 

 

Berdasarkan keseluruhan 

analisis, penelitian ini menyimpulkan 

bahwa konsep qalbun 

salim menawarkan landasan filosofis 

yang holistik dan mendalam bagi 

pendidikan karakter anak usia dini. Ia 

bergeser dari fokus pada perilaku 

lahiriah menuju pembentukan kondisi 

hati sebagai sumber segala tindakan. 

Melalui pendekatan tafsir tematik 

(maudhu'i), penelitian berhasil 

mendekonstruksi nilai kejujuran 

dalam kisah Nabi Musa AS sebagai 

suatu konstruksi yang bersifat 

multidimensional dan hierarkis, 

mencakup dimensi spiritual 

(amanah), sosial (hikmah), dan 

personal (integritas). 

Temuan utama penelitian ini 

adalah berhasil 

dikonstruksikannya Model 

Internalisasi   Nilai   Kejujuran  Tiga 

Fase yang menjadi jembatan antara 

kearifan   tekstual    Al-Qur'an   dan 

prinsip pedagogi modern. Model yang 

terdiri atas Fase Keterlibatan Naratif, 

Koneksi  Afektif,   dan  Penguatan 

Kebiasaan  ini dirancang sebagai 

suatu siklus   dinamis  yang 

mengintegrasikan domain  kognitif, 

afektif,    dan     psikomotorik. 

Keberhasilan operasionalisasi model 

ini sangat bergantung pada 

transformasi peran pendidik dari 

sekadar mu'allim (pengajar) 

menjadi murabbi (pembimbing jiwa) 

yang bertanggung jawab atas 

penyucian hati (tazkiyat al-qulub) 

peserta didik. 

 
Dengan demikian, penelitian 

ini tidak hanya berhenti pada tawaran 

teoretis, tetapi telah merancang 

sebuah kerangka aplikatif yang 

koheren untuk memperkuat qalbun 

salim sejak usia dini melalui sumber 

nilai yang otentik, yaitu Al-Qur'an. 

Untuk pengembangan lebih lanjut, 

penelitian ini merekomendasikan 

agar Model Tiga Fase yang telah 

dikonstruksi secara teoretis diuji 

validitas empirisnya melalui penelitian 

tindakan kelas atau penelitian 

eksperimen semu di lembaga PAUD. 

 
Hal ini penting untuk mengukur 

efektivitasnya dalam menumbuhkan 

sikap dan perilaku jujur anak serta 

dampaknya terhadap perkembangan 

moral-spiritual. Selanjutnya, 

diperlukan pengembangan perangkat 

pendukung praktis berupa modul 

pelatihan, buku panduan, dan 

instrumen  asesmen 

perkembangan qalbun   salim yang 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 
ISSN Cetak : ISSN Online : 

Volume XX Nomor XX, Bulan Tahun 

262 

 

 

sederhana untuk memampukan guru 

atau murabbi dalam 

mengimplementasikan model secara 

sistematis. 

 
Di samping itu, untuk 

memperkaya khazanah model 

pendidikan karakter berbasis kitab 

suci, kajian serupa dapat 

dikembangkan  dengan 

mengeksplorasi nilai-nilai karakter 

lain seperti sabar, syukur, dan 

tanggung jawab dari berbagai kisah 

dalam Al-Qur'an atau hadis. Terakhir, 

untuk menguji generalisasi dan 

keberlanjutan model, disarankan agar 

penelitian direplikasi di berbagai jenis 

dan konteks lembaga PAUD serta 

melibatkan peran keluarga secara 

lebih sistematis dalam kerangka 

kemitraan yang  erat 

antara murabbi dan orang tua. 

 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 
Al-Attas, S. M. N. (1980). Konsep 

pendidikan dalam Islam: Suatu 

rumusan falsafah pendidikan 

Islam. Bandung: Mizan. 

Al-Fairuzi, M. (2021). Tafsir tematik 

kisah Nabi Musa: Nilai 

pendidikan karakter dalam Al- 

Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah Jakarta]. 

Repositori Institusi UIN 

Jakarta. 

Al-Farmawi, A. H. (1977). Al-Bidāyah 

fī al-Tafsīr al-Mawḍūʿī: Dirāsah 

Manhajīyah Mawḍūʿīyah. 

Kairo: Dār al-Ḥadīth. 

Al-Ghazali, I. (2011). Ihya’ 

ulumuddin (Jilid 3). Beirut: Dar 

Al-Kutub Al-Ilmiyyah. 

Anwar, S. (2020). Positive 

reinforcement dalam 

pembentukan karakter jujur 

pada anak usia dini. Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Guru 

Raudhatul Athfal, 8(2), 112– 

125. 

 
Berk, L. E. (2013). Child 

development (9th ed.). Boston, 

MA: Pearson. 

Daud, A. (2003). Pendidikan agama 

Islam dan pembangunan 

karakter bangsa. Jakarta: PT 

RajaGrafindo Persada. 

Fathoni, A. (2020). Pendekatan 

holistik dalam pendidikan 

karakter anak usia dini. Jurnal 

 
Qur'an [Disertasi doktoral, 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 
ISSN Cetak : ISSN Online : 

Volume XX Nomor XX, Bulan Tahun 

263 

 

 

Pendidikan Karakter, 10(2), 

123–135. 

 
Hakim, A. R. (2022). Kompetensi 

pedagogis-spiritual guru PAUD 

dalam pembentukan karakter 

anak. Jurnal Ilmiah Pesona 

PAUD, 9(1), 1–15. 

Kementerian   Pendidikan, 

Kebudayaan,  Riset,    dan 

Teknologi Republik Indonesia. 

(2022). Panduan 

pengembangan     projek 

penguatan profil  pelajar 

Pancasila.    Jakarta: 

Kemendikbudristek. 

Kurniawan, R. R. (2023). Qalbun 

Salim dalam Al-Qur’an: 

Analisis penafsiran Sayyid 

Quthb terhadap Q.S. Asy- 

Syu'ara ayat 89. ANWARUL, 

3(6), 1169–1177. 

Lickona, T. (1991). Educating for 

character: How our schools 

can teach respect and 

responsibility. New York, NY: 

Bantam Books. 

Maghfiroh, S. (2023). Pengembangan 

model pembelajaran tematik 

berbasis kisah Qur'ani untuk 

menanamkan  nilai  kejujuran 

pada anak usia dini. Journal of 

Early Childhood Islamic 

Education, 7(1), 45–60. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. 

(1994). Qualitative  data 

analysis: An expanded 

sourcebook (2nd ed.). 

Thousand Oaks, CA: Sage 

Publications. 

Misbach, I. H. (2006). Qalbun Salim 

sebagai basis pendidikan 

karakter. Bandung: Pustaka 

Bani Quraisy. 

Montessori, M. (1967). The absorbent 

mind. New York, NY: Holt, 

Rinehart and Winston. 

Mulyati, S. (2019). Kemitraan guru 

dan orang tua dalam 

pembentukan karakter anak 

usia dini di TK Mutiara 

Hati. Jurnal Pendidikan Anak, 

8(1), 22–35. 

Narvaez, D. (2014). Neurobiology 

and the development of human 

morality: Evolution, culture, 

and wisdom. New York, NY: 

W. W. Norton & Company. 

 
Nata, A. (2012). Pendidikan karakter 

dalam   perspektif   Islam. 

 
 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 
ISSN Cetak : ISSN Online : 

Volume XX Nomor XX, Bulan Tahun 

264 

 

 

Jakarta: PT. Rajagrafindo 

Persada. 

Nurjanah, S. (2021). Implementasi 

pendidikan karakter melalui 

metode bercerita dan role play 

untuk mengembangkan 

kecerdasan emosional-spiritual 

anak. Jurnal Golden Age, 

5(01), 185–198. 

Santrock, J. W. (2011). Life-span 

development (13th ed.). New 

York, NY: McGraw-Hill. 

Sari, R. P. (2021). Keteladanan guru 

dalam penanaman nilai 

kejujuran pada anak usia dini 

di RA Perwanida. Jurnal 

Obsesi: Jurnal Pendidikan 

Anak Usia Dini, 5(2), 1768– 

1777. 

 
Sari, R. P. (2022). Model pendidikan 

karakter berbasis kearifan lokal 

Islam di PAUD. Jurnal Obsesi: 

Jurnal Pendidikan Anak Usia 

Dini, 6(3), 2101–2112. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al- 

Mishbah: Pesan, kesan, dan 

keserasian Al-Qur'an (Vol. 10). 

Jakarta: Lentera Hati. 

Syafi'i, F. F. (2020). Pendidikan sosial 

emosional anak usia dini 

melalui kisah Qur'ani: Studi 

kasus  di  TKIT  Nurul 

Fikri. Jurnal Obsesi: Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini, 

4(2), 850–861. 

Umar, M. (2020). Konsep murabbi 

dalam pendidikan akhlak 

perspektif Al-Ghazali dan 

relevansinya di era 

modern. Jurnal Pendidikan 

Islam, 11(1), 45–60. 

Zed, M. (2004). Metode penelitian 

kepustakaan. Jakarta: 

Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia. 

 
 
 

 
 


