Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

REORIENTASI TEOLOGI ISLAM DARI TEOSENTRISME KE
ANTROPOSENTRISME: ANALISIS KRITIS ATAS PEMIKIRAN HASAN HANAFI

Yuliani', Ali Amat?, Yuliarni®, Saifullah SA*
Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat!234

yuliani33010@gmail.com?, aliamatspdimpd@gmail.com?,

yuliarniimansyah@gmail.com?, safullahsawi261@gmail.com*

ABSTRACT

This article examines Hasan Hanafi’s reorientation of Islamic theology
from a theocentric to an anthropocentric paradigm in response to intellectual
stagnation and the contemporary humanitarian crisis in the Muslim world. Critiquing
classical Islamic theology for its excessive metaphysical orientation and lack of
engagement with social realities, Hanafi proposes a humanistic approach that
positions human beings as active subjects in interpreting and actualizing religious
teachings. This study employs a qualitative library-based method supported by
philosophical, hermeneutical, and critical analysis. The findings show that Hanafi’s
anthropocentric paradigm is grounded in three major foundations: the
phenomenology of consciousness, praxis-oriented dialectics, and contextual
hermeneutics. Together, these frameworks form a praxis-based theology oriented
toward justice, liberation, and human well-being. The article also highlights the
strengths of Hanafi’s thought in bridging religion and modernity and enhancing
Islam’s social relevance, while acknowledging potential problems such as the risk
of reducing transcendence and epistemological ambiguity. Overall, Hanafi’s ideas
offer a significant contribution to the development of a more humanistic, rational,
and transformative Islamic theology capable of addressing contemporary
challenges.

Keywords: Hasan Hanafi, anthropocentrism, humanist theology, religious
humanism.

ABSTRAK

Artikel ini menganalisis pemikiran Hasan Hanafi mengenai reorientasi
teologi Islam dari paradigma teosentris menuju antroposentris sebagai respons
terhadap stagnasi intelektual dan krisis kemanusiaan dalam dunia Islam modern.
Berangkat dari kritiknya terhadap teologi klasik yang dianggap terlalu metafisik dan
kurang responsif terhadap realitas sosial, Hanafi menawarkan pendekatan
humanistik yang menempatkan manusia sebagai subjek aktif dalam memahami dan
mengaktualisasikan ajaran agama. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif

326



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

berbasis studi kepustakaan dengan analisis filosofis, hermeneutik, dan kritis. Hasil
kajian menunjukkan bahwa paradigma antroposentris Hanafi dibangun atas tiga
fondasi utama: fenomenologi kesadaran, dialektika praksis, dan hermeneutika
kontekstual. Ketiganya berpadu dalam membentuk teologi praksis yang berorientasi
pada keadilan, pembebasan, dan kemaslahatan manusia. Artikel ini juga
mengidentifikasi kekuatan pemikiran Hanafi dalam menjembatani agama dan
modernitas serta menegaskan relevansi sosial Islam, namun sekaligus mencatat
potensi problematis berupa risiko reduksi aspek transendensi dan ambiguitas
epistemologis. Secara keseluruhan, pemikiran Hanafi menawarkan kontribusi
penting bagi pengembangan teologi Islam yang lebih humanistik, rasional, dan
transformatif dalam menjawab tantangan zaman.

Kata kunci: Hasan Hanafi, antroposentrisme, teologi humanis, humanisme religius.

A.Pendahuluan menjawab realitas sosial (Rahman,
Hasan Hanafi (1935-2021) 2017).

merupakan salah satu pemikir Islam _
. Pengalaman intelektualnya
kontemporer paling berpengaruh yang )
S _ _ di Barat turut membentuk arah
lahir di Kairo, Mesir. la hidup dalam o )
_ pemikirannya. Setelah menyelesaikan
konteks dunia Islam yang sedang o , ) ) )
_ _ _ _ pendidikan sarjana di Universitas
mengalami pergulatan identitas akibat . . _ .
o _ Kairo, ia melanjutkan studi
kolonialisme, kemunduran intelektual, _ _ )
_ _ _ doktoralnya di Universitas Sorbonne,
serta tantangan modernitas. Situasi _ _ _ _ _
N _ _ Prancis. Di sana ia Dberinteraksi
politik Mesir pada masa pascakolonial _ o )
_ _ _ dengan berbagai pemikiran filsafat
diwarnai oleh munculnya rezim ) )
_ o . modern seperti fenomenologi,
otoriter dan konflik ideologis antara ) o _
. eksistensialisme, dan hermeneutika.
kelompok sekuler dan Islamis. Dalam o _ _
o o _ Dari filsafat Barat ia belajar bahwa
kondisi seperti inilah Hanafi tumbuh _ o .
manusia memiliki posisi sentral dalam
dan mengembangkan kesadaran . .
. o memahami realitas dan dalam
intelektualnya. la menilai bahwa ) o
' menentukan makna hidupnya sendiri.
kemunduran umat Islam tidak hanya o )
) Namun, Hanafi tidak sekadar meniru
disebabkan oleh faktor eksternal o )
_ o o tradisi Barat, melainkan berusaha
seperti  kolonialisme, tetapi juga , o
. o - mengislamisasikan pendekatan
karena stagnasi dalam tradisi berpikir i
. . tersebut dengan tetap berpijak pada
Islam yang tidak lagi mampu _ .
akar-akar teologis dan spiritual Islam.

Upaya ini menjadi ciri khas dalam

327



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

seluruh pemikirannya: dialog kritis
antara turats (tradisi) dan tajdid

(pembaruan) (Manijo, 2013).

Salah satu gagasan utama
yang dikembangkan Hanafi adalah
kritik terhadap teologi klasik Islam
yang ia anggap terlalu Dbersifat
teosentris, yakni hanya berfokus pada
Tuhan secara metafisik, tanpa
memperhatikan realitas sosial dan
kemanusiaan. Teologi yang demikian,
menurutnya, cenderung menjauhkan
manusia dari tanggung jawab
sosialnya dan melahirkan pasivitas
dalam menghadapi ketidakadilan. la
menilai bahwa banyak ajaran agama
diinternalisasi tanpa disertai
kesadaran historis dan  sosial,
sehingga agama kehilangan fungsi
transformasinya dalam masyarakat.
Karena itu, Hanafi menyerukan
perlunya reorientasi teologi menuju
antroposentrisme, yaitu
menempatkan manusia sebagai pusat

refleksi teologis dan praksis sosial.

Dalam kerangka ini,
humanisme menjadi fondasi utama
bagi upaya pembaruan pemikiran
Islam. Humanisme yang dimaksud
Hanafi bukanlah humanisme sekuler

yang meniadakan Tuhan, tetapi

humanisme religius yaitu
pemahaman tentang kemanusiaan
yang berakar pada nilai-nilai ilahiah.
Bagi Hanafi, Tuhan dan manusia

bukan dua entitas yang saling

meniadakan, melainkan saling
melengkapi. Ketuhanan justru
menemukan maknanya ketika

diwujudkan dalam tindakan manusia
yang adil, rasional, dan penuh kasih.
Dengan demikian, keberagamaan
sejati  terwujud ketika manusia
menghidupkan nilai-nilai ketuhanan
dalam kehidupan sosial (Gulo et al.,
2023).

Hanafi kemudian
mengembangkan konsep iimu

kehumanisan  (human  sciences)
sebagai paradigma baru dalam
keilmuan Islam. Menurutnya, ilmu
tidak boleh hanya berhenti pada
tataran normatif dan dogmatis, tetapi
harus berakar pada pengalaman
manusia konkret. Teks-teks agama
tidak berdiri di ruang hampa,
melainkan harus dipahami secara
kontekstual, historis, dan sosial. Oleh
sebab itu, setiap bentuk ilmu
keislaman baik teologi, ushul figh,
maupun tafsir perlu diarahkan untuk
menjawab persoalan kemanusiaan:

kemiskinan, penindasan, dan

328



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

keterbelakangan. Illmu keislaman
yang sejati, dalam pandangan Hanafi,

adalah ilmu yang membebaskan.

Pemikiran humanistik Hasan
Hanafi memiliki relevansi besar
terhadap krisis kemanusiaan modern.
Dunia kontemporer diwarnai oleh
berbagai bentuk  dehumanisasi:

perang, kemiskinan struktural,
eksploitasi ekonomi, dan kehampaan
spiritual. Dalam kondisi seperti ini,
Hanafi ~menegaskan  pentingnya
menjadikan ilmu  sebagai alat
pembebasan dan solidaritas sosial. la
berpendapat bahwa tugas seorang
intelektual Muslim bukan hanya
mengajarkan dogma, tetapi juga
memperjuangkan keadilan dan
kemanusiaan. Pemikiran ini
menempatkan ilmu keislaman tidak
semata-mata sebagai pengetahuan
teoretis, tetapi juga sebagai kekuatan
praksis yang mampu
mentransformasikan realitas sosial

(Gulo et al., 2023).

Salah satu aspek menarik
dari  pemikiran Hanafi adalah
upayanya untuk mengintegrasikan
tiga sumber utama pengetahuan:
agama (wahyu), rasio (akal), dan

realitas sosial (pengalaman).

Ketiganya, menurut Hanafi, tidak
boleh dipisahkan karena saling
melengkapi. Agama tanpa akal akan
menjadi dogmatis, akal tanpa agama
akan kehilangan arah moral,
sedangkan keduanya tanpa realitas
sosial akan kehilangan relevansi.
Dengan demikian, ilmu kehumanisan
merupakan sintesis antara nilai-nilai
ilahi, kemampuan rasional manusia,
dan kepekaan terhadap kondisi sosial-
historis (Rahman, 2017).

Secara  kritis, pemikiran
Hasan Hanafi mengandung dua sisi
yang perlu dikaji dengan hati-hati. Di
satu sisi, gagasannya membuka
ruang bagi pembaruan dan
kontekstualisasi ajaran Islam agar
lebih humanis dan relevan dengan
zaman modern. la berhasil
mengembalikan agama  kepada
fungsinya sebagai kekuatan moral
yang menegakkan keadilan sosial.
Namun, di sisi lain, orientasi
antroposentris yang ia tawarkan kerap
menuai kritik karena dinilai dapat
menggeser dimensi ketuhanan dalam
Islam. Beberapa sarjana berpendapat
bahwa penekanan berlebihan pada
manusia dapat menimbulkan risiko
sekularisasi teologi, di mana Tuhan

hanya berperan sebagai simbol etika,

329



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

bukan realitas transenden yang hidup
(Manijo, 2013).

Meski demikian, gagasan
Hanafi tetap penting sebagai koreksi
terhadap kecenderungan konservatif
dalam studi keislaman yang menutup
diri dari krittk dan perubahan. la
menekankan bahwa teologi tidak
boleh menjadi alat pembenaran
kekuasaan atau status quo, melainkan
harus menjadi teologi pembebasan
yang berpihak pada kaum tertindas.
Dalam konteks ini, pemikirannya
dapat disejajarkan dengan tokoh-
tokoh seperti Ali Syariati atau Fazlur
Rahman yang juga menekankan
dimensi sosial dan etis dari Islam
(Haq, 2020).

Dalam konteks
keindonesiaan, pemikiran Hasan
Hanafi sangat relevan  untuk
mengembangkan paradigma

keilmuan Islam yang responsif
terhadap persoalan kemanusiaan dan
keadilan sosial. Gagasannya dapat
menjadi inspirasi bagi  dunia
pendidikan Islam agar tidak hanya
berfokus pada aspek ritual dan
normatif, tetapi juga menumbuhkan
kesadaran kritis, empati sosial, dan

tanggung jawab moral. Di tengah arus

globalisasi dan krisis nilai, humanisme
keilmuannya memberi arah bagi umat
Islam untuk kembali menempatkan
manusia sebagai tujuan dari setiap
iimu, kebijakan, dan tindakan

keagamaan (Abas & Mabrur, 2022).

Dengan demikian, kajian
terhadap pemikiran Hasan Hanafi
bukan sekadar upaya memahami satu
aliran filsafat Islam modern, tetapi juga
langkah untuk mencari jawaban atas
krisis kemanusiaan yang tengah
dihadapi dunia Islam. Melalui
pendekatan humanistik dan kritisnya,
Hanafi mengingatkan bahwa tugas
utama ilmu dan agama bukan hanya
menjelaskan Tuhan, tetapi juga
memuliakan manusia sebagai wakil-

Nya di bumi.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini  merupakan
penelitian kualitatif dengan jenis studi
kepustakaan (library  research).
Pendekatan ini dipilih karena kajian
terhadap pemikiran Hasan Hanafi
bersifat filosofis, konseptual, dan
teoritis, sehingga data utama
bersumber dari literatur, bukan dari
penelitian lapangan. Pemikiran Hasan

Hanafi sendiri banyak tersebar dalam

330



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

bentuk karya tulis, buku, artikel,

maupun penelitian terdahulu,
sehingga studi pustaka menjadi
landasan yang paling relevan untuk
mengolah dan menelaah gagasan-
gagasannya secara  mendalam.
Melalui pendekatan kepustakaan ini,
peneliti  dapat menelusuri dan
mengkaji secara komprehensif ide-ide
dasar Hanafi mengenai humanisme,

ilmu kehumanisan, dan reorientasi

teologi Islam  dalam konteks
perkembangan intelektual
kontemporer.

Pendekatan penelitian yang
digunakan dalam studi ini adalah
pendekatan literatur (library approach)
yang dipadukan dengan analisis
filosofis dan hermeneutik-kritis.
Tujuan dari pendekatan ini bukan
hanya untuk menggambarkan
pemikiran Hasan Hanafi secara
deskriptif, tetapi juga untuk
memahaminya secara interpretatif
dan reflektif. Secara lebih rinci,
pendekatan yang diterapkan
mencakup tiga dimensi utama.
Pertama, Pendekatan Filsafat Islam
(Philosophical Approach) digunakan
untuk menelaah pemikiran Hanafi
dalam lanskap tradisi intelektual

Islam, khususnya dalam bidang

teologi (ilm al-kalam), epistemologi,
dan filsafat ilmu. Pendekatan ini
membantu menempatkan pemikiran
Hanafi dalam  persinggungannya
dengan teologi  klasik  seperti
Asy’ariyah dan Mu'tazilah, serta
menilali kontribusinya dalam
perkembangan teologi modern yang
bersifat emansipatif. Kedua,
Pendekatan Hermeneutik
(Hermeneutical Approach) diterapkan
untuk membaca dan menafsirkan
teks-teks Hanafi secara mendalam,
termasuk makna tersirat di balik
simbol, bahasa, dan konstruksi
intelektual yang ia  gunakan.
Hermeneutika memungkinkan peneliti
memahami karya Hanafi dengan
mempertimbangkan konteks historis,
sosial, dan intelektual yang melingkupi
kelahiran gagasan-gagasannya.
Ketiga, Pendekatan Kritis (Critical
Approach) digunakan untuk
objektif

kekuatan dan kelemahan pemikiran

mengevaluasi secara

Hanafi. Dalam konteks ini, gagasan
Hanafi tidak diterima begitu saja,
melainkan dikritisi melalui
perbandingan dengan tokoh-tokoh
teologi modern lainnya seperti Al
Syariati, Fazlur Rahman, dan

Muhammad Abid al-Jabiri, termasuk

331



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

menelaah potensi problem filosofis
dari orientasi antroposentrisme yang

ia tawarkan.

Teknik pengumpulan data
dalam penelitian ini dilakukan melalui
dokumentasi. Proses ini dimulai
dengan inventarisasi literatur, yaitu
penelusuran karya-karya asli Hasan
Hanafi dan literatur sekunder yang
relevan melalui buku, jurnal ilmiah,
database akademik, serta penelitian
terdahulu. Setelah itu, dilakukan
klasifikasi tema dengan
mengelompokkan berbagai gagasan
Hanafi ke dalam tema-tema besar
seperti teologi, humanisme, ilmu
keislaman, dan pembebasan. Tahap
berikutnya adalah ekstraksi konsep,
yaitu pengambilan kutipan, ide pokok,
serta argumen kunci dari teks untuk
dijadikan dasar analisis. Seluruh
proses pengumpulan data dirancang
secara sistematis untuk memperoleh
tidak hanya pendapat Hanafi, tetapi
juga latar  belakang, struktur
argumentasi, dan logika filosofis yang

menopang pemikirannya.

Analisis data dalam
penelitian ini menggunakan metode
analisis isi (content analysis) dengan

pendekatan deskriptif-analitis dan

kritis-reflektif. Tahap pertama adalah
deskripsi, yaitu penjabaran sistematis
terhadap pemikiran Hasan Hanafi
mengenai humanisme, iImu
kehumanisan, hingga konsep
reorientasi teologi Islam. Tahap kedua
adalah interpretasi, yang dilakukan
untuk menafsirkan makna di balik
gagasan-gagasan tersebut dengan
mempertimbangkan konteks sosial,
historis, dan landasan filsafat yang
mempengaruhi arah pemikiran Hanafi.
Tahap ketiga adalah analisis kritis,
yang dilakukan untuk mengevaluasi
tingkat relevansi, kekuatan
argumentasi, serta potensi kelemahan
pemikiran Hanafi, terutama Kketika
dihadapkan pada dinamika teologi
Islam dan tantangan modernitas.
Tahap terakhir adalah sintesis, yaitu
mengintegrasikan hasil  analisis
dengan teori-teori keislaman modern
lain guna menghasilkan pemahaman
yang lebih menyeluruh dan
komprehensif mengenai humanisme

dalam perspektif Islam.

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan

Pemikiran Hasan Hanafi
menempati posisi penting dalam
wacana pembaruan teologi Islam
kontemporer, khususnya karena

keberaniannya dalam  mengkritik

332



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

paradigma teologi klasik yang dinilai
terlalu teosentris. Teologi tradisional,
menurut Hanafi, telah menjauhkan
agama dari persoalan-persoalan
kemanusiaan nyata, dengan
menjadikan Tuhan sebagai pusat
diskursus metafisik yang terpisah dari
realitas sosial. Kondisi ini
menyebabkan umat Islam terjebak
dalam pola pikir pasif dan fatalistik, di
mana peran manusia dalam sejarah
dan masyarakat cenderung diabaikan.
Bab ini membahas secara mendalam
bagaimana Hanafi melakukan Kkritik
terhadap teologi klasik tersebut serta
bagaimana ia mengajukan reorientasi
pemikiran menuju paradigma
antroposentris yang lebih humanistik

(Negara, 2023).

Reorientasi yang ditawarkan
Hasan Hanafi  berangkat dari
kesadaran bahwa manusia bukan
hanya objek dari kehendak Tuhan,
tetapi juga subjek aktif dalam
memahami, menafsirkan, dan
mengimplementasikan ajaran agama.
Dalam kerangka pemikiran ini, agama
tidak lagi dipahami sebagai sistem
dogma tertutup, melainkan sebagai
proses kesadaran manusia yang terus
berkembang seiring dengan dinamika

sosial dan sejarah. Pergeseran dari

teosentrisme menuju
antroposentrisme  bukan berarti
menafikan Tuhan, melainkan
menegaskan bahwa nilai-nilai
ketuhanan harus diwujudkan melalui
tindakan manusia yang adil, rasional,
dan etis. Dengan demikian, Hanafi
berupaya mengembalikan agama
kepada fungsi aslinya sebagai
kekuatan pembebasan dan

transformasi sosial.

Kritik dan

menjadi relevan dalam konteks

reorientasi  ini

pembaruan teologi Islam masa kini, di
mana agama sering kali terjebak
antara dua kutub ekstrem:
konservatisme dogmatis yang
menutup diri dari perubahan, dan
liberalisme sekuler yang
menyingkirkan peran transendensi.
Hasan Hanafi mencoba mencari jalan
tengah melalui pendekatan
humanistik yang mengintegrasikan
wahyu, rasio, dan realitas sosial. la
menegaskan bahwa  pembaruan

teologi harus dimulai dengan
membebaskan pemikiran Islam dari
dominasi spekulasi metafisik menuju
praksis kemanusiaan yang nyata.
Dengan demikian, teologi tidak hanya
berfungsi

sebagai legitimasi

keimanan, tetapi juga sebagai

333



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

instrumen etis untuk menegakkan
keadilan sosial (Gulo et al., 2023).

Artikel ini  bertujuan untuk
menguraikan secara sistematis posisi
kritik Hasan Hanafi terhadap teologi
klasik, dasar filosofis dari gagasan
antroposentrisnya, serta relevansinya
bagi pembangunan paradigma teologi
Islam kontemporer. Pembahasan ini
menegaskan bahwa orientasi
antroposentris  dalam  pemikiran
Hanafi bukanlah bentuk sekularisasi,
melainkan upaya untuk
mengaktualisasikan nilai-nilai
ketuhanan dalam ruang kemanusiaan.
Dengan memahami hal ini, dapat
dipahami bahwa inti dari pembaruan
teologi Hanafi adalah menjadikan
manusia sebagai pelaku aktif dalam
sejarah dan sebagai mitra Tuhan
dalam menegakkan moralitas serta
keadilan sosial di dunia (Rahman,

2017).

Gagasan Reorientasi: Dari

Teosentris ke Antroposentris
Pemikiran antroposentris

Hasan Hanafi berangkat dari kritiknya

terhadap teologi Islam klasik yang

cenderung menempatkan  Tuhan
sebagai pusat segala wacana
keagamaan secara eksklusif,

sehingga manusia menjadi sekadar
objek yang pasif dalam sistem
keimanan. Dalam pandangan Hanafi,
paradigma seperti itu telah
menyebabkan keterputusan antara
dimensi teologis dan realitas sosial.
Teologi yang seharusnya
membimbing  kehidupan manusia
justru terjebak dalam ruang spekulatif
yang jauh dari persoalan konkret.
Oleh karena itu, Hanafi mengusulkan
pergeseran orientasi dari
teosentrisme menuju
antroposentrisme, dengan
menjadikan manusia sebagai titik
pusat refleksi teologis dan praksis
sosial, tanpa menghilangkan posisi
Tuhan sebagai sumber nilai tertinggi

(Misrawi, 2002).

Pergeseran ini bukanlah upaya
untuk meminggirkan Tuhan dari pusat
keagamaan, tetapi untuk menegaskan
kembali peran manusia sebagai wakil
Tuhan (khalifah fil ardh) yang memiliki
tanggung jawab moral, sosial, dan
historis. Menurut Hanafi, transendensi
llahi  tidak

menjauhkan manusia dari dunia,

dimaksudkan untuk

melainkan untuk mendorong manusia
bertindak secara etis di dalamnya.
Dengan kata lain, keimanan kepada

Tuhan baru memiliki makna ketika

334



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

diwujudkan melalui tindakan
kemanusiaan yang nyata, seperti
menegakkan keadilan, menghapus
penindasan, dan memperjuangkan
kesejahteraan sosial. Oleh sebab itu,
paradigma antroposentris Hanafi
sesungguhnya menekankan iman
yang bersifat praksis, bukan sekadar

dogmatis (Negara, 2023).

Selain itu, Hanafi

menempatkan  manusia  sebagai
subjek sejarah, bukan sekadar saksi
pasif dari kehendak lIlahi. Manusia
memiliki kesadaran, kebebasan, dan
tanggung jawab untuk mengubah
realitas. Dalam kerangka ini, sejarah
bukanlah hasil takdir yang statis,
tetapi arena perjuangan moral
manusia dalam mewujudkan nilai-nilai
ketuhanan di bumi. Melalui kesadaran
dan rasionalitasnya, manusia menjadi
agen pembaruan (agent of change)
yang bertugas mengaktualisasikan
pesan-pesan etis agama. Dengan
demikian, antroposentrisme Hanafi
menegaskan pentingnya otonomi
moral manusia dalam menjalankan

mandat teologisnya (Nanda, n.d.).

Lebih jauh,

antroposentrisme Hasan Hanafi juga

konsep

dilandasi oleh pandangan

fenomenologis tentang manusia
sebagai makhluk yang sadar dan
mampu  menafsirkan dunia. la
terinspirasi oleh tradisi filsafat Barat
seperti fenomenologi Husserl dan
eksistensialisme Heidegger, namun
menafsirkannya  dalam konteks
keislaman. Dalam hal ini, pengalaman
manusia menjadi titik tolak bagi
pemahaman terhadap realitas llahi.
Teks wahyu tidak dipahami sebagai
entitas yang berdiri sendiri, melainkan
selalu hadir dalam kesadaran dan
konteks sosial manusia. Maka,
pengetahuan keagamaan  tidak
bersifat absolut, tetapi terus diperbarui
melalui refleksi dan praksis

kemanusiaan.

Namun, Hanafi tetap berhati-
hati agar antroposentrisme tidak
bergeser menjadi sekularisme. la
menolak pandangan yang
menempatkan manusia sebagai pusat
mutlak dan menyingkirkan Tuhan
sepenuhnya. Dalam pandangannya,
antroposentrisme Islam harus tetap
bersifat teosentris dalam makna etis,
yaitu menjadikan Tuhan sebagai
sumber nilai moral yang diwujudkan
melalui tindakan manusia. Hubungan
antara Tuhan dan manusia bersifat

dialektis: Tuhan memberikan nilai-nilai

335



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

transendental melalui wahyu,

sementara manusia bertugas
merealisasikan nilai-nilai itu dalam
kehidupan sosial. Dengan demikian,
Hanafi berhasil menghindari
ekstremitas teosentrisme dan
antroposentrisme sekaligus, dengan
menempatkan  keduanya  dalam
keseimbangan yang saling

menguatkan (Kudus, 2021).

Pada akhirnya, makna
antroposentris  dalam pemikiran
Hasan Hanafi terletak pada usaha
untuk memanusiakan agama. la ingin
menjadikan Islam sebagai sistem nilai
yang relevan bagi kehidupan manusia
modern, bukan sekadar doktrin
spiritual yang terlepas dari realitas
sosial. Agama, dalam pandangan
Hanafi, harus menjadi kekuatan
pembebasan yang menegakkan
martabat manusia. Antroposentrisme
dengan demikian bukanlah penolakan
terhadap Tuhan, tetapi pengakuan
bahwa kehadiran Tuhan menemukan
maknanya dalam kemanusiaan yang
berkeadilan. Dengan menjadikan
manusia sebagai subjek moral dan
historis, Hasan Hanafi menghadirkan
model teologi yang hidup, dinamis,
dan kontekstual sebuah teologi yang

menjembatani langit dan bumi, iman

dan tindakan, Tuhan dan manusia
(Rahman, 2017).

Reorientasi pemikiran Hasan
Hanafi dari teosentrisme menuju
antroposentrisme  berakar  pada
fondasi filosofis yang kuat. la
memadukan tradisi filsafat Islam
dialektika

dengan fenomenologi,

praksis, dan hermeneutika
kontekstual untuk menafsirkan
kembali teologi Islam agar lebih
humanistik dan kontekstual. Melalui
sintesis ini, Hanafi menempatkan
manusia sebagai subjek sejarah yang
bertanggung jawab atas realitas
sosialnya, tanpa melepaskan dimensi

transendensi agama.

Fenomenologi menjadi dasar
epistemologis bagi pemikiran Hanafi.
Terinspirasi oleh Edmund Husserl, ia
menekankan  bahwa  kesadaran
manusia adalah ruang tempat makna
wahyu dihayati dan diinterpretasikan.
Dengan demikian, teks agama tidak
dipandang sebagai entitas statis,
tetapi hidup melalui pengalaman
manusia. Pemahaman terhadap
Tuhan, bagi Hanafi, terkait erat
dengan pemahaman manusia atas diri

dan dunianya (Misrawi, 2002).

336



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Dialektika praksis menjadi
fondasi aksiologis pemikiran Hanafi.
Dipengaruhi oleh tradisi Hegelian dan
Marxis, ia menegaskan bahwa agama
harus melahirkan tindakan sosial yang
membebaskan. Iman bukan sekadar
keyakinan, melainkan komitmen etis
untuk mewujudkan keadilan sosial

dan membela martabat manusia.

Sementara itu, hermeneutika
kontekstual menjadi dasar
metodologis penafsirannya terhadap
teks keagamaan. Hanafi menolak
pendekatan literal dan ahistoris, dan
menegaskan bahwa makna wahyu
harus ditafsirkan secara dinamis
sesuai konteks sosial umat manusia.
Tafsir dalam pandangannya
merupakan tindakan moral yang
berfungsi membebaskan, bukan
sekadar aktivitas linguistik (Kudus,

2021).

Ketiga dasar filosofis ini—
fenomenologi, dialektika praksis, dan
hermeneutika kontekstual—berjalan
secara integratif dalam  sistem
Hanafi.

pemikiran Fenomenologi

memberi  pijakan  epistemologis,

dialektika praksis menyediakan arah
aksiologis, dan hermeneutika

kontekstual memberikan metode

penafsiran. Dengan integrasi tersebut,
Hanafi membangun teologi yang
dinamis dan transformatif, berorientasi
pada pembebasan manusia dan
relevan bagi kehidupan sosial

kontemporer.

Reorientasi pemikiran Hasan
Hanafi bertujuan mengembalikan
agama pada fungsi utamanya sebagai
kekuatan pembebasan. la menolak
agama yang berhenti pada dogma
dan ritual, karena menurutnya agama
harus menjadi energi moral dan sosial
yang membebaskan manusia dari
penindasan. Hanafi mengkritik tradisi
teologi klasik yang terlalu berfokus
pada spekulasi metafisis sehingga
mengabaikan realitas sosial umat.
Karena itu, ia menekankan bahwa
misi agama adalah membangun
keadilan sosial,
ketidakadilan

menghapus
struktural, dan

menegakkan martabat manusia.

Dalam kerangka ini, Hanafi
mengembangkan teologi
pembebasan Islam yang
menempatkan keadilan, persamaan,
dan kebebasan sebagai inti
keberagamaan. Iman dipahami
sebagai komitmen moral untuk

mengubah realitas sosial, bukan

337



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

sekadar kepercayaan abstrak.
Reorientasi ini  mengarah pada
pengembangan teologi praksis, yaitu
teologi yang diwujudkan dalam
tindakan nyata dan berpihak kepada
mereka yang tertindas. la menolak
teologi yang menjadi legitimasi bagi
kekuasaan, dan sebaliknya
menjadikan teologi sebagai alat etis
untuk memperjuangkan perubahan

sosial (Fauzi, 2019).

Reorientasi  tersebut  juga
menuntut umat Islam menjadi subjek
aktif dalam sejarah. Hanafi menilai
bahwa krisis umat modern terjadi
karena kecenderungan untuk
menerima tradisi secara pasif tanpa
kemampuan kritis. Dengan menjadi
subjek sejarah, umat Islam
diharapkan dapat menafsirkan tradisi
secara kreatif, membaca ulang teks-
teks keagamaan dengan perspektif
kontekstual, dan merespons
tantangan zaman secara mandiri.
Bagi Hanafi, wahyu selalu terbuka
untuk penafsiran baru yang sesuai

dengan dinamika sosial.

Secara keseluruhan, tujuan
reorientasi Hanafi adalah membangun
paradigma  keberagamaan yang

manusiawi, rasional, dan

transformatif. la berupaya
menjembatani jarak antara iman dan
realitas sosial, antara teks dan
konteks, serta antara nilai ketuhanan
dan tindakan kemanusiaan. Dengan
menjadikan agama sebagai
pembebasan, teologi sebagai praksis
sosial, dan umat sebagai subjek
sejarah, Hanafi menawarkan arah
baru bagi teologi Islam yang lebih
relevan dan berpihak pada

kemanusiaan.

Bentuk Konkret Paradigma
Antroposentris Hasan Hanafi

Paradigma antroposentris
Hasan Hanafi secara  konkret
diwujudkan melalui konsep teologi
praksis atau teologi amaliyah. Dalam
pandangannya, teologi tidak
seharusnya terjebak dalam
perdebatan spekulatif dan dogmatis
yang hanya menegaskan keagungan
Tuhan tanpa mempertimbangkan
keterlibatan manusia dalam realitas
sosial. Teologi yang demikian,
menurut Hanafi, kehilangan fungsi etis
dan sosialnya karena gagal menjawab
persoalan  kemanusiaan  seperti
kemiskinan, ketidakadilan, dan
penindasan. Oleh sebab itu, ia
mengajukan teologi praksis yang

menghubungkan dimensi

338



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

transendensi dengan aksi nyata di
dunia. Dalam kerangka ini, iman tidak
diukur melalui intensitas ritual semata,
melainkan melalui komitmen moral
untuk membela martabat manusia.
Tindakan sosial yang berorientasi
pada keadilan menjadi bentuk paling
konkret dari keberimanan sejati dalam
perspektif Hasan Hanafi (Hayati &
Sriyanto, 2018).

Hermeneutika humanis
merupakan dimensi penting lain
dalam paradigma antroposentris yang
dikembangkan oleh Hasan Hanafi. la
menolak pendekatan literalistik dalam
memahami teks-teks agama karena
pendekatan tersebut sering Kali
menutup ruang dialog antara wahyu
dan realitas sosial. Hanafi
mengajukan penafsiran yang bersifat
kontekstual, historis, dan reflektif, di
mana manusia tidak sekadar menjadi
penerima makna, tetapi juga menjadi
subjek yang menafsirkan dan
memaknai wahyu sesuai dengan
pengalaman sosialnya. Hermeneutika
humanis menjadikan teks agama
hidup dan relevan dengan kebutuhan
zaman. Dengan cara ini, Al-Quran
tidak lagi dipahami sebagai kumpulan
aturan yang kaku, tetapi sebagai

sumber nilai moral yang membimbing

manusia menuju kehidupan yang adil

dan berperikemanusiaan.

Rekonstruksi ilmu keislaman
juga menjadi wujud nyata dari
paradigma antroposentris Hasan
Hanafi. la menilai bahwa struktur
keilmuan Islam klasik terlalu terikat
pada kerangka deduktif-teosentris
yang menempatkan manusia sebagai
objek hukum, bukan subjek yang aktif.
llImu keislaman, seperti ushul figh,
tafsir, dan kalam, perlu direkonstruksi
agar mampu menjawab problem-
problem kemanusiaan kontemporer.
Rekonstruksi ini menuntut agar ilmu
tidak hanya berorientasi pada
legitimasi teologis, melainkan juga
pada kemaslahatan sosial. Dalam
pandangan Hanafi, ilmu harus
memiliki  fungsi  praksis, yaitu

membantu  manusia  memahami
realitas dan mengubahnya ke arah
yang lebih adil dan manusiawi.
Dengan demikian, ilmu menjadi
sarana pembebasan, bukan sekadar

instrumen konservasi tradisi.

Dimensi etis dan sosial
menempati posisi sentral dalam
keseluruhan sistem pemikiran Hasan
Hanafi. la menegaskan bahwa agama

sejatinya merupakan sistem etika

339



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

yang bertujuan menegakkan nilai-nilai
universal seperti keadilan (‘ad)),
kebebasan (hurriyah), dan kasih
sayang (rahmabh). Nilai-nilai ini tidak
boleh berhenti pada tataran ideal,
melainkan harus diwujudkan dalam
struktur sosial dan kehidupan publik.
Agama yang sejati bukanlah yang
hanya menuntut kepatuhan ritual,
melainkan yang mendorong manusia
untuk berbuat baik kepada sesama
dan memperjuangkan kesejahteraan
bersama. Dengan menjadikan etika
sebagai fondasi keberagamaan,
Hasan Hanafi menempatkan Islam
sebagai agama kemanusiaan yang
inklusif, progresif, dan berorientasi
pada kemaslahatan sosial (Reyadi,

2013).

Kesadaran historis juga

menjadi aspek penting dalam
paradigma antroposentris Hasan
Hanafi. la menolak pandangan yang
menafsirkan agama secara abhistoris
dan menegaskan bahwa setiap teks
keagamaan memiliki konteks sosial
dan historis tertentu. Kesadaran
historis memungkinkan manusia untuk
memahami wahyu secara lebih
realistis dan relevan dengan
perubahan zaman. Dengan membaca

agama melalui lensa sejarah, manusia

dapat membedakan antara nilai-nilai
universal yang abadi dan bentuk-
bentuk historis yang bersifat temporer.
Dalam pandangan Hanafi, agama
selalu hadir dalam sejarah manusia,
dan karena itu, pemahaman terhadap
agama harus terus diperbarui agar
tetap hidup dan bermakna di tengah
dinamika peradaban modern.

Paradigma antroposentris
Hasan Hanafi juga mengandung
dimensi fungsional yang kuat, yaitu
menjadikan agama sebagai kekuatan
sosial yang transformatif. Agama,
menurutnya, harus hadir dalam ruang
publik dan berperan aktif dalam
membangun tatanan sosial yang
berkeadilan. Fungsi sosial agama
tidak hanya terletak pada
pembentukan moral individu, tetapi
juga pada pembebasan kolektif
masyarakat dari struktur
ketidakadilan. Agama harus berperan
sebagai sumber kesadaran sosial,
solidaritas, dan tanggung jawab
moral. Dengan demikian, agama
bukan sekadar sarana spiritual
pribadi, tetapi kekuatan pembentuk
peradaban yang menegakkan
martabat manusia dan melindungi
universal

nilai-nilai  kemanusiaan

(Haq, 2020).

340



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Rasionalitas juga menjadi

unsur kunci dalam  paradigma
antroposentris Hasan Hanafi. la
menolak pandangan dikotomis yang
memisahkan akal dan wahyu, karena
keduanya merupakan dua sisi dari
satu kesatuan epistemologis.
Rasionalitas, bagi Hanafi, merupakan
anugerah  Tuhan yang harus
digunakan untuk memahami dan
menafsirkan wahyu secara kritis. Akal
tidak berfungsi untuk menentang
iman, tetapi untuk memperdalamnya
dan menjadikannya lebih reflektif.
Dengan mengintegrasikan rasio dan
wahyu, Hanafi mengusulkan bentuk
keberagamaan yang rasional,
dialogis, dan terbuka terhadap
perkembangan ilmu pengetahuan.
Paradigma ini menegaskan bahwa
berpikir ~ kritis  bukanlah  tanda
kelemahan iman, tetapi justru bentuk
tanggung jawab intelektual seorang

mukmin.

Seluruh  gagasan tersebut
berpuncak pada visi pembangunan
peradaban humanistik yang menjadi
tujuan akhir dari paradigma
antroposentris Hasan Hanafi. la
meyakini bahwa peradaban yang ideal
bukanlah yang hanya menonjolkan

kemajuan material, tetapi yang

menjadikan manusia sebagai pusat
moralitas dan kemanusiaan. Agama
dan ilmu pengetahuan  harus
bersinergi dalam menciptakan
masyarakat yang adil, beradab, dan
berlandaskan kasih sayang. Dalam
visi ini, manusia menjadi mitra Tuhan
dalam menegakkan nilai-nilai
transendensi di dunia. Paradigma
antroposentris Hasan Hanafi dengan
demikian tidak hanya menawarkan
pembaruan teologis, tetapi juga
proyek peradaban yang
menempatkan iman, rasio, dan
kemanusiaan dalam satu kesatuan

yang utuh.

Analisis Kritis terhadap
Reorientasi Hasan Hanafi

Hasan Hanafi memiliki
kekuatan utama dalam
kemampuannya menjembatani tradisi
keagamaan dengan modernitas. la
menawarkan pendekatan dialogis
yang melihat modernitas sebagai
peluang untuk menafsirkan kembali
ajaran Islam secara lebih relevan.
Dengan memanfaatkan fenomenologi
dan hermeneutika, Hanafi
menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam
dapat dikontekstualisasikan tanpa
menghilangkan integritas teologisnya.

Pendekatan ini memperkuat posisi

341



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Islam sebagai agama yang responsif
terhadap perkembangan iImu

pengetahuan dan dinamika global.

Kekuatan lainnya  adalah
kemampuannya menjadikan Islam
relevan dengan persoalan sosial.
Melalui paradigma teologi praksis,
Hanafi menolak keberagamaan yang
ritualistik dan ahistoris. la mengajukan
Islam sebagai kekuatan moral yang
terlibat langsung dalam persoalan
kemiskinan, ketidakadilan, dan
ketimpangan. Dengan demikian, Islam
dipahami bukan sebagai doktrin
metafisik semata, tetapi sebagai etika
pembebasan yang menuntut
perubahan sosial (Abas & Mabrur,

2022).

Selain itu, Hanafi menegaskan
kembali dimensi pembebasan dalam
teologi Islam. la menolak agama
sebagai legitimasi kekuasaan dan
menempatkannya sebagai sumber
emansipasi dari penindasan struktural
dan kultural. Iman dalam
pandangannya merupakan komitmen
moral yang harus diwujudkan dalam
tindakan sosial. Karena itu, teologi
Hanafi  bersifat  progresif  dan

humanistik, dengan orientasi

membebaskan, memanusiakan, dan

memuliakan kehidupan. Meskipun
menawarkan pembaruan signifikan,
reorientasi Hanafi menuju
antroposentrisme mengandung risiko
teologis. Pergeseran fokus dari Tuhan
kepada manusia berpotensi
mereduksi dimensi transendensi,
sehingga nilai-nilai llahi dikhawatirkan
turun menjadi sekadar prinsip etis. Hal
ini menimbulkan pertanyaan tentang
batas manusia menjadi pusat refleksi
teologis tanpa menyingkirkan otoritas
Tuhan sebagai sumber kebenaran

absolut (Sadari, 2015).

Ambiguitas epistemologis juga
muncul antara teologi humanis dan
antroposentris. Di satu sisi, Hanafi
mempertahankan nilai llahi sebagai
fondasi moral; di sisi lain, ia
menempatkan manusia sebagai pusat
penafsiran dan praksis. Pendekatan
ini rentan mengaburkan batas antara
wahyu dan pengalaman manusia.
Beberapa kritik menilai Hanafi terlalu
mengandalkan  rasionalitas  dan
sejarah, sehingga aspek spiritual dan
metafisis agama menjadi kurang
menonjol. Di tingkat penerapan,
gagasan Hanafi menghadapi
tantangan dalam masyarakat Muslim
yang masih kuat dengan pola pikir

tradisional. Reorientasi teologi ke arah

342



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

praksis sosial membutuhkan kesiapan

intelektual dan kultural yang tidak

merata. Karena itu, meskipun
pemikirannya relevan secara
akademik, implementasinya
memerlukan proses dialog,

pendidikan, dan transformasi
kesadaran yang lebih panjang agar

dapat diterima secara luas.

Sintesis reflektif menunjukkan
bahwa teologi Hanafi berupaya
menyeimbangkan dimensi
transendensi dan immanensi. la
menegaskan bahwa Tuhan dan
manusia bukan entitas yang saling
meniadakan, tetapi saling melengkapi.
Nilai transendensi tetap menjadi
sumber moral, sementara immanensi
dimaknai sebagai kehadiran Tuhan
dalam tindakan etis manusia. Dalam
kerangka ini, teologi humanis tidak
dimaksudkan untuk  mengurangi
kedudukan Tuhan, tetapi
menghadirkan-Nya melalui praksis
kemanusiaan yang adil dan rasional.
Manusia menjadi perantara nilai
ketuhanan karena melalui kesadaran
dan tindakannya ia
mengaktualisasikan kehendak Ilahi.
Hubungan iman dan amal dalam

pemikiran Hanafi bersifat integratif:

iman memandu tindakan, dan

tindakan memberi makna pada iman.

Sintesis ini  menghasilkan
model teologi Islam yang kontekstual
dan transformatif. Kehadiran Tuhan
dipahami  tidak hanya  secara
metafisis, tetapi melalui nilai-nilai
kemanusiaan yang dihidupi dalam
masyarakat. Dengan
menyeimbangkan transendensi dan
immanensi, teologi Islam dapat
menjaga kemurnian ajarannya
sekaligus menjawab tantangan sosial
modern. Pemikiran Hanafi dengan
demikian menjadi jembatan antara
spiritualitas dan praksis sosial, serta
menawarkan arah baru bagi teologi
Islam yang relevan, progresif, dan

berorientasi pada keadilan.

D. Kesimpulan

Berdasarkan hasil
pembahasan yang telah diuraikan,
dapat disimpulkan bahwa teologi
klasik Islam pada dasarnya memiliki
kecenderungan teosentris dan bersifat
abstrak, sehingga kurang
memperhatikan realitas kemanusiaan
dan dimensi sosial kehidupan. Dalam
konteks ini, Hasan Hanafi hadir

sebagai pembaru pemikiran Islam

343



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

yang menawarkan reorientasi teologi
dari pusat ketuhanan menuju pusat
kemanusiaan. la mengajukan
paradigma  antroposentris  yang
memosisikan manusia sebagai subjek
aktif dalam memahami dan
mengaktualisasikan ajaran agama.
Teologi tidak lagi dipahami sebagai
wacana metafisik yang terlepas dari
dunia nyata, melainkan sebagai
sistem etika yang menuntun manusia
untuk mewujudkan nilai-nilai
ketuhanan dalam tindakan sosial.
Dengan demikian, pemikiran Hanafi
berupaya mengembalikan agama
pada fungsi utamanya sebagai
kekuatan pembebasan dan

transformasi moral.

Meskipun demikian, gagasan
reorientasi Hasan Hanafi tidak
terlepas dari potensi risiko penurunan
aspek transendensi, sebab
pergeseran fokus dari Tuhan ke
manusia dapat menimbulkan tafsir
yang terlalu menonjolkan peran
rasionalitas manusia. Namun, di sisi
lain, pemikiran ini justru membuka
peluang besar bagi rekonstruksi ilmu
keislaman yang lebih kontekstual dan
relevan dengan kebutuhan zaman.
Teologi yang diusung  Hanafi

mengajak umat Islam untuk tidak

hanya beriman secara teoretis, tetapi
juga beramal secara sosial, serta
menempatkan nilai  kemanusiaan
sebagai manifestasi tertinggi dari
ketakwaan. Dengan demikian,
paradigma antroposentris Hasan
Hanafi menjadi fondasi penting bagi
pengembangan teologi Islam modern
yang lebih rasional, humanistik, dan
berorientasi pada kemaslahatan

manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Abas, S., & Mabrur, H. (2022).
Rekonstruksi Epistemologi
Pendidikan Agama Islam:(Kajian
Pemikiran Hasan Hanafi
Teosentris-Antroposentris).
Eduprof:  Islamic  Education

Journal, 4(1), 77-99.

ALFIAN, A. (2019). Pemikiran Filsafat
Hassan

Fakultas Ushuluddin Filsafat dan

Hanafi. Makasar:

Politik, Universitas Islam

Negeri ....

Aziz, A., Febriyarni, B., & Putra, A.
(2025).

Antroposentrisme perspektif Al-

Dekonstruksi teori

Quran (studi tematik). Institut
Agama Islam Negeri Curup.

344



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Fauzi, M. N. (2019). Paradigma Hayati, F. N., & Sriyanto, A. (2018).
pemikiran tasawuf teo- Teologi Pembebasan dalam
antroposentris Abdurrahman Pandangan Hassan Hanafi. IAIN
Wahid dan relevansinya dalam Surakarta.

konteks kekinian. KACA (Karunia
Cahaya Allah): Jurnal Dialogis
llImu Ushuluddin, 9(1), 19-43.

Imtihanah, A. H. (2014). Pengaruh
Tradisi Arab Pra-Islam Terhadap

Perkembangan Hukum Islam;

Gufron, M. (2018). Transformasi Sebuah Kajian Antroposentris. El-
paradigma teologi teosentris Wasathiya: Jurnal Studi Agama,
menuju antroposentris: Telaah 2(2), 169-183.

atas pemikiran hasan hanafi. _ _
Junaedi, M. (2018). Konstruksi

Pemikiran Fikih Indonesia:

Millati: Journal of Islamic Studies

and Humanities, 3(1), 141-171. ) .
Pergeseran Dari Teosentrisme

Gulo, R. P., Zai, E., & Harefa, A. Ke Antroposentrisme. Manarul
(2023). Pendidikan  Agama Qur’an: Jurnal llmiah Studi Islam,
Kristen dalam Masyarakat 18(1), 4-30.

Majemuk:: Mencerminkan Hidup ) )
Kudus, I. (2021). Paradigma Tafsir

Humanis di tengah-tengah ) ) )
Amali: Dari Teosentris Ke

Pluralisme. ELEOS:  Jurnal )
_ o Antroposentris.
Teologi Dan Pendidikan Agama
Kristen, 2(2), 81-90. Manijo, M. (2013). Mengkonstruk

Akhlak Kemanusiaan Dengan
HANAFI, G. T. P. H. (nd).

Teologi  Kepribadian  Hasan
TERHADAP GERAKAN ISLAM

Hanafi (Perspektif Teologi

DI INDONESIA. _ _
Antroposentris).  Fikrah, 1(2),
Haq, A. F. (2020). Pemikiran Teologi 61706.
Teosentris Menuju

Misrawi, Z. (2002). Post

Antroposentris Hasan Hanafi. o _ _
_ o Tradisionalisme  Islam:  Dari
Jurnal llmiah Spiritualis: Jurnal ) ) )
Teologi Teosentrisme Menuju

Pemikiran Islam Dan Tasawuf,

Teologi Antroposentrisme. Millah:
6(2), 159-190.

345



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Journal of Religious Studies, 22—
36.

Nanda, O. E. (n.d.). PEMIKIRAN
TAUHID  ANTROPOSENTRIS
HASSAN HANAFI DAN TAUHID
SOSIAL AMIEN RAIS.

Negara, M. A. P. (2023). Rekonstruksi
Teologi Islam: Studi Analisis
Pemikiran Hassan Hanafi.

Hikamia: Jurnal Pemikiran

Tasawuf Dan Peradaban Islam,

3(1), 1-18.

Rahman, T. (2017). Humanisme

Hassan Hanafi. Universitas Islam

Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta.

Reyadi, A. (2013). konstruksi
pendidikan Kiri islam

(Membumikan Pemikiran Hassan
TADRIS: Jurnal
Pendidikan Islam, 8(1), 70-90.

Hanafi).

Rosyadi, I. (2022). Paradigma teologi
antroposentrisme hassan hanafi.
Al Qalam, 10(2).

Sadari, S. (2015). FILSAFAT-
TEOLOGI HASAN HANAFI DAN
AKTUALISASINYA DALAM
KONTEKS DEMOKRASI DI
INDONESIA. Waratsah: Jurnal

lImu-limu Keislaman Dan

Sosiolinguistik, 1(2).

Ushuluddin, D. K. F. (n.d.).
ANTROPOSENTRISME

SEBAGAI DASAR KRITIK
TERHADAP TRADISI
KEILMUAN ISLAM  DALAM

PEMIKIRAN HASSAN HANAFI.

346



