
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

326 
 

REORIENTASI TEOLOGI ISLAM DARI TEOSENTRISME KE 

ANTROPOSENTRISME: ANALISIS KRITIS ATAS PEMIKIRAN HASAN HANAFI 

Yuliani¹, Ali Amat², Yuliarni³, Saifullah SA⁴ 

Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat1,2,3,4 

yuliani33010@gmail.com¹, aliamatspdimpd@gmail.com², 

yuliarniimansyah@gmail.com³, safullahsawi261@gmail.com⁴ 

 

ABSTRACT 

This article examines Hasan Hanafi’s reorientation of Islamic theology 
from a theocentric to an anthropocentric paradigm in response to intellectual 
stagnation and the contemporary humanitarian crisis in the Muslim world. Critiquing 
classical Islamic theology for its excessive metaphysical orientation and lack of 
engagement with social realities, Hanafi proposes a humanistic approach that 
positions human beings as active subjects in interpreting and actualizing religious 
teachings. This study employs a qualitative library-based method supported by 
philosophical, hermeneutical, and critical analysis. The findings show that Hanafi’s 
anthropocentric paradigm is grounded in three major foundations: the 
phenomenology of consciousness, praxis-oriented dialectics, and contextual 
hermeneutics. Together, these frameworks form a praxis-based theology oriented 
toward justice, liberation, and human well-being. The article also highlights the 
strengths of Hanafi’s thought in bridging religion and modernity and enhancing 
Islam’s social relevance, while acknowledging potential problems such as the risk 
of reducing transcendence and epistemological ambiguity. Overall, Hanafi’s ideas 
offer a significant contribution to the development of a more humanistic, rational, 
and transformative Islamic theology capable of addressing contemporary 
challenges. 

Keywords: Hasan Hanafi, anthropocentrism, humanist theology, religious 
humanism. 

 

ABSTRAK 

Artikel ini menganalisis pemikiran Hasan Hanafi mengenai reorientasi 
teologi Islam dari paradigma teosentris menuju antroposentris sebagai respons 
terhadap stagnasi intelektual dan krisis kemanusiaan dalam dunia Islam modern. 
Berangkat dari kritiknya terhadap teologi klasik yang dianggap terlalu metafisik dan 
kurang responsif terhadap realitas sosial, Hanafi menawarkan pendekatan 
humanistik yang menempatkan manusia sebagai subjek aktif dalam memahami dan 
mengaktualisasikan ajaran agama. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

327 
 

berbasis studi kepustakaan dengan analisis filosofis, hermeneutik, dan kritis. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa paradigma antroposentris Hanafi dibangun atas tiga 
fondasi utama: fenomenologi kesadaran, dialektika praksis, dan hermeneutika 
kontekstual. Ketiganya berpadu dalam membentuk teologi praksis yang berorientasi 
pada keadilan, pembebasan, dan kemaslahatan manusia. Artikel ini juga 
mengidentifikasi kekuatan pemikiran Hanafi dalam menjembatani agama dan 
modernitas serta menegaskan relevansi sosial Islam, namun sekaligus mencatat 
potensi problematis berupa risiko reduksi aspek transendensi dan ambiguitas 
epistemologis. Secara keseluruhan, pemikiran Hanafi menawarkan kontribusi 
penting bagi pengembangan teologi Islam yang lebih humanistik, rasional, dan 
transformatif dalam menjawab tantangan zaman. 

Kata kunci: Hasan Hanafi, antroposentrisme, teologi humanis, humanisme religius. 

 

A. Pendahuluan 

Hasan Hanafi (1935–2021) 

merupakan salah satu pemikir Islam 

kontemporer paling berpengaruh yang 

lahir di Kairo, Mesir. Ia hidup dalam 

konteks dunia Islam yang sedang 

mengalami pergulatan identitas akibat 

kolonialisme, kemunduran intelektual, 

serta tantangan modernitas. Situasi 

politik Mesir pada masa pascakolonial 

diwarnai oleh munculnya rezim 

otoriter dan konflik ideologis antara 

kelompok sekuler dan Islamis. Dalam 

kondisi seperti inilah Hanafi tumbuh 

dan mengembangkan kesadaran 

intelektualnya. Ia menilai bahwa 

kemunduran umat Islam tidak hanya 

disebabkan oleh faktor eksternal 

seperti kolonialisme, tetapi juga 

karena stagnasi dalam tradisi berpikir 

Islam yang tidak lagi mampu 

menjawab realitas sosial (Rahman, 

2017). 

Pengalaman intelektualnya 

di Barat turut membentuk arah 

pemikirannya. Setelah menyelesaikan 

pendidikan sarjana di Universitas 

Kairo, ia melanjutkan studi 

doktoralnya di Universitas Sorbonne, 

Prancis. Di sana ia berinteraksi 

dengan berbagai pemikiran filsafat 

modern seperti fenomenologi, 

eksistensialisme, dan hermeneutika. 

Dari filsafat Barat ia belajar bahwa 

manusia memiliki posisi sentral dalam 

memahami realitas dan dalam 

menentukan makna hidupnya sendiri. 

Namun, Hanafi tidak sekadar meniru 

tradisi Barat, melainkan berusaha 

mengislamisasikan pendekatan 

tersebut dengan tetap berpijak pada 

akar-akar teologis dan spiritual Islam. 

Upaya ini menjadi ciri khas dalam 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

328 
 

seluruh pemikirannya: dialog kritis 

antara turats (tradisi) dan tajdid 

(pembaruan) (Manijo, 2013). 

Salah satu gagasan utama 

yang dikembangkan Hanafi adalah 

kritik terhadap teologi klasik Islam 

yang ia anggap terlalu bersifat 

teosentris, yakni hanya berfokus pada 

Tuhan secara metafisik, tanpa 

memperhatikan realitas sosial dan 

kemanusiaan. Teologi yang demikian, 

menurutnya, cenderung menjauhkan 

manusia dari tanggung jawab 

sosialnya dan melahirkan pasivitas 

dalam menghadapi ketidakadilan. Ia 

menilai bahwa banyak ajaran agama 

diinternalisasi tanpa disertai 

kesadaran historis dan sosial, 

sehingga agama kehilangan fungsi 

transformasinya dalam masyarakat. 

Karena itu, Hanafi menyerukan 

perlunya reorientasi teologi menuju 

antroposentrisme, yaitu 

menempatkan manusia sebagai pusat 

refleksi teologis dan praksis sosial. 

Dalam kerangka ini, 

humanisme menjadi fondasi utama 

bagi upaya pembaruan pemikiran 

Islam. Humanisme yang dimaksud 

Hanafi bukanlah humanisme sekuler 

yang meniadakan Tuhan, tetapi 

humanisme religius  yaitu 

pemahaman tentang kemanusiaan 

yang berakar pada nilai-nilai ilahiah. 

Bagi Hanafi, Tuhan dan manusia 

bukan dua entitas yang saling 

meniadakan, melainkan saling 

melengkapi. Ketuhanan justru 

menemukan maknanya ketika 

diwujudkan dalam tindakan manusia 

yang adil, rasional, dan penuh kasih. 

Dengan demikian, keberagamaan 

sejati terwujud ketika manusia 

menghidupkan nilai-nilai ketuhanan 

dalam kehidupan sosial (Gulo et al., 

2023). 

Hanafi kemudian 

mengembangkan konsep ilmu 

kehumanisan (human sciences) 

sebagai paradigma baru dalam 

keilmuan Islam. Menurutnya, ilmu 

tidak boleh hanya berhenti pada 

tataran normatif dan dogmatis, tetapi 

harus berakar pada pengalaman 

manusia konkret. Teks-teks agama 

tidak berdiri di ruang hampa, 

melainkan harus dipahami secara 

kontekstual, historis, dan sosial. Oleh 

sebab itu, setiap bentuk ilmu 

keislaman  baik teologi, ushul fiqh, 

maupun tafsir  perlu diarahkan untuk 

menjawab persoalan kemanusiaan: 

kemiskinan, penindasan, dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

329 
 

keterbelakangan. Ilmu keislaman 

yang sejati, dalam pandangan Hanafi, 

adalah ilmu yang membebaskan. 

Pemikiran humanistik Hasan 

Hanafi memiliki relevansi besar 

terhadap krisis kemanusiaan modern. 

Dunia kontemporer diwarnai oleh 

berbagai bentuk dehumanisasi: 

perang, kemiskinan struktural, 

eksploitasi ekonomi, dan kehampaan 

spiritual. Dalam kondisi seperti ini, 

Hanafi menegaskan pentingnya 

menjadikan ilmu sebagai alat 

pembebasan dan solidaritas sosial. Ia 

berpendapat bahwa tugas seorang 

intelektual Muslim bukan hanya 

mengajarkan dogma, tetapi juga 

memperjuangkan keadilan dan 

kemanusiaan. Pemikiran ini 

menempatkan ilmu keislaman tidak 

semata-mata sebagai pengetahuan 

teoretis, tetapi juga sebagai kekuatan 

praksis yang mampu 

mentransformasikan realitas sosial 

(Gulo et al., 2023). 

Salah satu aspek menarik 

dari pemikiran Hanafi adalah 

upayanya untuk mengintegrasikan 

tiga sumber utama pengetahuan: 

agama (wahyu), rasio (akal), dan 

realitas sosial (pengalaman). 

Ketiganya, menurut Hanafi, tidak 

boleh dipisahkan karena saling 

melengkapi. Agama tanpa akal akan 

menjadi dogmatis, akal tanpa agama 

akan kehilangan arah moral, 

sedangkan keduanya tanpa realitas 

sosial akan kehilangan relevansi. 

Dengan demikian, ilmu kehumanisan 

merupakan sintesis antara nilai-nilai 

ilahi, kemampuan rasional manusia, 

dan kepekaan terhadap kondisi sosial-

historis (Rahman, 2017). 

Secara kritis, pemikiran 

Hasan Hanafi mengandung dua sisi 

yang perlu dikaji dengan hati-hati. Di 

satu sisi, gagasannya membuka 

ruang bagi pembaruan dan 

kontekstualisasi ajaran Islam agar 

lebih humanis dan relevan dengan 

zaman modern. Ia berhasil 

mengembalikan agama kepada 

fungsinya sebagai kekuatan moral 

yang menegakkan keadilan sosial. 

Namun, di sisi lain, orientasi 

antroposentris yang ia tawarkan kerap 

menuai kritik karena dinilai dapat 

menggeser dimensi ketuhanan dalam 

Islam. Beberapa sarjana berpendapat 

bahwa penekanan berlebihan pada 

manusia dapat menimbulkan risiko 

sekularisasi teologi, di mana Tuhan 

hanya berperan sebagai simbol etika, 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

330 
 

bukan realitas transenden yang hidup 

(Manijo, 2013). 

Meski demikian, gagasan 

Hanafi tetap penting sebagai koreksi 

terhadap kecenderungan konservatif 

dalam studi keislaman yang menutup 

diri dari kritik dan perubahan. Ia 

menekankan bahwa teologi tidak 

boleh menjadi alat pembenaran 

kekuasaan atau status quo, melainkan 

harus menjadi teologi pembebasan 

yang berpihak pada kaum tertindas. 

Dalam konteks ini, pemikirannya 

dapat disejajarkan dengan tokoh-

tokoh seperti Ali Syariati atau Fazlur 

Rahman yang juga menekankan 

dimensi sosial dan etis dari Islam 

(Haq, 2020). 

Dalam konteks 

keindonesiaan, pemikiran Hasan 

Hanafi sangat relevan untuk 

mengembangkan paradigma 

keilmuan Islam yang responsif 

terhadap persoalan kemanusiaan dan 

keadilan sosial. Gagasannya dapat 

menjadi inspirasi bagi dunia 

pendidikan Islam agar tidak hanya 

berfokus pada aspek ritual dan 

normatif, tetapi juga menumbuhkan 

kesadaran kritis, empati sosial, dan 

tanggung jawab moral. Di tengah arus 

globalisasi dan krisis nilai, humanisme 

keilmuannya memberi arah bagi umat 

Islam untuk kembali menempatkan 

manusia sebagai tujuan dari setiap 

ilmu, kebijakan, dan tindakan 

keagamaan (Abas & Mabrur, 2022). 

Dengan demikian, kajian 

terhadap pemikiran Hasan Hanafi 

bukan sekadar upaya memahami satu 

aliran filsafat Islam modern, tetapi juga 

langkah untuk mencari jawaban atas 

krisis kemanusiaan yang tengah 

dihadapi dunia Islam. Melalui 

pendekatan humanistik dan kritisnya, 

Hanafi mengingatkan bahwa tugas 

utama ilmu dan agama bukan hanya 

menjelaskan Tuhan, tetapi juga 

memuliakan manusia sebagai wakil-

Nya di bumi. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan 

penelitian kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research). 

Pendekatan ini dipilih karena kajian 

terhadap pemikiran Hasan Hanafi 

bersifat filosofis, konseptual, dan 

teoritis, sehingga data utama 

bersumber dari literatur, bukan dari 

penelitian lapangan. Pemikiran Hasan 

Hanafi sendiri banyak tersebar dalam 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

331 
 

bentuk karya tulis, buku, artikel, 

maupun penelitian terdahulu, 

sehingga studi pustaka menjadi 

landasan yang paling relevan untuk 

mengolah dan menelaah gagasan-

gagasannya secara mendalam. 

Melalui pendekatan kepustakaan ini, 

peneliti dapat menelusuri dan 

mengkaji secara komprehensif ide-ide 

dasar Hanafi mengenai humanisme, 

ilmu kehumanisan, dan reorientasi 

teologi Islam dalam konteks 

perkembangan intelektual 

kontemporer. 

Pendekatan penelitian yang 

digunakan dalam studi ini adalah 

pendekatan literatur (library approach) 

yang dipadukan dengan analisis 

filosofis dan hermeneutik-kritis. 

Tujuan dari pendekatan ini bukan 

hanya untuk menggambarkan 

pemikiran Hasan Hanafi secara 

deskriptif, tetapi juga untuk 

memahaminya secara interpretatif 

dan reflektif. Secara lebih rinci, 

pendekatan yang diterapkan 

mencakup tiga dimensi utama. 

Pertama, Pendekatan Filsafat Islam 

(Philosophical Approach) digunakan 

untuk menelaah pemikiran Hanafi 

dalam lanskap tradisi intelektual 

Islam, khususnya dalam bidang 

teologi (ilm al-kalam), epistemologi, 

dan filsafat ilmu. Pendekatan ini 

membantu menempatkan pemikiran 

Hanafi dalam persinggungannya 

dengan teologi klasik seperti 

Asy’ariyah dan Mu’tazilah, serta 

menilai kontribusinya dalam 

perkembangan teologi modern yang 

bersifat emansipatif. Kedua, 

Pendekatan Hermeneutik 

(Hermeneutical Approach) diterapkan 

untuk membaca dan menafsirkan 

teks-teks Hanafi secara mendalam, 

termasuk makna tersirat di balik 

simbol, bahasa, dan konstruksi 

intelektual yang ia gunakan. 

Hermeneutika memungkinkan peneliti 

memahami karya Hanafi dengan 

mempertimbangkan konteks historis, 

sosial, dan intelektual yang melingkupi 

kelahiran gagasan-gagasannya. 

Ketiga, Pendekatan Kritis (Critical 

Approach) digunakan untuk 

mengevaluasi secara objektif 

kekuatan dan kelemahan pemikiran 

Hanafi. Dalam konteks ini, gagasan 

Hanafi tidak diterima begitu saja, 

melainkan dikritisi melalui 

perbandingan dengan tokoh-tokoh 

teologi modern lainnya seperti Ali 

Syariati, Fazlur Rahman, dan 

Muhammad Abid al-Jabiri, termasuk 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

332 
 

menelaah potensi problem filosofis 

dari orientasi antroposentrisme yang 

ia tawarkan. 

Teknik pengumpulan data 

dalam penelitian ini dilakukan melalui 

dokumentasi. Proses ini dimulai 

dengan inventarisasi literatur, yaitu 

penelusuran karya-karya asli Hasan 

Hanafi dan literatur sekunder yang 

relevan melalui buku, jurnal ilmiah, 

database akademik, serta penelitian 

terdahulu. Setelah itu, dilakukan 

klasifikasi tema dengan 

mengelompokkan berbagai gagasan 

Hanafi ke dalam tema-tema besar 

seperti teologi, humanisme, ilmu 

keislaman, dan pembebasan. Tahap 

berikutnya adalah ekstraksi konsep, 

yaitu pengambilan kutipan, ide pokok, 

serta argumen kunci dari teks untuk 

dijadikan dasar analisis. Seluruh 

proses pengumpulan data dirancang 

secara sistematis untuk memperoleh 

tidak hanya pendapat Hanafi, tetapi 

juga latar belakang, struktur 

argumentasi, dan logika filosofis yang 

menopang pemikirannya. 

Analisis data dalam 

penelitian ini menggunakan metode 

analisis isi (content analysis) dengan 

pendekatan deskriptif-analitis dan 

kritis-reflektif. Tahap pertama adalah 

deskripsi, yaitu penjabaran sistematis 

terhadap pemikiran Hasan Hanafi 

mengenai humanisme, ilmu 

kehumanisan, hingga konsep 

reorientasi teologi Islam. Tahap kedua 

adalah interpretasi, yang dilakukan 

untuk menafsirkan makna di balik 

gagasan-gagasan tersebut dengan 

mempertimbangkan konteks sosial, 

historis, dan landasan filsafat yang 

mempengaruhi arah pemikiran Hanafi. 

Tahap ketiga adalah analisis kritis, 

yang dilakukan untuk mengevaluasi 

tingkat relevansi, kekuatan 

argumentasi, serta potensi kelemahan 

pemikiran Hanafi, terutama ketika 

dihadapkan pada dinamika teologi 

Islam dan tantangan modernitas. 

Tahap terakhir adalah sintesis, yaitu 

mengintegrasikan hasil analisis 

dengan teori-teori keislaman modern 

lain guna menghasilkan pemahaman 

yang lebih menyeluruh dan 

komprehensif mengenai humanisme 

dalam perspektif Islam. 

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Pemikiran Hasan Hanafi 

menempati posisi penting dalam 

wacana pembaruan teologi Islam 

kontemporer, khususnya karena 

keberaniannya dalam mengkritik 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

333 
 

paradigma teologi klasik yang dinilai 

terlalu teosentris. Teologi tradisional, 

menurut Hanafi, telah menjauhkan 

agama dari persoalan-persoalan 

kemanusiaan nyata, dengan 

menjadikan Tuhan sebagai pusat 

diskursus metafisik yang terpisah dari 

realitas sosial. Kondisi ini 

menyebabkan umat Islam terjebak 

dalam pola pikir pasif dan fatalistik, di 

mana peran manusia dalam sejarah 

dan masyarakat cenderung diabaikan. 

Bab ini membahas secara mendalam 

bagaimana Hanafi melakukan kritik 

terhadap teologi klasik tersebut serta 

bagaimana ia mengajukan reorientasi 

pemikiran menuju paradigma 

antroposentris yang lebih humanistik 

(Negara, 2023). 

Reorientasi yang ditawarkan 

Hasan Hanafi berangkat dari 

kesadaran bahwa manusia bukan 

hanya objek dari kehendak Tuhan, 

tetapi juga subjek aktif dalam 

memahami, menafsirkan, dan 

mengimplementasikan ajaran agama. 

Dalam kerangka pemikiran ini, agama 

tidak lagi dipahami sebagai sistem 

dogma tertutup, melainkan sebagai 

proses kesadaran manusia yang terus 

berkembang seiring dengan dinamika 

sosial dan sejarah. Pergeseran dari 

teosentrisme menuju 

antroposentrisme bukan berarti 

menafikan Tuhan, melainkan 

menegaskan bahwa nilai-nilai 

ketuhanan harus diwujudkan melalui 

tindakan manusia yang adil, rasional, 

dan etis. Dengan demikian, Hanafi 

berupaya mengembalikan agama 

kepada fungsi aslinya sebagai 

kekuatan pembebasan dan 

transformasi sosial. 

Kritik dan reorientasi ini 

menjadi relevan dalam konteks 

pembaruan teologi Islam masa kini, di 

mana agama sering kali terjebak 

antara dua kutub ekstrem: 

konservatisme dogmatis yang 

menutup diri dari perubahan, dan 

liberalisme sekuler yang 

menyingkirkan peran transendensi. 

Hasan Hanafi mencoba mencari jalan 

tengah melalui pendekatan 

humanistik yang mengintegrasikan 

wahyu, rasio, dan realitas sosial. Ia 

menegaskan bahwa pembaruan 

teologi harus dimulai dengan 

membebaskan pemikiran Islam dari 

dominasi spekulasi metafisik menuju 

praksis kemanusiaan yang nyata. 

Dengan demikian, teologi tidak hanya 

berfungsi sebagai legitimasi 

keimanan, tetapi juga sebagai 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

334 
 

instrumen etis untuk menegakkan 

keadilan sosial (Gulo et al., 2023).  

Artikel ini bertujuan untuk 

menguraikan secara sistematis posisi 

kritik Hasan Hanafi terhadap teologi 

klasik, dasar filosofis dari gagasan 

antroposentrisnya, serta relevansinya 

bagi pembangunan paradigma teologi 

Islam kontemporer. Pembahasan ini 

menegaskan bahwa orientasi 

antroposentris dalam pemikiran 

Hanafi bukanlah bentuk sekularisasi, 

melainkan upaya untuk 

mengaktualisasikan nilai-nilai 

ketuhanan dalam ruang kemanusiaan. 

Dengan memahami hal ini, dapat 

dipahami bahwa inti dari pembaruan 

teologi Hanafi adalah menjadikan 

manusia sebagai pelaku aktif dalam 

sejarah dan sebagai mitra Tuhan 

dalam menegakkan moralitas serta 

keadilan sosial di dunia (Rahman, 

2017). 

Gagasan Reorientasi: Dari 

Teosentris ke Antroposentris 

Pemikiran antroposentris 

Hasan Hanafi berangkat dari kritiknya 

terhadap teologi Islam klasik yang 

cenderung menempatkan Tuhan 

sebagai pusat segala wacana 

keagamaan secara eksklusif, 

sehingga manusia menjadi sekadar 

objek yang pasif dalam sistem 

keimanan. Dalam pandangan Hanafi, 

paradigma seperti itu telah 

menyebabkan keterputusan antara 

dimensi teologis dan realitas sosial. 

Teologi yang seharusnya 

membimbing kehidupan manusia 

justru terjebak dalam ruang spekulatif 

yang jauh dari persoalan konkret. 

Oleh karena itu, Hanafi mengusulkan 

pergeseran orientasi dari 

teosentrisme menuju 

antroposentrisme, dengan 

menjadikan manusia sebagai titik 

pusat refleksi teologis dan praksis 

sosial, tanpa menghilangkan posisi 

Tuhan sebagai sumber nilai tertinggi 

(Misrawi, 2002). 

Pergeseran ini bukanlah upaya 

untuk meminggirkan Tuhan dari pusat 

keagamaan, tetapi untuk menegaskan 

kembali peran manusia sebagai wakil 

Tuhan (khalifah fil ardh) yang memiliki 

tanggung jawab moral, sosial, dan 

historis. Menurut Hanafi, transendensi 

Ilahi tidak dimaksudkan untuk 

menjauhkan manusia dari dunia, 

melainkan untuk mendorong manusia 

bertindak secara etis di dalamnya. 

Dengan kata lain, keimanan kepada 

Tuhan baru memiliki makna ketika 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

335 
 

diwujudkan melalui tindakan 

kemanusiaan yang nyata, seperti 

menegakkan keadilan, menghapus 

penindasan, dan memperjuangkan 

kesejahteraan sosial. Oleh sebab itu, 

paradigma antroposentris Hanafi 

sesungguhnya menekankan iman 

yang bersifat praksis, bukan sekadar 

dogmatis (Negara, 2023). 

Selain itu, Hanafi 

menempatkan manusia sebagai 

subjek sejarah, bukan sekadar saksi 

pasif dari kehendak Ilahi. Manusia 

memiliki kesadaran, kebebasan, dan 

tanggung jawab untuk mengubah 

realitas. Dalam kerangka ini, sejarah 

bukanlah hasil takdir yang statis, 

tetapi arena perjuangan moral 

manusia dalam mewujudkan nilai-nilai 

ketuhanan di bumi. Melalui kesadaran 

dan rasionalitasnya, manusia menjadi 

agen pembaruan (agent of change) 

yang bertugas mengaktualisasikan 

pesan-pesan etis agama. Dengan 

demikian, antroposentrisme Hanafi 

menegaskan pentingnya otonomi 

moral manusia dalam menjalankan 

mandat teologisnya (Nanda, n.d.). 

Lebih jauh, konsep 

antroposentrisme Hasan Hanafi juga 

dilandasi oleh pandangan 

fenomenologis tentang manusia 

sebagai makhluk yang sadar dan 

mampu menafsirkan dunia. Ia 

terinspirasi oleh tradisi filsafat Barat 

seperti fenomenologi Husserl dan 

eksistensialisme Heidegger, namun 

menafsirkannya dalam konteks 

keislaman. Dalam hal ini, pengalaman 

manusia menjadi titik tolak bagi 

pemahaman terhadap realitas Ilahi. 

Teks wahyu tidak dipahami sebagai 

entitas yang berdiri sendiri, melainkan 

selalu hadir dalam kesadaran dan 

konteks sosial manusia. Maka, 

pengetahuan keagamaan tidak 

bersifat absolut, tetapi terus diperbarui 

melalui refleksi dan praksis 

kemanusiaan. 

Namun, Hanafi tetap berhati-

hati agar antroposentrisme tidak 

bergeser menjadi sekularisme. Ia 

menolak pandangan yang 

menempatkan manusia sebagai pusat 

mutlak dan menyingkirkan Tuhan 

sepenuhnya. Dalam pandangannya, 

antroposentrisme Islam harus tetap 

bersifat teosentris dalam makna etis, 

yaitu menjadikan Tuhan sebagai 

sumber nilai moral yang diwujudkan 

melalui tindakan manusia. Hubungan 

antara Tuhan dan manusia bersifat 

dialektis: Tuhan memberikan nilai-nilai 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

336 
 

transendental melalui wahyu, 

sementara manusia bertugas 

merealisasikan nilai-nilai itu dalam 

kehidupan sosial. Dengan demikian, 

Hanafi berhasil menghindari 

ekstremitas teosentrisme dan 

antroposentrisme sekaligus, dengan 

menempatkan keduanya dalam 

keseimbangan yang saling 

menguatkan (Kudus, 2021). 

Pada akhirnya, makna 

antroposentris dalam pemikiran 

Hasan Hanafi terletak pada usaha 

untuk memanusiakan agama. Ia ingin 

menjadikan Islam sebagai sistem nilai 

yang relevan bagi kehidupan manusia 

modern, bukan sekadar doktrin 

spiritual yang terlepas dari realitas 

sosial. Agama, dalam pandangan 

Hanafi, harus menjadi kekuatan 

pembebasan yang menegakkan 

martabat manusia. Antroposentrisme 

dengan demikian bukanlah penolakan 

terhadap Tuhan, tetapi pengakuan 

bahwa kehadiran Tuhan menemukan 

maknanya dalam kemanusiaan yang 

berkeadilan. Dengan menjadikan 

manusia sebagai subjek moral dan 

historis, Hasan Hanafi menghadirkan 

model teologi yang hidup, dinamis, 

dan kontekstual  sebuah teologi yang 

menjembatani langit dan bumi, iman 

dan tindakan, Tuhan dan manusia 

(Rahman, 2017). 

Reorientasi pemikiran Hasan 

Hanafi dari teosentrisme menuju 

antroposentrisme berakar pada 

fondasi filosofis yang kuat. Ia 

memadukan tradisi filsafat Islam 

dengan fenomenologi, dialektika 

praksis, dan hermeneutika 

kontekstual untuk menafsirkan 

kembali teologi Islam agar lebih 

humanistik dan kontekstual. Melalui 

sintesis ini, Hanafi menempatkan 

manusia sebagai subjek sejarah yang 

bertanggung jawab atas realitas 

sosialnya, tanpa melepaskan dimensi 

transendensi agama. 

Fenomenologi menjadi dasar 

epistemologis bagi pemikiran Hanafi. 

Terinspirasi oleh Edmund Husserl, ia 

menekankan bahwa kesadaran 

manusia adalah ruang tempat makna 

wahyu dihayati dan diinterpretasikan. 

Dengan demikian, teks agama tidak 

dipandang sebagai entitas statis, 

tetapi hidup melalui pengalaman 

manusia. Pemahaman terhadap 

Tuhan, bagi Hanafi, terkait erat 

dengan pemahaman manusia atas diri 

dan dunianya (Misrawi, 2002). 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

337 
 

Dialektika praksis menjadi 

fondasi aksiologis pemikiran Hanafi. 

Dipengaruhi oleh tradisi Hegelian dan 

Marxis, ia menegaskan bahwa agama 

harus melahirkan tindakan sosial yang 

membebaskan. Iman bukan sekadar 

keyakinan, melainkan komitmen etis 

untuk mewujudkan keadilan sosial 

dan membela martabat manusia. 

Sementara itu, hermeneutika 

kontekstual menjadi dasar 

metodologis penafsirannya terhadap 

teks keagamaan. Hanafi menolak 

pendekatan literal dan ahistoris, dan 

menegaskan bahwa makna wahyu 

harus ditafsirkan secara dinamis 

sesuai konteks sosial umat manusia. 

Tafsir dalam pandangannya 

merupakan tindakan moral yang 

berfungsi membebaskan, bukan 

sekadar aktivitas linguistik (Kudus, 

2021). 

Ketiga dasar filosofis ini—

fenomenologi, dialektika praksis, dan 

hermeneutika kontekstual—berjalan 

secara integratif dalam sistem 

pemikiran Hanafi. Fenomenologi 

memberi pijakan epistemologis, 

dialektika praksis menyediakan arah 

aksiologis, dan hermeneutika 

kontekstual memberikan metode 

penafsiran. Dengan integrasi tersebut, 

Hanafi membangun teologi yang 

dinamis dan transformatif, berorientasi 

pada pembebasan manusia dan 

relevan bagi kehidupan sosial 

kontemporer. 

Reorientasi pemikiran Hasan 

Hanafi bertujuan mengembalikan 

agama pada fungsi utamanya sebagai 

kekuatan pembebasan. Ia menolak 

agama yang berhenti pada dogma 

dan ritual, karena menurutnya agama 

harus menjadi energi moral dan sosial 

yang membebaskan manusia dari 

penindasan. Hanafi mengkritik tradisi 

teologi klasik yang terlalu berfokus 

pada spekulasi metafisis sehingga 

mengabaikan realitas sosial umat. 

Karena itu, ia menekankan bahwa 

misi agama adalah membangun 

keadilan sosial, menghapus 

ketidakadilan struktural, dan 

menegakkan martabat manusia. 

Dalam kerangka ini, Hanafi 

mengembangkan teologi 

pembebasan Islam yang 

menempatkan keadilan, persamaan, 

dan kebebasan sebagai inti 

keberagamaan. Iman dipahami 

sebagai komitmen moral untuk 

mengubah realitas sosial, bukan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

338 
 

sekadar kepercayaan abstrak. 

Reorientasi ini mengarah pada 

pengembangan teologi praksis, yaitu 

teologi yang diwujudkan dalam 

tindakan nyata dan berpihak kepada 

mereka yang tertindas. Ia menolak 

teologi yang menjadi legitimasi bagi 

kekuasaan, dan sebaliknya 

menjadikan teologi sebagai alat etis 

untuk memperjuangkan perubahan 

sosial (Fauzi, 2019). 

Reorientasi tersebut juga 

menuntut umat Islam menjadi subjek 

aktif dalam sejarah. Hanafi menilai 

bahwa krisis umat modern terjadi 

karena kecenderungan untuk 

menerima tradisi secara pasif tanpa 

kemampuan kritis. Dengan menjadi 

subjek sejarah, umat Islam 

diharapkan dapat menafsirkan tradisi 

secara kreatif, membaca ulang teks-

teks keagamaan dengan perspektif 

kontekstual, dan merespons 

tantangan zaman secara mandiri. 

Bagi Hanafi, wahyu selalu terbuka 

untuk penafsiran baru yang sesuai 

dengan dinamika sosial. 

Secara keseluruhan, tujuan 

reorientasi Hanafi adalah membangun 

paradigma keberagamaan yang 

manusiawi, rasional, dan 

transformatif. Ia berupaya 

menjembatani jarak antara iman dan 

realitas sosial, antara teks dan 

konteks, serta antara nilai ketuhanan 

dan tindakan kemanusiaan. Dengan 

menjadikan agama sebagai 

pembebasan, teologi sebagai praksis 

sosial, dan umat sebagai subjek 

sejarah, Hanafi menawarkan arah 

baru bagi teologi Islam yang lebih 

relevan dan berpihak pada 

kemanusiaan. 

Bentuk Konkret Paradigma 

Antroposentris Hasan Hanafi 

Paradigma antroposentris 

Hasan Hanafi secara konkret 

diwujudkan melalui konsep teologi 

praksis atau teologi amaliyah. Dalam 

pandangannya, teologi tidak 

seharusnya terjebak dalam 

perdebatan spekulatif dan dogmatis 

yang hanya menegaskan keagungan 

Tuhan tanpa mempertimbangkan 

keterlibatan manusia dalam realitas 

sosial. Teologi yang demikian, 

menurut Hanafi, kehilangan fungsi etis 

dan sosialnya karena gagal menjawab 

persoalan kemanusiaan seperti 

kemiskinan, ketidakadilan, dan 

penindasan. Oleh sebab itu, ia 

mengajukan teologi praksis yang 

menghubungkan dimensi 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

339 
 

transendensi dengan aksi nyata di 

dunia. Dalam kerangka ini, iman tidak 

diukur melalui intensitas ritual semata, 

melainkan melalui komitmen moral 

untuk membela martabat manusia. 

Tindakan sosial yang berorientasi 

pada keadilan menjadi bentuk paling 

konkret dari keberimanan sejati dalam 

perspektif Hasan Hanafi (Hayati & 

Sriyanto, 2018). 

Hermeneutika humanis 

merupakan dimensi penting lain 

dalam paradigma antroposentris yang 

dikembangkan oleh Hasan Hanafi. Ia 

menolak pendekatan literalistik dalam 

memahami teks-teks agama karena 

pendekatan tersebut sering kali 

menutup ruang dialog antara wahyu 

dan realitas sosial. Hanafi 

mengajukan penafsiran yang bersifat 

kontekstual, historis, dan reflektif, di 

mana manusia tidak sekadar menjadi 

penerima makna, tetapi juga menjadi 

subjek yang menafsirkan dan 

memaknai wahyu sesuai dengan 

pengalaman sosialnya. Hermeneutika 

humanis menjadikan teks agama 

hidup dan relevan dengan kebutuhan 

zaman. Dengan cara ini, Al-Qur’an 

tidak lagi dipahami sebagai kumpulan 

aturan yang kaku, tetapi sebagai 

sumber nilai moral yang membimbing 

manusia menuju kehidupan yang adil 

dan berperikemanusiaan. 

Rekonstruksi ilmu keislaman 

juga menjadi wujud nyata dari 

paradigma antroposentris Hasan 

Hanafi. Ia menilai bahwa struktur 

keilmuan Islam klasik terlalu terikat 

pada kerangka deduktif-teosentris 

yang menempatkan manusia sebagai 

objek hukum, bukan subjek yang aktif. 

Ilmu keislaman, seperti ushul fiqh, 

tafsir, dan kalam, perlu direkonstruksi 

agar mampu menjawab problem-

problem kemanusiaan kontemporer. 

Rekonstruksi ini menuntut agar ilmu 

tidak hanya berorientasi pada 

legitimasi teologis, melainkan juga 

pada kemaslahatan sosial. Dalam 

pandangan Hanafi, ilmu harus 

memiliki fungsi praksis, yaitu 

membantu manusia memahami 

realitas dan mengubahnya ke arah 

yang lebih adil dan manusiawi. 

Dengan demikian, ilmu menjadi 

sarana pembebasan, bukan sekadar 

instrumen konservasi tradisi. 

Dimensi etis dan sosial 

menempati posisi sentral dalam 

keseluruhan sistem pemikiran Hasan 

Hanafi. Ia menegaskan bahwa agama 

sejatinya merupakan sistem etika 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

340 
 

yang bertujuan menegakkan nilai-nilai 

universal seperti keadilan (‘adl), 

kebebasan (hurriyah), dan kasih 

sayang (rahmah). Nilai-nilai ini tidak 

boleh berhenti pada tataran ideal, 

melainkan harus diwujudkan dalam 

struktur sosial dan kehidupan publik. 

Agama yang sejati bukanlah yang 

hanya menuntut kepatuhan ritual, 

melainkan yang mendorong manusia 

untuk berbuat baik kepada sesama 

dan memperjuangkan kesejahteraan 

bersama. Dengan menjadikan etika 

sebagai fondasi keberagamaan, 

Hasan Hanafi menempatkan Islam 

sebagai agama kemanusiaan yang 

inklusif, progresif, dan berorientasi 

pada kemaslahatan sosial (Reyadi, 

2013). 

Kesadaran historis juga 

menjadi aspek penting dalam 

paradigma antroposentris Hasan 

Hanafi. Ia menolak pandangan yang 

menafsirkan agama secara ahistoris 

dan menegaskan bahwa setiap teks 

keagamaan memiliki konteks sosial 

dan historis tertentu. Kesadaran 

historis memungkinkan manusia untuk 

memahami wahyu secara lebih 

realistis dan relevan dengan 

perubahan zaman. Dengan membaca 

agama melalui lensa sejarah, manusia 

dapat membedakan antara nilai-nilai 

universal yang abadi dan bentuk-

bentuk historis yang bersifat temporer. 

Dalam pandangan Hanafi, agama 

selalu hadir dalam sejarah manusia, 

dan karena itu, pemahaman terhadap 

agama harus terus diperbarui agar 

tetap hidup dan bermakna di tengah 

dinamika peradaban modern. 

Paradigma antroposentris 

Hasan Hanafi juga mengandung 

dimensi fungsional yang kuat, yaitu 

menjadikan agama sebagai kekuatan 

sosial yang transformatif. Agama, 

menurutnya, harus hadir dalam ruang 

publik dan berperan aktif dalam 

membangun tatanan sosial yang 

berkeadilan. Fungsi sosial agama 

tidak hanya terletak pada 

pembentukan moral individu, tetapi 

juga pada pembebasan kolektif 

masyarakat dari struktur 

ketidakadilan. Agama harus berperan 

sebagai sumber kesadaran sosial, 

solidaritas, dan tanggung jawab 

moral. Dengan demikian, agama 

bukan sekadar sarana spiritual 

pribadi, tetapi kekuatan pembentuk 

peradaban yang menegakkan 

martabat manusia dan melindungi 

nilai-nilai kemanusiaan universal 

(Haq, 2020). 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

341 
 

Rasionalitas juga menjadi 

unsur kunci dalam paradigma 

antroposentris Hasan Hanafi. Ia 

menolak pandangan dikotomis yang 

memisahkan akal dan wahyu, karena 

keduanya merupakan dua sisi dari 

satu kesatuan epistemologis. 

Rasionalitas, bagi Hanafi, merupakan 

anugerah Tuhan yang harus 

digunakan untuk memahami dan 

menafsirkan wahyu secara kritis. Akal 

tidak berfungsi untuk menentang 

iman, tetapi untuk memperdalamnya 

dan menjadikannya lebih reflektif. 

Dengan mengintegrasikan rasio dan 

wahyu, Hanafi mengusulkan bentuk 

keberagamaan yang rasional, 

dialogis, dan terbuka terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan. 

Paradigma ini menegaskan bahwa 

berpikir kritis bukanlah tanda 

kelemahan iman, tetapi justru bentuk 

tanggung jawab intelektual seorang 

mukmin. 

Seluruh gagasan tersebut 

berpuncak pada visi pembangunan 

peradaban humanistik yang menjadi 

tujuan akhir dari paradigma 

antroposentris Hasan Hanafi. Ia 

meyakini bahwa peradaban yang ideal 

bukanlah yang hanya menonjolkan 

kemajuan material, tetapi yang 

menjadikan manusia sebagai pusat 

moralitas dan kemanusiaan. Agama 

dan ilmu pengetahuan harus 

bersinergi dalam menciptakan 

masyarakat yang adil, beradab, dan 

berlandaskan kasih sayang. Dalam 

visi ini, manusia menjadi mitra Tuhan 

dalam menegakkan nilai-nilai 

transendensi di dunia. Paradigma 

antroposentris Hasan Hanafi dengan 

demikian tidak hanya menawarkan 

pembaruan teologis, tetapi juga 

proyek peradaban yang 

menempatkan iman, rasio, dan 

kemanusiaan dalam satu kesatuan 

yang utuh. 

Analisis Kritis terhadap 

Reorientasi Hasan Hanafi 

Hasan Hanafi memiliki 

kekuatan utama dalam 

kemampuannya menjembatani tradisi 

keagamaan dengan modernitas. Ia 

menawarkan pendekatan dialogis 

yang melihat modernitas sebagai 

peluang untuk menafsirkan kembali 

ajaran Islam secara lebih relevan. 

Dengan memanfaatkan fenomenologi 

dan hermeneutika, Hanafi 

menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam 

dapat dikontekstualisasikan tanpa 

menghilangkan integritas teologisnya. 

Pendekatan ini memperkuat posisi 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

342 
 

Islam sebagai agama yang responsif 

terhadap perkembangan ilmu 

pengetahuan dan dinamika global. 

Kekuatan lainnya adalah 

kemampuannya menjadikan Islam 

relevan dengan persoalan sosial. 

Melalui paradigma teologi praksis, 

Hanafi menolak keberagamaan yang 

ritualistik dan ahistoris. Ia mengajukan 

Islam sebagai kekuatan moral yang 

terlibat langsung dalam persoalan 

kemiskinan, ketidakadilan, dan 

ketimpangan. Dengan demikian, Islam 

dipahami bukan sebagai doktrin 

metafisik semata, tetapi sebagai etika 

pembebasan yang menuntut 

perubahan sosial (Abas & Mabrur, 

2022). 

Selain itu, Hanafi menegaskan 

kembali dimensi pembebasan dalam 

teologi Islam. Ia menolak agama 

sebagai legitimasi kekuasaan dan 

menempatkannya sebagai sumber 

emansipasi dari penindasan struktural 

dan kultural. Iman dalam 

pandangannya merupakan komitmen 

moral yang harus diwujudkan dalam 

tindakan sosial. Karena itu, teologi 

Hanafi bersifat progresif dan 

humanistik, dengan orientasi 

membebaskan, memanusiakan, dan 

memuliakan kehidupan. Meskipun 

menawarkan pembaruan signifikan, 

reorientasi Hanafi menuju 

antroposentrisme mengandung risiko 

teologis. Pergeseran fokus dari Tuhan 

kepada manusia berpotensi 

mereduksi dimensi transendensi, 

sehingga nilai-nilai Ilahi dikhawatirkan 

turun menjadi sekadar prinsip etis. Hal 

ini menimbulkan pertanyaan tentang 

batas manusia menjadi pusat refleksi 

teologis tanpa menyingkirkan otoritas 

Tuhan sebagai sumber kebenaran 

absolut (Sadari, 2015). 

Ambiguitas epistemologis juga 

muncul antara teologi humanis dan 

antroposentris. Di satu sisi, Hanafi 

mempertahankan nilai Ilahi sebagai 

fondasi moral; di sisi lain, ia 

menempatkan manusia sebagai pusat 

penafsiran dan praksis. Pendekatan 

ini rentan mengaburkan batas antara 

wahyu dan pengalaman manusia. 

Beberapa kritik menilai Hanafi terlalu 

mengandalkan rasionalitas dan 

sejarah, sehingga aspek spiritual dan 

metafisis agama menjadi kurang 

menonjol. Di tingkat penerapan, 

gagasan Hanafi menghadapi 

tantangan dalam masyarakat Muslim 

yang masih kuat dengan pola pikir 

tradisional. Reorientasi teologi ke arah 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

343 
 

praksis sosial membutuhkan kesiapan 

intelektual dan kultural yang tidak 

merata. Karena itu, meskipun 

pemikirannya relevan secara 

akademik, implementasinya 

memerlukan proses dialog, 

pendidikan, dan transformasi 

kesadaran yang lebih panjang agar 

dapat diterima secara luas. 

Sintesis reflektif menunjukkan 

bahwa teologi Hanafi berupaya 

menyeimbangkan dimensi 

transendensi dan immanensi. Ia 

menegaskan bahwa Tuhan dan 

manusia bukan entitas yang saling 

meniadakan, tetapi saling melengkapi. 

Nilai transendensi tetap menjadi 

sumber moral, sementara immanensi 

dimaknai sebagai kehadiran Tuhan 

dalam tindakan etis manusia. Dalam 

kerangka ini, teologi humanis tidak 

dimaksudkan untuk mengurangi 

kedudukan Tuhan, tetapi 

menghadirkan-Nya melalui praksis 

kemanusiaan yang adil dan rasional. 

Manusia menjadi perantara nilai 

ketuhanan karena melalui kesadaran 

dan tindakannya ia 

mengaktualisasikan kehendak Ilahi. 

Hubungan iman dan amal dalam 

pemikiran Hanafi bersifat integratif: 

iman memandu tindakan, dan 

tindakan memberi makna pada iman. 

Sintesis ini menghasilkan 

model teologi Islam yang kontekstual 

dan transformatif. Kehadiran Tuhan 

dipahami tidak hanya secara 

metafisis, tetapi melalui nilai-nilai 

kemanusiaan yang dihidupi dalam 

masyarakat. Dengan 

menyeimbangkan transendensi dan 

immanensi, teologi Islam dapat 

menjaga kemurnian ajarannya 

sekaligus menjawab tantangan sosial 

modern. Pemikiran Hanafi dengan 

demikian menjadi jembatan antara 

spiritualitas dan praksis sosial, serta 

menawarkan arah baru bagi teologi 

Islam yang relevan, progresif, dan 

berorientasi pada keadilan. 

 

D. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil 

pembahasan yang telah diuraikan, 

dapat disimpulkan bahwa teologi 

klasik Islam pada dasarnya memiliki 

kecenderungan teosentris dan bersifat 

abstrak, sehingga kurang 

memperhatikan realitas kemanusiaan 

dan dimensi sosial kehidupan. Dalam 

konteks ini, Hasan Hanafi hadir 

sebagai pembaru pemikiran Islam 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

344 
 

yang menawarkan reorientasi teologi 

dari pusat ketuhanan menuju pusat 

kemanusiaan. Ia mengajukan 

paradigma antroposentris yang 

memosisikan manusia sebagai subjek 

aktif dalam memahami dan 

mengaktualisasikan ajaran agama. 

Teologi tidak lagi dipahami sebagai 

wacana metafisik yang terlepas dari 

dunia nyata, melainkan sebagai 

sistem etika yang menuntun manusia 

untuk mewujudkan nilai-nilai 

ketuhanan dalam tindakan sosial. 

Dengan demikian, pemikiran Hanafi 

berupaya mengembalikan agama 

pada fungsi utamanya sebagai 

kekuatan pembebasan dan 

transformasi moral. 

Meskipun demikian, gagasan 

reorientasi Hasan Hanafi tidak 

terlepas dari potensi risiko penurunan 

aspek transendensi, sebab 

pergeseran fokus dari Tuhan ke 

manusia dapat menimbulkan tafsir 

yang terlalu menonjolkan peran 

rasionalitas manusia. Namun, di sisi 

lain, pemikiran ini justru membuka 

peluang besar bagi rekonstruksi ilmu 

keislaman yang lebih kontekstual dan 

relevan dengan kebutuhan zaman. 

Teologi yang diusung Hanafi 

mengajak umat Islam untuk tidak 

hanya beriman secara teoretis, tetapi 

juga beramal secara sosial, serta 

menempatkan nilai kemanusiaan 

sebagai manifestasi tertinggi dari 

ketakwaan. Dengan demikian, 

paradigma antroposentris Hasan 

Hanafi menjadi fondasi penting bagi 

pengembangan teologi Islam modern 

yang lebih rasional, humanistik, dan 

berorientasi pada kemaslahatan 

manusia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abas, S., & Mabrur, H. (2022). 

Rekonstruksi Epistemologi 

Pendidikan Agama Islam:(Kajian 

Pemikiran Hasan Hanafi 

Teosentris-Antroposentris). 

Eduprof: Islamic Education 

Journal, 4(1), 77–99. 

ALFIAN, A. (2019). Pemikiran Filsafat 

Hassan Hanafi. Makasar: 

Fakultas Ushuluddin Filsafat dan 

Politik, Universitas Islam 

Negeri …. 

Aziz, A., Febriyarni, B., & Putra, A. 

(2025). Dekonstruksi teori 

Antroposentrisme perspektif Al-

Quran (studi tematik). Institut 

Agama Islam Negeri Curup. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

345 
 

Fauzi, M. N. (2019). Paradigma 

pemikiran tasawuf teo-

antroposentris Abdurrahman 

Wahid dan relevansinya dalam 

konteks kekinian. KACA (Karunia 

Cahaya Allah): Jurnal Dialogis 

Ilmu Ushuluddin, 9(1), 19–43. 

Gufron, M. (2018). Transformasi 

paradigma teologi teosentris 

menuju antroposentris: Telaah 

atas pemikiran hasan hanafi. 

Millati: Journal of Islamic Studies 

and Humanities, 3(1), 141–171. 

Gulo, R. P., Zai, E., & Harefa, A. 

(2023). Pendidikan Agama 

Kristen dalam Masyarakat 

Majemuk:: Mencerminkan Hidup 

Humanis di tengah-tengah 

Pluralisme. ELEOS: Jurnal 

Teologi Dan Pendidikan Agama 

Kristen, 2(2), 81–90. 

HANAFI, G. T. P. H. (n.d.). 

TERHADAP GERAKAN ISLAM 

DI INDONESIA. 

Haq, A. F. (2020). Pemikiran Teologi 

Teosentris Menuju 

Antroposentris Hasan Hanafi. 

Jurnal Ilmiah Spiritualis: Jurnal 

Pemikiran Islam Dan Tasawuf, 

6(2), 159–190. 

Hayati, F. N., & Sriyanto, A. (2018). 

Teologi Pembebasan dalam 

Pandangan Hassan Hanafi. IAIN 

Surakarta. 

Imtihanah, A. H. (2014). Pengaruh 

Tradisi Arab Pra-Islam Terhadap 

Perkembangan Hukum Islam; 

Sebuah Kajian Antroposentris. El-

Wasathiya: Jurnal Studi Agama, 

2(2), 169–183. 

Junaedi, M. (2018). Konstruksi 

Pemikiran Fikih Indonesia: 

Pergeseran Dari Teosentrisme 

Ke Antroposentrisme. Manarul 

Qur’an: Jurnal Ilmiah Studi Islam, 

18(1), 4–30. 

Kudus, I. (2021). Paradigma Tafsir 

Amali: Dari Teosentris Ke 

Antroposentris. 

Manijo, M. (2013). Mengkonstruk 

Akhlak Kemanusiaan Dengan 

Teologi Kepribadian Hasan 

Hanafi (Perspektif Teologi 

Antroposentris). Fikrah, 1(2), 

61706. 

Misrawi, Z. (2002). Post 

Tradisionalisme Islam: Dari 

Teologi Teosentrisme Menuju 

Teologi Antroposentrisme. Millah: 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

346 
 

Journal of Religious Studies, 22–

36. 

Nanda, O. E. (n.d.). PEMIKIRAN 

TAUHID ANTROPOSENTRIS 

HASSAN HANAFI DAN TAUHID 

SOSIAL AMIEN RAIS. 

Negara, M. A. P. (2023). Rekonstruksi 

Teologi Islam: Studi Analisis 

Pemikiran Hassan Hanafi. 

Hikamia: Jurnal Pemikiran 

Tasawuf Dan Peradaban Islam, 

3(1), 1–18. 

Rahman, T. (2017). Humanisme 

Hassan Hanafi. Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. 

Reyadi, A. (2013). konstruksi 

pendidikan kiri islam 

(Membumikan Pemikiran Hassan 

Hanafi). TADRIS: Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(1), 70–90. 

Rosyadi, I. (2022). Paradigma teologi 

antroposentrisme hassan hanafi. 

Al Qalam, 10(2). 

Sadari, S. (2015). FILSAFAT-

TEOLOGI HASAN HANAFI DAN 

AKTUALISASINYA DALAM 

KONTEKS DEMOKRASI DI 

INDONESIA. Waratsah: Jurnal 

Ilmu-Ilmu Keislaman Dan 

Sosiolinguistik, 1(2). 

Ushuluddin, D. K. F. (n.d.). 

ANTROPOSENTRISME 

SEBAGAI DASAR KRITIK 

TERHADAP TRADISI 

KEILMUAN ISLAM DALAM 

PEMIKIRAN HASSAN HANAFI. 

.  

 


