
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

496 
 

 TEORI-TEORI SOSIOLOGI DALAM PENDIDIKAN DAN APLIKASINYA BAGI 

PENGEMBANGAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

Merisa1, Sri Bulan2, Yogi Azhari Nainggolan3, Januar4 

Universitas Islam Negeri Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi1  

Universitas Islam Negeri Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi2  

Universitas Islam Negeri Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi3 

Universitas Islam Negeri Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi4  
1merisa1443@gmail.com, 2sribulan1999@gmail.com, 

3yogi.azhari2016@gmail.com, 4 januar@uinbukittinggi.ac.id      

 

 

ABSTRACT 

This study examines the important role of sociological theory in education, focusing 

on its contribution to strengthening the function of Islamic Religious Education (PAI). 

Education is not only understood as a means of transferring knowledge, but also as 

a medium for the formation of morals and character, and a driver of social change. 

The purpose of this study is to provide a theoretical understanding of the relevance 

of sociological theories, particularly structural functionalism, symbolic 

interactionism, conflict theory, and exchange theory, in supporting Islamic Religious 

Education (PAI) learning practices. The research method used is a literature study 

by reviewing various relevant books and scientific articles. The analysis was 

conducted using a descriptive-analytical approach by connecting theoretical 

concepts with real phenomena in the practice of Islamic Religious Education in 

schools. The results show that functional theory emphasizes the role of PAI in 

creating social order and moral values, symbolic theory explains the meaning of 

religious interactions between teachers and students, conflict theory highlights the 

issue of unequal access to Islamic Religious Education, while exchange theory 

explains the reciprocal relationship that builds learning motivation. Thus, the 

integration of sociological theories contributes to the development of PAI that is 

more contextual, inclusive, and relevant to the challenges of the times. 

Keywords: Sociology Of Education; Islamic Religious Education; Sociological 

Theory 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas peran penting teori sosiologi dalam pendidikan dengan 

fokus pada kontribusinya terhadap penguatan fungsi Pendidikan Agama Islam 

(PAI). Pendidikan tidak hanya dipahami sebagai sarana transfer ilmu, tetapi juga 

sebagai media pembentukan akhlak, karakter, dan penggerak perubahan sosial. 

Tujuan penelitian ini adalah memberikan pemahaman teoretis mengenai relevansi 

teori-teori sosiologi, khususnya fungsionalisme struktural, interaksionisme simbolik, 

mailto:merisa1443@gmail.com
mailto:sribulan1999@gmail.com
mailto:yogi.azhari2016@gmail.com
mailto:januar@uinbukittinggi.ac.id


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

497 
 

teori konflik, dan teori pertukaran, dalam mendukung praktik pembelajaran PAI. 

Metode penelitian yang digunakan adalah studi literatur dengan menelaah berbagai 

buku dan artikel ilmiah yang relevan. Analisis dilakukan melalui pendekatan 

deskriptif-analitis dengan cara menghubungkan konsep-konsep teoretis dengan 

fenomena nyata dalam praktik pendidikan agama di sekolah. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa teori fungsional menegaskan peran PAI dalam menciptakan 

keteraturan sosial dan nilai moral, teori simbolik menguraikan makna interaksi 

religius antara guru dan siswa, teori konflik menyoroti isu ketidaksetaraan akses 

pendidikan agama, sedangkan teori pertukaran menjelaskan hubungan timbal balik 

yang membangun motivasi belajar. Dengasn demikian, integrasi teori-teori sosiologi 

memberikan kontribusi pada pengembangan PAI yang lebih kontekstual, inklusif, 

dan relevan dengan tantangan zaman. 

 

Kata Kunci: Sosiologi Pendidikan; Pendidikan Agama Islam; Teori Sosiologi. 

 

A. Pendahuluan 

Pendidikan merupakan pilar 

utama pembangunan bangsa dan 

peradaban. Dalam konteks global, 

pendidikan tidak hanya dilihat sebagai 

sarana transfer ilmu pengetahuan, 

tetapi juga sebagai agen pembentuk 

karakter, moral, dan keterampilan 

sosial. Pendidikan memiliki peran 

strategis dalam menyiapkan generasi 

yang mampu beradaptasi dengan 

perubahan sosial, ekonomi, dan 

teknologi yang begitu cepat. Hal ini 

memperlihatkan bahwa pendidikan 

adalah fenomena sosial yang 

senantiasa berhubungan dengan 

dinamika masyarakat. 

Dalam kerangka sosiologi, 

pendidikan dipahami sebagai institusi 

sosial yang memiliki fungsi lebih luas 

dibanding sekadar proses belajar-

mengajar. Sosiologi pendidikan 

memandang sekolah sebagai sistem 

sosial yang melibatkan berbagai 

peran, norma, dan relasi kekuasaan 

yang memengaruhi dinamika interaksi 

antara guru, siswa, dan masyarakat. 

Oleh karena itu, teori-teori sosiologi 

menjadi penting untuk menjelaskan 

bagaimana pendidikan berfungsi 

dalam masyarakat. 

Teori struktural fungsional, 

misalnya, melihat pendidikan sebagai 

instrumen integrasi sosial. Menurut 

Juwita, teori ini memandang sekolah 

sebagai lembaga yang menjaga 

stabilitas sosial dengan cara 

menanamkan nilai-nilai bersama, 

melakukan seleksi, dan 

mendistribusikan peran sosial kepada 

generasi muda. Pandangan ini sejalan 

dengan gagasan Durkheim yang 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

498 
 

banyak dikembangkan kembali dalam 

penelitian pendidikan di Indonesia 

(Juwita et al, 2020). Di sisi lain, teori 

interaksionisme simbolik menekankan 

interaksi sehari-hari dalam lingkungan 

sekolah. Hasil penelitian menunjukkan 

interaksi antara guru dan siswa 

membentuk identitas sosial serta 

pengalaman belajar yang sarat makna 

(Apriyanti, 2025).  Sekolah menjadi 

arena simbolik di mana bahasa, 

ekspresi, dan perilaku memiliki peran 

penting dalam membangun konstruksi 

sosial. Dengan demikian, perspektif ini 

membantu memahami dinamika 

pendidikan dari sisi mikro. 

Sementara itu, teori konflik 

melihat pendidikan sebagai sarana 

reproduksi ketidaksetaraan sosial. 

Sekolah sering kali mereproduksi 

struktur sosial yang ada, misalnya 

melalui perbedaan kualitas pendidikan 

antarwilayah dan stratifikasi 

berdasarkan status ekonomi. Hal ini 

memperlihatkan bagaimana 

pendidikan bisa berfungsi tidak hanya 

sebagai agen perubahan, tetapi juga 

sebagai alat legitimasi sosial. Selain 

itu, teori pertukaran sosial juga 

relevan untuk memahami pendidikan. 

Proses belajar-mengajar dapat 

dipahami sebagai transaksi sosial di 

mana guru memberikan ilmu, 

bimbingan, dan penghargaan, 

sedangkan siswa memberikan 

partisipasi, kepatuhan, dan hasil 

belajar. Relasi timbal balik ini 

menunjukkan bahwa pendidikan 

adalah arena interaksi yang 

mengandung unsur biaya dan 

imbalan, baik dalam bentuk material 

maupun simbolik. 

Meskipun berbagai teori telah 

banyak diperkenalkan, permasalahan 

yang muncul adalah kajian literatur di 

Indonesia lebih banyak terfokus pada 

aspek pedagogis atau teknis 

pendidikan, sementara analisis 

komprehensif tentang teori sosiologi 

dalam pendidikan masih terbatas. 

Penelitian-penelitian sebelumnya 

cenderung membahas teori sosiologi 

secara parsial, sehingga kurang 

memberikan gambaran utuh tentang 

keterkaitan teori dengan praktik 

pendidikan. 

Dalam konteks Indonesia, 

urgensi kajian sosiologi pendidikan 

semakin kuat. Pendidikan Agama 

Islam (PAI), misalnya, berperan 

penting dalam membentuk karakter 

dan moral generasi muda. Namun, 

penerapan PAI juga dipengaruhi oleh 

dinamika sosial yang dapat dijelaskan 

melalui teori-teori sosiologi. Integrasi 

perspektif sosiologi dalam pendidikan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

499 
 

agama membantu menghadirkan 

praktik pembelajaran yang lebih 

kontekstual, kritis, dan transformative 

(Ira, 2022).  

Berdasarkan uraian tersebut, 

terdapat berupa keterbatasan 

penelitian yang secara sistematis 

mengkaji pengertian, teori-teori utama 

(struktural fungsional, simbolik, 

konflik, dan pertukaran), contoh 

penerapan, serta manfaat teori 

sosiologi dalam pendidikan. Oleh 

karena itu, penelitian ini penting untuk 

memberikan sintesis yang 

komprehensif melalui studi literatur 

sistematis. 

Tujuan penelitian ini adalah 

untuk menganalisis teori sosiologi 

dalam pendidikan dari berbagai 

perspektif dan aplikasinya, serta 

menyoroti manfaat yang dapat 

dihasilkan bagi pengembangan 

pendidikan, khususnya di Indonesia.  

 

B. Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan 

metode studi literatur (library 

research) yang bertujuan untuk 

mengkaji, menganalisis, dan 

mensintesiskan berbagai sumber 

pustaka yang berkaitan dengan 

konsep dasar sosiologi dalam ilmu 

pendidikan, perkembangan pemikiran 

sosiologi pendidikan, teori sosiologi 

dalam pendidikan, aplikasi teori 

sosiologi dalam konteks pendidikan 

agama islam, dan manfaat teori 

sosiologi pendidikan. Studi literatur ini 

dilakukan dengan menelaah buku-

buku akademik, artikel jurnal, serta 

laporan penelitian terkait pendidikan 

dan sosiologi. 

Pengumpulan data dilakukan 

dengan cara mengidentifikasi dan 

memilih sumber-sumber yang relevan, 

terkini, dan memiliki kredibilitas 

akademik. Analisis data dilakukan 

melalui pendekatan deskriptif-analisis, 

yaitu dengan menggambarkan secara 

sistematis isi dari literatur yang dikaji 

(Achjar et al, 2023:14). Kemudian, 

dikaitkanlah konsep-konsep teoritis 

tersebut dengan fenomena nyata 

dalam dunia pendidikan Islam. 

Validitas data dijaga dengan 

menggunakan berbagai sumber 

terpercaya, seperti buku akademik 

dan artikel jurnal yang bersumber dari 

Google Scholar.  

 

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan  

1. Konsep Dasar Sosiologi dalam 

Ilmu Pendidikan 

Sosiologi pendidikan merupakan 

cabang ilmu yang mengkaji hubungan 

timbal balik antara pendidikan dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

500 
 

masyarakat. Pendidikan tidak dapat 

dipisahkan dari lingkungan sosial 

yang melingkupinya, sebab pada 

hakikatnya pendidikan bukan hanya 

sekadar proses penyampaian ilmu 

pengetahuan dari guru kepada 

peserta didik. Lebih dari itu, 

pendidikan adalah mekanisme sosial 

yang membentuk pola interaksi, nilai, 

serta norma dalam Masyarakat 

(Sitorus, 2024).  Dalam kerangka ini, 

pendidikan dapat dipahami sebagai 

suatu sistem sosial yang terdiri atas 

kurikulum, guru, siswa, dan 

lingkungan sekolah yang saling 

berinteraksi membentuk struktur 

dinamis. Ali menegaskan bahwa 

sosiologi pendidikan tidak hanya 

melihat pendidikan sebagai aktivitas 

individual, melainkan juga sebagai 

institusi sosial yang dipengaruhi faktor 

politik, ekonomi, budaya, dan ideologi. 

Karena itu, mempelajari sosiologi 

pendidikan berarti menelaah 

bagaimana pendidikan berfungsi 

sebagai pewarisan budaya, sarana 

mobilitas sosial, sekaligus instrumen 

pengendalian social (Ali, 2016).  

Durkheim menekankan fungsi 

pendidikan dalam menjaga solidaritas 

sosial, sedangkan Parsons menyoroti 

peran pendidikan dalam 

mempertahankan keteraturan 

masyarakat dengan menempatkan 

individu sesuai perannya. Dengan 

demikian, pendidikan diposisikan 

sebagai sarana reproduksi dan 

transformasi sosial, bukan sekadar 

kegiatan instruksional semata. 

Dari segi konsep, sosiologi 

pendidikan lahir dari persilangan 

antara ilmu sosiologi dan pendidikan, 

sehingga teori-teori sosiologi 

digunakan untuk menjelaskan 

fenomena pendidikan. Menurut 

Iskandi, sosiologi pendidikan 

membahas bagaimana interaksi sosial 

di lingkungan sekolah memengaruhi 

perilaku, identitas, dan capaian 

akademik peserta didik. Sebagai 

contoh, teori interaksionisme simbolik 

dapat digunakan untuk memahami 

hubungan guru dan siswa, sementara 

ketidaksetaraan pendidikan dapat 

dianalisis melalui teori konflik (Iskandi, 

2020).  Dengan demikian, pendidikan 

tidak dapat dipahami secara parsial, 

melainkan harus dilihat secara utuh 

dalam keterkaitannya dengan aspek 

sosial, budaya, ekonomi, dan politik. 

Dalam konteks Indonesia, 

sosiologi pendidikan memiliki peranan 

besar, khususnya dalam 

menghubungkan praktik pendidikan 

dengan realitas masyarakat yang 

majemuk. Ali Sodik menyoroti 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

501 
 

tantangan seperti kesenjangan sosial, 

kualitas guru yang beragam, serta 

akses pendidikan yang belum merata. 

Di sinilah peran sosiologi pendidikan 

menjadi penting untuk memahami 

dampak ketidaksetaraan sosial 

terhadap kualitas pendidikan 

sekaligus bagaimana pendidikan 

dapat menjadi alat mengurangi 

kesenjangan (Sodik et al, 2019).  Ali 

menambahkan bahwa analisis 

sosiologi pendidikan dapat menjadi 

dasar perumusan kebijakan yang adil, 

partisipatif, dan relevan dengan 

kebutuhan masyarakat.  Relevansi 

konsep ini semakin nyata di era digital, 

di mana ditekankan perlunya 

pemahaman sosiologi pendidikan 

untuk menghadapi perubahan 

interaksi antara guru, siswa, dan 

teknologi. Kini, pendidikan tidak hanya 

terjadi di ruang kelas, tetapi juga 

dalam ruang virtual yang menuntut 

adaptasi sosial baru. Pendidikan di 

Indonesia adalah bagian integral dari 

pembangunan masyarakat, sehingga 

keberhasilannya harus dilihat dalam 

kerangka sosial yang lebih luas. 

Dengan demikian, sosiologi 

pendidikan tidak hanya bernilai 

teoretis, melainkan juga aplikatif 

dalam menjawab persoalan 

pendidikan kontemporer di Indonesia. 

2. Perkembangan Pemikiran 

Sosiologi Pendidikan  

Perkembangan gagasan 

sosiologi pendidikan dalam perspektif 

Islam dapat ditelusuri dari para tokoh 

klasik hingga pemikir kontemporer 

yang memberikan kontribusi besar 

bagi teori maupun praktik pendidikan. 

Salah satu tokoh utama adalah Al-

Ghazali (1058–1111 M) yang 

menekankan bahwa tujuan 

pendidikan tidak hanya untuk 

mengasah intelektual, tetapi juga 

untuk membentuk akhlak mulia. 

Menurut Al-Ghazali dalam 

Hermansyah dkk, ilmu harus dipelajari 

dengan niat mendekatkan diri kepada 

Allah, bukan semata-mata untuk 

kepentingan duniawi.  Pemikiran ini 

berimplikasi dalam ranah sosiologi 

pendidikan karena menempatkan 

pendidikan sebagai sarana 

pembentukan tatanan sosial yang 

bermoral. Dengan demikian, 

pendidikan tidak hanya menghasilkan 

individu berilmu, tetapi juga 

masyarakat yang berakhlak, di mana 

sekolah berfungsi sebagai pusat 

moralitas dan spiritualitas. Pandangan 

ini menegaskan bahwa fungsi 

pendidikan dalam masyarakat Muslim 

selalu terkait erat dengan misi religius 

yang memengaruhi struktur sosialnya. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

502 
 

Tokoh lain yang sangat 

berpengaruh adalah Ibnu Khaldun 

(1332–1406 M), yang dikenal sebagai 

bapak sosiologi Islam. Dalam karya 

besarnya, Muqaddimah, Ibnu Khaldun 

mengaitkan pendidikan dengan 

dinamika sosial, ekonomi, dan politik 

suatu masyarakat. Ia menekankan 

bahwa pendidikan merupakan proses 

internalisasi nilai yang sangat 

dipengaruhi kondisi sosial-budaya 

(Jauhari, 2020).  Konsep umran atau 

peradaban yang ia gagas 

menempatkan pendidikan sebagai 

faktor penting dalam pembangunan 

masyarakat. Dalam perspektif 

sosiologi pendidikan, pemikirannya 

relevan karena menegaskan adanya 

hubungan erat antara struktur sosial 

dan sistem pendidikan. Misalnya, 

pendidikan di masyarakat urban akan 

berbeda dengan pendidikan di 

masyarakat nomaden karena 

kebutuhan sosial yang juga berbeda. 

Pemikiran ini menjadi dasar bagi 

analisis kritis bagaimana pendidikan 

agama Islam (PAI) beradaptasi 

dengan perubahan zaman tanpa 

kehilangan nilai dasarnya. 

Pemikiran sosiologi pendidikan 

dalam PAI semakin diperkaya oleh 

para tokoh kontemporer. Syed 

Muhammad Naquib al-Attas 

menekankan konsep ta’dib sebagai 

inti pendidikan Islam, yaitu proses 

pembentukan adab yang melahirkan 

manusia berilmu sekaligus berakhlak 

(An-naim, 2010).  Pandangan ini 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

tidak berhenti pada transfer 

pengetahuan, tetapi juga mencakup 

pembentukan kepribadian yang 

menyeluruh sesuai dengan nilai-nilai 

Islam. Di Indonesia, tokoh seperti 

Abdurrahman Mas’ud dan Azyumardi 

Azra turut memperkaya diskursus ini. 

Mas’ud mengembangkan paradigma 

pendidikan Islam yang inklusif dan 

berbasis multikulturalisme, 

sedangkan Azra menekankan 

perlunya integrasi antara ilmu agama 

dan ilmu umum dalam pendidikan 

modern. Kontribusi keduanya 

menegaskan bahwa sosiologi 

pendidikan Islam tidak terlepas dari 

usaha mengaitkan nilai-nilai Islam 

dengan realitas sosial kontemporer. 

Dari sini dapat disimpulkan 

bahwa perkembangan pemikiran 

sosiologi pendidikan dalam PAI 

menunjukkan kesinambungan yang 

utuh, mulai dari pemikir klasik seperti 

Al-Ghazali dan Ibnu Khaldun hingga 

tokoh modern seperti Al-Attas, 

Mas’ud, dan Azra. Semua pemikiran 

tersebut berfokus pada integrasi 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

503 
 

antara ilmu pengetahuan, akhlak, 

serta realitas sosial. Dengan 

demikian, pendidikan Islam 

diposisikan tidak hanya sebagai 

upaya mencetak individu cerdas 

secara intelektual, melainkan juga 

sebagai sarana pembentukan 

masyarakat yang bermoral, beradab, 

dan mampu menghadapi tantangan 

perubahan zaman. 

3. Teori Sosiologi Pendidikan 

Teori Struktural Fungsional dalam 

Pendidikan 

Teori struktural fungsional 

merupakan salah satu perspektif 

utama dalam sosiologi yang 

menekankan keteraturan sosial, 

keseimbangan, dan kontribusi setiap 

institusi terhadap keberlangsungan 

masyarakat. Tokoh awal yang paling 

berpengaruh adalah Émile Durkheim, 

yang memandang pendidikan sebagai 

sarana utama untuk mentransmisikan 

norma, nilai, dan solidaritas sosial 

kepada generasi muda. Menurut 

Durkheim dalam Nur Indri, sekolah 

berfungsi sebagai agen sosialisasi 

yang membentuk kesadaran kolektif, 

sehingga masyarakat dapat bertahan 

dalam harmoni (Harahap et al, 2023).  

Pemikiran ini dilanjutkan oleh Talcott 

Parsons yang menekankan bahwa 

pendidikan membantu individu 

beradaptasi dengan peran sosial yang 

lebih kompleks melalui sistem 

meritokrasi, di mana prestasi 

akademik menjadi tolok ukur dalam 

mobilitas sosial. Robert K. Merton 

kemudian menambahkan analisis 

tentang fungsi manifes (fungsi nyata 

dan disadari) serta fungsi laten (fungsi 

tersembunyi) dari lembaga 

pendidikan. Misalnya, sekolah tidak 

hanya mengajarkan ilmu pengetahuan 

secara formal, tetapi juga 

menanamkan kedisiplinan, kerja 

sama, dan kepatuhan terhadap 

otoritas. Dengan demikian, pendidikan 

dipandang sebagai lembaga yang 

menjaga keteraturan dan 

keberlangsungan masyarakat. 

Dalam konteks Indonesia, teori 

struktural fungsional dapat dipahami 

melalui peran sekolah sebagai sarana 

utama pembangunan bangsa. 

Pendidikan tidak hanya berfungsi 

sebagai media transfer pengetahuan, 

tetapi juga sebagai wahana 

pembentukan karakter serta integrasi 

sosial. Nur Indri dalam Jurnal Riset 

Sosial Humaniora dan Ilmu 

Pendidikan menegaskan bahwa 

sistem pendidikan nasional dirancang 

untuk menyatukan keragaman etnis, 

budaya, dan agama, sehingga mampu 

menjaga kohesi social (Harahap et al, 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

504 
 

2023).  Salah satu contohnya adalah 

mata pelajaran Pendidikan Agama 

Islam (PAI), yang berperan penting 

dalam menanamkan moralitas peserta 

didik. Hal ini selaras dengan tujuan 

pendidikan nasional yang 

menekankan pembentukan manusia 

beriman, bertakwa, dan berakhlak 

mulia. Pandangan ini sejalan dengan 

pemikiran Durkheim yang 

menyatakan bahwa pendidikan 

adalah sarana utama pewarisan nilai 

moral masyarakat. Di sisi lain, Adinda 

dkk, menunjukkan bahwa kurikulum 

Merdeka Belajar juga membawa 

fungsi laten, yaitu menumbuhkan 

kreativitas siswa yang secara tidak 

langsung meningkatkan daya saing 

bangsa (Ramadhanty et al, 2024).  

Oleh karena itu, teori struktural 

fungsional relevan digunakan untuk 

menjelaskan kontribusi pendidikan 

terhadap stabilitas sosial sekaligus 

pembangunan nasional. 

Implementasi teori struktural 

fungsional dalam PAI dapat dilihat dari 

peran guru sebagai figur otoritatif yang 

tidak hanya mengajar, tetapi juga 

mendidik nilai moral dan spiritual. 

Guru bertindak sebagai agen 

sosialisasi nilai agama yang berperan 

dalam membentuk kepribadian 

religius peserta didik. Aminah 

menjelaskan bahwa keberadaan guru 

PAI merupakan fungsi manifes dalam 

menanamkan iman dan ketaatan 

beribadah. Sementara itu, fungsi 

latennya adalah membangun 

solidaritas antar siswa dengan latar 

belakang yang berbeda melalui 

penguatan nilai toleransi Islam 

(Ramadhanty et al, 2024).  

Dengan demikian, teori ini 

menjadi pijakan penting dalam 

memahami bahwa pendidikan 

khususnya PAI berfungsi sebagai 

instrumen utama untuk menciptakan 

keteraturan sosial, membentuk 

karakter bangsa, serta menjaga 

keberlangsungan nilai-nilai luhur 

masyarakat Indonesia. 

Teori Interaksionisme Simbolik 

dalam Pendidikan 

Interaksionisme simbolik 

merupakan teori sosiologi yang 

berfokus pada makna yang dibangun 

melalui interaksi sosial sehari-hari. 

Teori ini dikembangkan oleh tokoh 

seperti George Herbert Mead, Herbert 

Blumer, dan Erving Goffman. Mead 

menekankan konsep self yang 

terbentuk melalui interaksi sosial, 

sedangkan Blumer dalam Haritz, 

merumuskan tiga premis utama: (a) 

manusia bertindak berdasarkan 

makna yang dimiliki sesuatu bagi 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

505 
 

mereka, (b) makna tersebut muncul 

dari interaksi sosial, dan (c) makna 

tersebut dimodifikasi melalui proses 

interpretasi individu (Zanki, 2020).  

Dalam konteks pendidikan, 

interaksionisme simbolik menekankan 

bagaimana interaksi guru dan siswa 

menciptakan simbol, makna, dan 

identitas yang berpengaruh terhadap 

proses belajar.  

Dalam praktik pendidikan di 

Indonesia, teori interaksionisme 

simbolik relevan untuk menjelaskan 

bagaimana guru PAI dan siswa 

membangun makna keagamaan 

dalam interaksi sehari-hari di kelas. 

Misalnya, ketika guru menyapa siswa 

dengan salam Islam 

(Assalamu’alaikum), hal ini tidak 

hanya bermakna formalitas, tetapi 

juga membangun suasana religius 

yang menanamkan nilai ukhuwah dan 

penghormatan. Simbol-simbol religius 

yang digunakan guru dalam 

pembelajaran PAI, seperti doa 

bersama sebelum belajar atau 

penggunaan ayat-ayat Al-Qur’an 

sebagai penguat materi mampu 

menciptakan makna spiritual yang 

memperkuat motivasi belajar siswa. 

Selain itu, Goffman menyoroti 

bagaimana interaksi di kelas mirip 

dengan panggung teater, di mana 

guru memainkan peran otoritatif dan 

siswa memainkan peran sebagai 

pembelajar. Penelitian Sitompul 

menunjukkan bahwa sikap dan gestur 

guru di depan kelas dapat 

diinterpretasikan oleh siswa sebagai 

simbol kepedulian atau justru 

sebaliknya, tergantung pada cara 

komunikasi yang dibangun. Hal ini 

menunjukkan bahwa makna interaksi 

dalam pendidikan sangat kontekstual 

dan memengaruhi keberhasilan 

proses belajar (Sitompul, 2012).  

Lebih jauh, teori interaksionisme 

simbolik juga menjelaskan bahwa 

makna yang dibangun dalam interaksi 

pendidikan bersifat dinamis dan bisa 

berubah sesuai konteks sosial. Dalam 

pendidikan PAI, misalnya, kegiatan 

tadarus Al-Qur’an di sekolah tidak 

hanya berfungsi sebagai ritual ibadah, 

tetapi juga sebagai simbol disiplin dan 

kebersamaan (Tobroni et al, 2021).  

Fungsi simbolik ini membuat siswa 

memahami bahwa nilai religius tidak 

hanya terbatas pada aspek ritual, 

tetapi juga pada aspek sosial.. 

Dengan demikian, teori 

interaksionisme simbolik membantu 

memahami bagaimana pendidikan, 

khususnya PAI, tidak hanya 

membentuk aspek kognitif, tetapi juga 

identitas, karakter, dan makna sosial 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

506 
 

melalui simbol dan interaksi yang 

dibangun sehari-hari. 

Teori Konflik dalam Pendidikan 

Teori konflik dalam sosiologi 

menekankan bahwa masyarakat 

bukanlah ruang yang sepenuhnya 

harmonis, melainkan arena 

pertarungan kepentingan antara 

kelompok yang memiliki kekuasaan 

dan yang tidak. Karl Marx sebagai 

tokoh utama menyatakan bahwa 

ketimpangan dalam struktur sosial 

terjadi karena dominasi kelompok 

pemilik modal terhadap kelompok 

pekerja. Dalam perspektif pendidikan, 

teori konflik memandang sekolah tidak 

netral, melainkan alat yang digunakan 

oleh kelompok dominan untuk 

melanggengkan kekuasaan. Bowles 

dan Gintis mengembangkan konsep 

correspondence principle yang 

menyatakan bahwa struktur 

pendidikan mencerminkan struktur 

kelas dalam masyarakat, di mana 

sekolah mencetak siswa untuk 

menyesuaikan diri dengan sistem 

kapitalisme, bukan untuk kebebasan 

berpikir. (Mardizal et al, 2024).  

Dalam konteks Indonesia, teori 

konflik dapat digunakan untuk 

menjelaskan ketimpangan pendidikan 

yang terjadi antarwilayah maupun 

antarkelas sosial. Akses terhadap 

pendidikan berkualitas masih lebih 

mudah diperoleh kelompok ekonomi 

menengah ke atas, sementara 

masyarakat miskin menghadapi 

keterbatasan sarana, tenaga 

pengajar, dan fasilitas digital. Kondisi 

ini berakibat pada semakin kuatnya 

reproduksi ketimpangan sosial. 

Bahkan dalam ranah Pendidikan 

Agama Islam (PAI), perbedaan 

kualitas pengajaran masih terlihat 

antara sekolah di kota yang memiliki 

guru dengan kualifikasi lebih tinggi 

dibanding sekolah di daerah terpencil 

yang kekurangan tenaga pendidik. 

Fenomena tersebut menegaskan 

pandangan teori konflik bahwa 

pendidikan tidak sepenuhnya netral, 

melainkan sering mencerminkan dan 

sekaligus memperkuat struktur sosial 

yang timpang (Daniel & Bahari, 2024).  

Di sisi lain, penerapan teori 

konflik dalam PAI juga dapat dipahami 

melalui dinamika relasi antara guru 

dan siswa dalam kelas. Misalnya, 

penggunaan metode pengajaran yang 

terlalu otoriter dapat menimbulkan 

resistensi dari siswa, sementara 

metode partisipatif justru membuka 

ruang bagi siswa untuk menyuarakan 

kepentingannya. Hal ini menunjukkan 

bahwa interaksi dalam pendidikan 

bukan hanya proses harmonis, 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

507 
 

melainkan juga mengandung potensi 

konflik yang perlu dikelola. Dalam 

konteks PAI, hal ini berarti pendidikan 

agama harus mampu menjadi ruang 

pemberdayaan yang tidak hanya 

mentransmisikan doktrin, tetapi juga 

mengajarkan keadilan sosial, 

kesetaraan, dan keberanian 

menghadapi ketidakadilan. 

Teori Pertukaran dalam Pendidikan 

Teori pertukaran dalam sosiologi 

dikembangkan oleh tokoh seperti 

George C. Homans dan Peter Blau. 

Homans menekankan bahwa interaksi 

sosial terjadi berdasarkan prinsip 

imbalan dan biaya (rewards and 

costs), di mana individu cenderung 

melanjutkan hubungan yang 

memberikan keuntungan lebih besar 

dibandingkan pengorbanan yang 

dikeluarkan (Mardizal et al, 2024).  

Sementara itu, Blau mengembangkan 

teori ini ke arah yang lebih makro 

dengan menekankan bahwa 

pertukaran sosial tidak hanya berbasis 

pada materi, tetapi juga pada 

penghargaan simbolik, status, dan 

legitimasi. Dalam konteks pendidikan, 

teori pertukaran menjelaskan bahwa 

hubungan antara guru dan siswa, atau 

antara sekolah dan masyarakat, 

sering kali ditentukan oleh adanya 

timbal balik yang dirasakan adil. 

Misalnya, siswa akan lebih termotivasi 

belajar jika mereka merasa 

mendapatkan penghargaan dari guru, 

baik berupa nilai, pujian, maupun 

perhatian emosional. Guru juga 

merasa termotivasi mengajar dengan 

baik ketika mendapatkan respek, 

dukungan, dan kepercayaan dari 

siswa serta masyarakat. Dengan 

demikian, proses pendidikan dapat 

dipahami sebagai arena pertukaran 

simbolik dan material yang 

memengaruhi keberhasilan belajar. 

Dalam praktik pendidikan di 

Indonesia, teori pertukaran tampak 

jelas pada dinamika kelas. Penelitian 

menunjukkan bahwa siswa lebih aktif 

dalam pembelajaran ketika guru 

memberikan feedback positif dan 

kesempatan partisipasi, karena 

mereka merasa dihargai. Sebaliknya, 

bila interaksi hanya bersifat satu arah, 

siswa cenderung pasif karena merasa 

tidak ada imbalan yang setara dengan 

usaha mereka. Hasil penelitian 

menemukan bahwa penghargaan 

berbasis nilai agama, seperti sertifikat 

tahfiz atau penghormatan pada acara 

keagamaan sekolah, menjadi bentuk 

pertukaran sosial yang memperkuat 

identitas religius siswa (Yuniarto et al, 

2022).  Hal ini membuktikan bahwa 

pertukaran dalam pendidikan tidak 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

508 
 

selalu berbentuk materi, melainkan 

juga nilai simbolik yang memiliki 

dampak sosial signifikan. 

Lebih jauh, teori pertukaran juga 

relevan untuk menjelaskan hubungan 

antara sekolah dengan masyarakat. 

Menurut penelitian Zainal Arifin, 

sekolah yang aktif membangun kerja 

sama dengan orang tua melalui 

kegiatan keagamaan, pengajian, atau 

musyawarah bersama cenderung 

mendapatkan dukungan lebih besar 

dalam hal finansial maupun moral. Hal 

ini menunjukkan adanya pertukaran 

sosial yang menguntungkan kedua 

belah pihak: sekolah mendapat 

legitimasi dan dukungan, sementara 

masyarakat merasa dilibatkan dalam 

pendidikan anak-anak mereka (Arifin, 

2024).  Dalam PAI, bentuk pertukaran 

ini terlihat dari dukungan masyarakat 

terhadap program pesantren kilat atau 

kegiatan keagamaan di bulan 

Ramadan, yang di satu sisi 

memperkuat keimanan siswa, dan di 

sisi lain memperkuat citra positif 

sekolah di mata masyarakat. Dengan 

demikian, teori pertukaran 

memberikan kerangka penting untuk 

memahami bahwa pendidikan bukan 

hanya proses transfer ilmu, melainkan 

juga jaringan interaksi yang dibangun 

atas dasar imbalan, kepercayaan, dan 

legitimasi timbal balik antara guru, 

siswa, dan masyarakat. 

4. Aplikasi dan Manfaat Teori 

Sosiologi dalam Konteks 

Pendidikan Agama Islam (PAI) 

Pendidikan Agama Islam (PAI) 

memiliki kedudukan strategis dalam 

sistem pendidikan nasional karena 

berfungsi membentuk karakter, moral, 

serta identitas religius peserta didik. 

Untuk memahami peran dan dinamika 

PAI dalam kehidupan sosial, teori-

teori sosiologi dapat dijadikan 

kerangka analisis. Teori struktural 

fungsional, interaksionisme simbolik, 

teori konflik, dan teori pertukaran 

memberikan perspektif yang saling 

melengkapi dalam menjelaskan 

bagaimana PAI berfungsi, dijalankan, 

serta berdampak pada peserta didik 

dan masyarakat. Aplikasi teori 

sosiologi pada konteks PAI menjadi 

penting agar pendidikan agama tidak 

hanya dipandang dari aspek normatif-

teologis, melainkan juga sebagai 

proses sosial yang melibatkan 

interaksi, struktur, dan kepentingan 

yang beragam. 

Dari perspektif teori struktural 

fungsional, PAI dipandang sebagai 

bagian integral dari sistem pendidikan 

yang berfungsi menjaga stabilitas 

sosial, melestarikan nilai agama, dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

509 
 

memperkuat kohesi masyarakat. 

Fungsi manifest PAI terlihat dari 

kurikulum yang dirancang untuk 

mengajarkan akidah, ibadah, dan 

akhlak kepada siswa, sementara 

fungsi laten-nya dapat berupa 

pembentukan solidaritas sosial dan 

identitas kolektif di kalangan siswa. 

Guru PAI berperan sebagai agen 

sosialisasi nilai-nilai religius yang tidak 

hanya memengaruhi perilaku individu, 

tetapi juga memperkuat keteraturan 

sosial di lingkungan sekolah. Hal ini 

sejalan dengan gagasan Durkheim 

yang menekankan bahwa pendidikan 

merupakan instrumen utama dalam 

menjaga integrasi sosial . 

Sementara itu, dalam perspektif 

interaksionisme simbolik, praktik PAI 

dapat dipahami melalui simbol, 

bahasa, dan makna yang 

dikonstruksikan dalam interaksi 

sehari-hari. Misalnya, penggunaan 

salam, doa bersama, pembiasaan 

shalat dhuha, serta pemakaian 

simbol-simbol religius di sekolah 

menjadi sarana penting dalam 

menanamkan nilai agama. Relasi 

antara guru PAI dan siswa tidak hanya 

bersifat instruksional, melainkan juga 

interaksional, di mana makna 

pendidikan agama dibentuk melalui 

komunikasi dan pengalaman 

bersama. Identitas keagamaan siswa 

dikonstruksi melalui proses labeling, 

internalisasi simbol-simbol religius, 

serta refleksi pengalaman spiritual 

mereka. 

Dari sudut pandang teori konflik, 

PAI dapat dianalisis dalam konteks 

ketimpangan sosial dan pertarungan 

ideologi. PAI sering kali menghadapi 

tantangan dalam hal perbedaan latar 

belakang siswa, ketidakmerataan 

kualitas guru, serta kebijakan 

pendidikan yang kadang 

menempatkan mata pelajaran agama 

pada posisi marjinal dibandingkan 

dengan mata pelajaran lain. Dalam 

kerangka ini, PAI menjadi arena tarik 

menarik kepentingan antara berbagai 

kelompok, baik di tingkat kebijakan 

nasional maupun dalam praktik 

sekolah. Misalnya, perdebatan 

mengenai porsi jam pelajaran agama 

atau kurikulum moderasi beragama 

mencerminkan adanya negosiasi 

kekuasaan dan ideologi dalam dunia 

pendidikan . 

Adapun menurut teori 

pertukaran, praktik PAI dapat 

dipahami melalui hubungan timbal 

balik antara guru, siswa, dan 

lingkungan. Guru memberikan 

pengetahuan, bimbingan moral, dan 

pembinaan spiritual, sementara siswa 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

510 
 

memberikan kepatuhan, 

penghargaan, dan prestasi sebagai 

bentuk imbal balik. Pertukaran ini tidak 

semata bersifat material, melainkan 

juga simbolik, seperti penghormatan 

siswa kepada guru, rasa bangga guru 

terhadap keberhasilan siswa, serta 

kepercayaan masyarakat terhadap 

sekolah. Dinamika ini menunjukkan 

bahwa keberhasilan PAI sangat 

dipengaruhi oleh adanya 

keseimbangan antara pemberian 

(input nilai, pengajaran, pembinaan) 

dan penerimaan (respon, sikap, serta 

perilaku religius siswa). 

Dengan demikian, aplikasi teori 

sosiologi pada konteks PAI 

memberikan gambaran komprehensif 

tentang bagaimana pendidikan agama 

berfungsi dan berkembang dalam 

masyarakat. Teori struktural 

fungsional menekankan fungsi 

integratif PAI, interaksionisme 

simbolik menguraikan makna dan 

interaksi dalam proses pendidikan 

agama, teori konflik menyoroti 

tantangan dan ketimpangan yang 

dihadapi PAI, sementara teori 

pertukaran menjelaskan dinamika 

timbal balik antara aktor-aktor 

pendidikan agama. Pendekatan ini 

tidak hanya memperkaya pemahaman 

teoretis, tetapi juga membuka ruang 

untuk mengembangkan praktik PAI 

yang lebih relevan, inklusif, dan 

responsif terhadap tantangan sosial di 

era modern. 

Teori sosiologi pendidikan 

memiliki manfaat besar dalam 

memahami dinamika pendidikan, baik 

dari sisi struktur maupun proses 

interaksi di dalamnya. Teori struktural 

fungsional membantu melihat peran 

lembaga pendidikan sebagai bagian 

dari sistem sosial yang lebih luas, di 

mana sekolah menjadi agen 

sosialisasi nilai, norma, dan budaya 

(Maunah, 2016).  Hal ini penting untuk 

memastikan bahwa pendidikan tidak 

hanya menjadi wahana transfer ilmu, 

tetapi juga sarana pembentukan 

karakter dan integrasi sosial. Dalam 

konteks Pendidikan Agama Islam 

(PAI), pendekatan ini memberi 

kerangka bahwa pendidikan agama 

berfungsi menjaga moralitas generasi 

muda serta menginternalisasi nilai-

nilai keagamaan agar tetap selaras 

dengan tujuan pendidikan nasional. 

Dengan demikian, teori sosiologi 

pendidikan bermanfaat dalam 

memberikan landasan konseptual 

bagi penguatan fungsi sekolah 

sebagai pilar pembentukan 

masyarakat yang beradab. 

 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

511 
 

E. Kesimpulan 

Teori sosiologi memberikan 

landasan penting dalam memahami 

pendidikan, termasuk Pendidikan 

Agama Islam (PAI). Melalui perspektif 

fungsional, konflik, interaksionisme 

simbolik, dan pertukaran, pendidikan 

dapat dilihat bukan hanya sebagai 

proses transfer ilmu, tetapi juga 

sebagai agen pembentukan karakter, 

akhlak, dan kesadaran sosial. 

Integrasi teori sosiologi dalam PAI 

memperkuat peran guru sebagai agen 

perubahan yang mampu 

menanamkan nilai agama sekaligus 

membentuk generasi yang kritis, 

berakhlak, dan adaptif terhadap 

dinamika sosial. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Absori., Husnur M., Rofiq., & Amawi, 

B. W. (2024). Peranan Pendidikan 

Agama Islam Dalam Mengatasi 

Kenakalan Remaja Di SMP 

Pesantren Babakan Ciwaringin 

Kabupaten Cirebon.” Irsyaduna: 

Jurnal Studi Kemahasiswaaan 4(1)  

Achjar, K. A. H., Rusliyadi, M., 

Zaenurrosyid, A., Rumata, N. A., 

Nirwana, I., & Abadi, A. (2023). 

Metode Penelitian Kualitatif: 

Panduan Praktis Untuk Analisis 

Data Kualitatif Dan Studi Kasus. 

Jakarta: PT. Sonpedia Publishing 

Indonesia 

An-Naim, Ahmed, A. (2010). Islam 

and Secularism. Comparative 

Secularisms in a Global Age. 

Apriyanti., Naela., & Abineri, R. 

(2025). Peran Interaksional 

Simbolik Santri Di Pondok 

Pesantren Darunnajah Bumiayu 

Dalam Membentuk Karakter. Jurnal 

Komunikasi Peradaban 3(2) 48–54. 

Arifin., & Zainal. (2024). Dinamika 

Interaksi Guru dan Murid dalam 

Perspektif Sosiologi Pendidikan 

Islam : Studi Kualitatif” 10 (2) 

Daniel., & Bahari, Y. (2024). Masalah 

Ketimpangan Pendidikan Indonesia 

Dengan Kajian Struktural 

Fungsional Robert K. Merton. 

INNOVATIVE: Journal Of Social 

Science Research 4 (1) 2670–80. 

Findhiani, D., Lestari, E. H., 

Hermansyah., & Kurniawan, S. 

(2021). Konsep Pendidikan Akhlak 

Persepektif Imam Al-Ghazali Dan 

Aktualisasinya Pada Pendidikan 

Islam Di Indonesia. Journal of 

Research and Thought on Islamic 

Education 4 (2) 183–95. 

Harahap, N. I. Y., Hanani, S., Iqbal, 

M., & Pratama, A. R. (2023). Peran 

Pendidikan Islam Dalam 

Mempertahankan Integrasi Sosial: 

Pandangan Emile Durkheim Dalam 

Sosiologi Pendidikan.” Sinar Dunia: 

Jurnal Riset Sosial Humaniora Dan 

Ilmu Pendidikan 3 (1) 01–11.  

Ira, M. (2022). Urgensi Pendekatan 

Sosiologis Dalam Studi Islam. 

Journal of Legal and Cultural 

Analytics 1 (2) 89–98.  

Iskandi. (2020). Hubungan Pendidikan 

Dengan Masyarakat Dalam 

Prespektif Sosiologi. Tawshiyah 15 

(1) 5–6. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950 

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

512 
 

Jauhari., & Insan, M. (2020). Konsep 

Pendidikan Ibnu Khaldun Dan 

Relevansinya Terhadap 

Pendidikan Di Era Modern. Jurnal 

Komunikasi Dan Pendidikan Islam 

9 (1) 187–210. 

Juwita., Ahmi., Firman., Rusdinal., & 

Aliman, M. (2020). Meta Analisis: 

Perkembangan Teori Struktural 

Fungsional Dalam Sosiologi 

Pendidikan. Jurnal Kajian Sosiologi 

Dan Pendidikan 3 (1) 1–7. 

Karlina., Haura., Sopian, A., & 

Fatkhullah, F. K. (2023). Analisis 

Pendidikan Moral Dari Perspektif 

Agama, Filsafat, Psikologi Dan 

Sosiologi. Naturalistic: Jurnal 

Kajian Dan Penelitian Pendidikan 

Dan Pembelajaran 7 (2) 1699–

1709.  

Mardizal, J., Sanusi., Irsyad., & 

Ramatni, A. Sosiologi Pendidikan. 

Solok: PT Mafy Media Literasi 

Indonesia 

Maunah, B. (2016). Pendidikan Dalam 

Perspektif Struktural Fungsional. 

Cendekia 10 (2)159–78. 

Mohamad, A. (2016). Kontribusi 

Sosiologi Dalam Pengembangan 

Pendidikan Islam. Suhuf 

Sitompul, N. (2012). Perilaku 

Komunikasi Nonverbal Guru Dalam 

Kelas Pembelajaran: Maknanya 

Bagi Siswa SMA.” Jurnal 

Pendidikan Dan Pembelajaran 

Universitas Negeri Malang 19 (1) 

38–49. 

Sitorus., Salsabila, N. H., Anwar, S., & 

Ray, P. D. (2024). Urgensi 

Sosiologi Pendidikan Dalam 

Pembentukan Karakter Siswa Di 

Sekolah. Jurnal Pendidikan 

Tambusai 8 (2) 23650–62. 

Sodik., & Ali, M. (2019). Sosiologi 

Sebagai Pendekatan Studi 

Pendidikan. Perspektive 12(2) 81–

98. 

Tobroni., Isomudin., & Asrori. (2021). 

Kajian Pendidikan Agama Islam 

Dalam Perspektif Sosiologi Dan 

Antropologi. TADARUS Jurnal 

Pendidikan Islam 10 (2) 151–62. 

Yuniarto., Bambang., Rodiya, Y., 

Saefuddin, D. A., & Maulana, M. A. 

(2022). Analisis Dampak Reward 

Dan Punishment Perspektif Teori 

Pertukaran Sosial Dan Pendidikan 

Islam. Edukatif : Jurnal Ilmu 

Pendidikan 4 (4) 5708–19.  

Zanki., & Asmi, H. (2020). Teori 

Psikologi Dan Sosial Pendidikan 

(Teori Interaksi Simbolik). Scolae: 

Journal of Pedagogy 3 (2).  


