
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

262 
 

ANALISIS KOMPARATIF PANDANGAN SAYYED HOSSEIN NASR DAN 
MULYADHI KARTANEGARA TENTANG INTEGRASI SAINS DAN ISLAM 
SERTA RELEVANSINYA BAGI PEMBAHARUAN PENDIDIKAN ISLAM 

 

Sifaul Khusnah1, Imron Rossidy2 
1,2Pasca Sarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

1 syifaulchusna01@gmail.com 2 imron@pai.uin-malang.ac.id 

 

 

ABSTRACT 

This study examines the integration of science and Islam through a comparative 
analysis of the perspectives of Seyyed Hossein Nasr and Mulyadhi Kartanegara and 
explores their relevance for the renewal of Islamic education in the modern era. The 
problem addressed in this research is the persistent dichotomy between religious 
knowledge and modern science within Islamic educational institutions, which has 
resulted in intellectual fragmentation and a decline in spiritual and ethical orientation. 
The objective of this study is to analyze and compare the epistemological, 
ontological, and axiological foundations of both thinkers regarding the integration of 
science and Islam, as well as to identify their implications for the reform of Islamic 
education. This research employs a qualitative library research method, utilizing 
primary sources from the works of Nasr and Kartanegara, supported by relevant 
books, journal articles, and academic studies. Data were analyzed through 
descriptive, interpretative, and comparative approaches. The findings reveal that 
Seyyed Hossein Nasr emphasizes the concept of scientia sacra, advocating the 
resacralization of knowledge and the reintegration of spiritual and ethical 
dimensions into modern science. Meanwhile, Mulyadhi Kartanegara focuses on 
epistemological reconstruction by integrating sensory perception, rational intellect, 
and spiritual intuition within a unified Islamic worldview. The study concludes that 
the synthesis of both perspectives offers a comprehensive framework for the 
renewal of Islamic education, combining spiritual depth with epistemological rigor to 
address contemporary educational challenges. 

Keywords: integration of science and Islam, Seyyed Hossein Nasr, Mulyadhi 
Kartanegara. 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji integrasi sains dan Islam melalui analisis komparatif 
pemikiran Seyyed Hossein Nasr dan Mulyadhi Kartanegara serta relevansinya bagi 
pembaharuan pendidikan Islam di era modern. Permasalahan utama yang dikaji 
adalah masih kuatnya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum dalam sistem 
pendidikan Islam, yang berdampak pada fragmentasi keilmuan serta melemahnya 
dimensi spiritual dan etika. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan 
membandingkan landasan epistemologis, ontologis, dan aksiologis kedua tokoh 
dalam memahami relasi sains dan Islam, serta merumuskan implikasinya bagi 
reformasi pendidikan Islam. Metode yang digunakan adalah penelitian kepustakaan 
(library research) dengan pendekatan kualitatif, menggunakan karya-karya Seyyed 
Hossein Nasr dan Mulyadhi Kartanegara sebagai sumber primer yang didukung 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

263 
 

oleh literatur sekunder berupa buku dan artikel ilmiah relevan. Analisis data 
dilakukan secara deskriptif, interpretatif, dan komparatif. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Seyyed Hossein Nasr menekankan pentingnya scientia sacra, 
yaitu pengembalian dimensi kesakralan ilmu dan integrasi nilai spiritual dalam sains 
modern. Sementara itu, Mulyadhi Kartanegara menekankan rekonstruksi 
epistemologi Islam melalui integrasi indra, akal, dan intuisi (qalb) dalam kerangka 
tauhid. Penelitian ini menyimpulkan bahwa sintesis pemikiran kedua tokoh tersebut 
memberikan landasan konseptual yang kuat bagi pembaharuan pendidikan Islam 
yang holistik, integratif, dan berkeadaban. 

Kata Kunci: integrasi sains dan Islam, Seyyed Hossein Nasr, Mulyadhi 
Kartanegara. 

A. Pendahuluan  

Perdebatan antara agama dan 
sains telah menjadi isu sentral dalam 
sejarah pemikiran manusia. Sejak 
zaman kuno, para pemikir telah 
berupaya untuk menemukan titik temu 
antara iman dan akal. Namun, dengan 
pesatnya perkembangan ilmu 
pengetahuan modern, terutama sejak 
abad pencerahan, perdebatan ini 
semakin intensif. Polarisasi antara 
agama dan sains seringkali 
digambarkan sebagai konflik yang tak 
terelakkan antara dua domain 
pengetahuan yang berbeda. Lebih 
lanjut, hadirnya westernisasi dan 
sekularisasi ilmu pengetahuan 
mengakibatkan umat Islam dalam 
keadaan loss of adab yaitu umat Islam 
dalam kondisi loss of spirituality (umat 
Islam menderita pengasingan, hilang 
etika dan ingkar hukum, serta 
kehilangan moral dengan dikuasi 
materialisme dan arogansi) dan loss 
of identity (perasaan 
ketidakpercayaan diri umat Islam akan 
identitasnya dan merasa inferior di 
tengah gegap gempita ilmu 
pengetahuan modern). Relasi antara 
sains dan agama sudah dikenali 
dengan sifatnya berbentuk konfliktual, 
independen, dialogis maupun 
integrasi. Corak yang hanya dari segi 
epistemologinya tetapi juga terletak 
dalam metodologinya.(Bistara, 2020) 

Secara empiris, dikotomi ilmu 
tersebut masih tampak jelas dalam 
sistem pendidikan Islam di Indonesia. 
Misalnya, masih ada pemisahan 
antara lembaga pendidikan yang 
berorientasi keagamaan (madrasah, 
pesantren) dengan lembaga yang 
berorientasi sains dan teknologi. Hal 
ini berdampak pada lahirnya generasi 
yang cerdas secara intelektual, tetapi 
lemah dalam spiritualitas dan etika 
keislaman. Sebaliknya, ada pula 
kelompok yang kuat dalam 
keagamaan, namun kurang 
memahami perkembangan sains dan 
teknologi modern. Kondisi ini 
menunjukkan bahwa integrasi ilmu 
dan agama dalam pendidikan Islam 
masih menjadi persoalan serius yang 
menuntut penyelesaian teoritis dan 
praktis. 

Secara teoritis, hubungan 
antara sains dan agama dapat 
dikategorikan dalam empat model: 
konfliktual, independen, dialogis, dan 
integrative. Dalam masyarakat 
modern, masih kuat anggapan bahwa 
agama dan ilmu merupakan dua 
entitas yang tidak bisa dipertemukan, 
karena memiliki objek kajian, metode 
penelitian, dan kriteria kebenaran 
yang berbeda. Ilmu dianggap tidak 
memerlukan agama, dan sebaliknya, 
agama tidak relevan bagi 
pengembangan ilmu. Pandangan 
dikotomis ini perlu diluruskan agar 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

264 
 

tidak menimbulkan kesalahpahaman 
epistemologis dan moral.(Rijal, 2016) 

Dengan anggapan tersebut 
menjadi keharusan integrasi Islam 
dengan sains bagi umat Islam sangat 
diperlukan oleh kedua belah pihak. 
Islam memerlukan sains untuk 
memperkokoh dogma ajarannya 
sedangkan sainstis memerlukan 
pembimbing orientasi Islam kearah 
sebagai yang seharusnya. 
Melengkapi pernyataan Emanual Kant 
mengatakan bahwa indera dapat 
menyerap sesuatu, akal dapat 
memikirkan sesuatu, sehingga 
pengetahuan, maka menghasilkan 
agama ilmu dapat membimbing ilmu 
pengetahuan kea rah yang benar, 
yakni untuk kebaikan manusia dan 
keseimbangan alam 
semesta.(Nurcholis, 2021) 

Untuk mengatasi problem 
tersebut, dibutuhkan upaya integrasi 
antara Islam dan sains yang tidak 
hanya berhenti pada tingkat wacana, 
tetapi sampai pada perubahan 
paradigma pendidikan. Islam 
memerlukan sains untuk 
memperkokoh ajarannya, sementara 
sains memerlukan Islam untuk 
memberikan arah moral dan tujuan 
kemanusiaan. Sebagaimana 
ditegaskan Nurcholis akal dan indera 
hanya menghasilkan pengetahuan 
empiris, tetapi agama memberikan 
orientasi nilai yang membimbing ilmu 
menuju kemaslahatan dan 
keseimbangan alam semesta. 
Dengan demikian, integrasi antara 
keduanya merupakan keniscayaan 
bagi lahirnya sistem pengetahuan 
yang utuh dan berkeadaban.(Lubis et 
al., 2025) 

Melihat hubungan antara Islam 
dan Sains, dua tokoh penting yang 
sering diacungi sebagai pemikir utama 
adalah Seyyed Hossein Nasr dan 
Mulyadhi kartanegara. Keduanya 
adalah intelektual Muslim yang 

mengemukakan gagasan-gagasan 
mereka tentang sain dan 
hubungannya dengan Islam dalam 
konteks ekonomi  Syariah. Mulyadhi 
kartanegara dan Nasr memiliki 
pemahaman yang mendalam tentang 
ajaran Islam dan kotribusi sains dalam 
konteks nilai-nilai agama. (Safitri & 
Amril, 2025) 

Seyyed Hossein Nasr 
merupakan seorang filsuf dan sarjana 
Islam yang juga mempelajari kaitan 
antara agama dan Sains. Nasr 
menekankan pentingnya memahami 
hubungan antara sains dan agama 
dalam konteks keberlanjutan, 
keseimbangan dan keadilan ekonomi. 
(Hidayatullah, 2018) Pertemuan  
antara Islam dan sains telah menjadi 
subjek perdebatan dan eksplorasi 
yang menarik selama beberapa 
dekade terakhir. Dalam dunia yang 
semakin terhubung dan saling 
bergantung, isu-isu terkait ilmu 
pengetahuan dan agama menjadi 
semakin penting untuk dipelajari dan 
dipahami. Nasr menyoroti terjadinya 
desakralisasi terhadap ilmu dalam 
dunia modern, di mana pengetahuan 
dipisahkan dari dimensi metafisik dan 
wahyu. Menurutnya, sains 
seharusnya tidak bersifat netral atau 
bebas nilai, melainkan terikat pada 
prinsip-prinsip spiritual dan etis yang 
luhur. Pandangan ini mengarah pada 
konsep "sains sakral" (sacred 
science), yang melihat alam sebagai 
manifestasi dari kebijaksanaan Ilahi, 
bukan sekadar objek eksperimental. 
Dalam konteks umat Islam modern, 
Nasr juga mengkritik pemisahan 
antara ilmu agama dan ilmu dunia 
yang menjauhkan pendidikan dari visi 
Islam yang menyeluruh.(Safitri & 
Amril, 2025) 

Adapun Mulyadhi kartanegara 
mengupayakan mengintegrasikan 
ilmu umum dengan ilmu agama tidak 
mungkin tercapai hanya dengan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

265 
 

mengumpulkan dari dua himpun 
keilmuan yang memiliki basis yang 
berbeda (sekuler dan religius). Maka 
baik dari itu sebaliknya, integrasi 
harus diupayakan sehingga sampai ke 
tingkat epistemologi. Dengan 
menggabungkan dari kedua 
himpunan ilmu tersebut yang bisa 
dikatakan berbeda, seperti yang 
terjadi selama ini tanpa diikuti 
konstruksi epistemologis bukan 
membuahkan integrasi, melainkan 
hanya seperti menghimpunkan dalam 
ruang yang sama dua entitas berjalan 
masing-masing.(Makbarizan, 2014) 
Menurut Mulyadhi Kartanegara 
sebagaimana yang telah dikutip dari 
M. Zuldin integrasi harus dilakukan 
hingga pencapaian ontologis, 
klasifikasi ilmu, dan metodologis. Dari 
ketiga tingkat tersebut melahirkan 
integrasi objek-objek ilmu, ilmu teoritis 
dan praktis.  Mulyadhi mengatakan 
bahwa integrasi ilmu dan agama 
berbeda di ruang lingkup epistemologi 
islam, yang terlihat dari sisi ontologis 
objek ilmu itu tidak kemungkinan 
hanya bersifat fisik saja 
(indrawi).Melainkan ada matematika 
dan metafisika. Sehingga terlihat dari 
sisi epistemologinya sumber ilmu 
pengetahuan adalah indra, akal, dan 
hati.(Muhammad, 2023a) 

Oleh karena itu, penelitian ini 
penting dilakukan karena 
menawarkan analisis komparatif 
terhadap dua tokoh besar yang sama-
sama berupaya menjembatani sains 
dan agama melalui pendekatan 
filosofis yang mendalam. Analisis ini 
diharapkan dapat memberikan 
kontribusi teoretis bagi 
pengembangan epistemologi Islam 
kontemporer, sekaligus menjadi dasar 
konseptual bagi pengembangan 
pendidikan Islam yang integratif di 
Indonesia. 

Penelitian-penelitian terdahulu 
sebagian besar masih membahas 

pandangan satu tokoh secara terpisah 
tanpa melakukan perbandingan yang 
mendalam antara pemikir Islam 
kontemporer. Sebagai contoh, sebuah 
penelitian oleh Muhammad Abduh 
membahas “Relevansi Pemikiran 
Seyyed Hossein Nasr tentang 
Integrasi Islam dan Sains terhadap 
Pendidikan Islam di Indonesia”. 
Penelitian ini menunjukkan bahwa 
pemikiran Nasr menekankan bahwa 
Islam dan sains tidak dapat 
dipisahkan dalam ranah 
epistemologis, ontologis, dan 
aksiologis namun penelitian tersebut 
tidak melakukan kajian komparatif 
dengan pemikir lain dari konteks 
Indonesia.(Muhammad, 2023b) 
Selanjutnya, penelitian oleh Adnan 
Ardiansyah & Dwi Ratnasari yang 
berjudul “Integrasi Pendidikan Islam 
dan Pembelajaran Sains Perspektif 
Al-Qur’an” berkonsentrasi pada aspek 
kurikulum dan metode pembelajaran 
dalam penggabungan pendidikan 
Islam dan sains, tetapi tidak menyoroti 
kerangka pemikiran tokoh spesifik 
secara filosofis/epistemologis. 
(Ardiansyah & Ratnasari, 2023) 
Kemudian, kajian oleh Abdul Hadi 
Lubis et al. berjudul “Konsep Integrasi 
Islam dan Sains: Peluang dan 
Tantangan bagi UIN Sunan Kalijaga” 
mengungkap peluang dan tantangan 
institusional dalam integrasi ilmu dan 
Islam pada institusi pendidikan tinggi 
Islam 

Dengan demikian penelitian ini 
memiliki tingkat orisinalitas (novelty) 
yang tinggi karena berupaya mengisi 
kekosongan kajian mengenai 
perbandingan pandangan antara dua 
tokoh penting dalam wacana integrasi 
sains dan Islam, yaitu Seyyed Hossein 
Nasr dan Mulyadhi Kartanegara.  
B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan 
pendekatan penelitian kepustakaan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

266 
 

(library research) dengan metode 
penelitian kualitatif. Penelitian ini 
bertujuan untuk mengungkapkan, 
menganalisis, dan 
menginterpretasikan objek penelitian 
dalam keadaan tertentu dengan 
pendekatan deskriptif, sehingga dapat 
memberikan gambaran objektif 
tentang kondisi aktual dari objek yang 
diteliti. Penelitian kepustakaan 
melibatkan serangkaian kegiatan 
yang berkaitan dengan pengumpulan 
data pustaka, membaca, mencatat, 
dan mengolah bahan penelitian. 
(Adlini et al., 2022) Disebut sebagai 
penelitian kepustakaan karena data 
yang diteliti berasal dari naskah-
naskah yang bersumber dari literatur 
kepustakaan. Dalam penelitian ini, 
data yang dikumpulkan berasal dari 
beberapa sumber karya Sayyed 
Hossein Nasr dan Mulyadhi 
Kartanegara sebagai sumber data 
utama, serta jurnal, buku, artikel, 
makalah, dan hasil penelitian lain 
yang relevan dengan fokus penelitian 
ini. Teknik pengumpulan data 
mencakup penggunaan sumber data 
primer dari beberapa buku yang 
relevan dengan topik bahasan, serta 
sumber data sekunder dari literatur 
lain seperti jurnal yang relevan untuk 
memperkaya analisis dalam penelitian 
ini. Data-data yang terkumpul dari 
berbagai literatur kemudian diolah dan 
dianalisis dengan diawali mereduksi 
data, kemudian mengidentifikasinya, 
lalu membangun kategorisasi terkait 
aspek epistemologis, ontologis, dan 
aksiologisnya. Berikutnya ialah tahap 
sintesis, yakni merumuskan suatu 
pernyataan proporsional dari proses 
sebelumnya dengan menggunakan 
logika deduktif dan komparatif.  
C.Hasil Penelitian dan Pembahasan  

Biografi Mulyadhi Kartanegara 
Lahir di Tangerang pada 11 

Juni 1959, Mulyadi Kartanegara 

adalah salah satu intelektual muslim 
Indonesia yang memiliki konsen 
terhadap gagasan Islamisasi ilmu 
pengetahuan. Ia mengenyam 
pendidikan di SD Legok Tangerang 
dan melanjutkan pendidikannya di 
PGAN Ciputat pada tahun 1978. Ia 
mendapatkan beasiswa dari 
Departemen Agama RI untuk 
melanjutkan pendidikannya di 
University of Chicago, lebih tepatnya 
di Center for Middle Eastern Studies 
pada tahun 1986 hingga mendapat 
gelar Ph.D. Ia merupakan Profesor 
Filsafat Islam dan mengajar di jurusan 
filsafat di beberapa universitas seperti 
Sekolah Pascasarjana UIN Jakarta, 
universitas Paramadina Jakarta dan 
Institut Islam untuk Studi Lanjutan 
(ICAS) Jakarta. Ia juga menjabat 
sebagai direktur Pusat Penelitian dan 
Informasi Filsafat Islam (CIPSI) 
Jakarta dan Direktur Eksekutif 
Program Pascasarjana. Pusat Studi 
Agama dan Antar budaya UGM 
Yogyakarta, 2001-2003.(Trisnani et 
al., 2023a) 

Mulyadhi Kartanegara 
menyajikan keluasan wawasannya 
dan kekokohan argumennya melalui 
beberapa tulisannya. Adapun 
beberapa karyanya yang 
fenomenalpada bidang filsafat dan 
tasawuf seperti refleksi mistik Jalal al-
Din Rumi, Mendobrak Batas Waktu, 
Panorama Filsafat Islam, Jalal al-Din 
Rumi.Sufi Master and Great Poet, 
Pintu Gerbang Hikmah; Pengantar 
Filsafat Islam, Eksplorasi Tasawuf 
Lubuk, dan berbagai kajian tertulis 
lainnya. Sedangkan kerangka 
pemikiran Islamisasi Mulyadhi 
Kartanegara dituang secara terperinci 
pada salah satu bukunya yang 
berjudul “Menyibak Tirai Kejahilan: 
Pengantar Epistemologi Islam.” 
Penelusuran terhadap pemikiran 
Mulyadhi merupakan eksperensial 
autobiografis. Kegelisahannya akan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

267 
 

kebenaran menghantarkannya pada 
lika-liku pemikiran yang beragam. 
Dalam masa pencariannya, ia pernah 
berada pada titik skeptis akan 
keberadaan Tuhan. Hal ini tentu 
mempengaruhi corak intelektualnya. 
Hingga ketika ia berada pada puncak 
kegelisahan intelektual, iapun 
menyadari bahwa keraguan tersebut 
merupakan dampak dari kesalahan 
berpikir.(Salam, 2020) 

Hal ini terjadi karena 
pendalamannya pada filsafat Barat 
tanpa adanya landasan fundamental 
yang kokoh berupa aqidah dan tauhid. 
Dengan keadaan tersebut, Mulyadhi 
mulai berpaling kepada filsafat religius 
melalui berbagai pemikiran filosof 
muslim. Dengannya Mulyadhi mampu 
mensintesiskan antara filsafat dan 
tasawuf, bahkan mengkritik pemikiran 
Barat dengan berbagai argumen 
pembuktian akan ketidak kokohan 
filsafat Barat. 
Biografi Seyyed Hossain Nashr 

Biografi Singkat Seyyed 
Hossain Nashr, lahir di Iran pada 
tahun 1933. Ia menerima pelatihan 
akademis di Amerika Serikat, lulus 
dari Massachusetts Institute of 
Technology dengan gelar sarjana 
Fisika dan Matematika. Kemudian, ia 
melanjutkan ke Harvard University 
dengan konsentrasi ilmu Geologi dan 
Geofisika. Setelah itu, ia 
menyelesaikan Ph.D-nya dalam 
bidang Sejarah Sains dan Filsafat. 
Setelah lulus, Nashr kembali ke Iran 
dan di sana ia diangkat sebagai 
profesor filsafat di Universitas 
Teheran, khususnya dalam bidang 
filsafat esoteris. Kemudian, ia 
melanjutkan pendidikan post doktoral 
dalam “Sistem Pendidikan 
Tradisional” kepada beberapa pakar 
seperti Assar, Tabataba’i dan 
Qazwini.(Muhammad, 2023a) 

Pada tahun 1973, Nashr 
mendirikan Imperial Iran Academy of 

Philosophy di bawah naungan Ratu 
Iran. Lembaga ini dibuat dalam rangka 
mengkaji dan menyebarkan ilmu-ilmu 
tradisional, khususnya filsafat Islam 
dan hebatnya, lembaganya itu telah 
memikat para cendekiawan, baik dari 
Timur dan Barat, seperti Henry Corbin 
dan Toshihiko Izutsu. Namun pasca 
revolusi Iran tahun 1979, Nashr 
terpaksa harus angkat kaki lagi dari 
Iran dan pindah kembali ke Amerika 
Serikat. Sejak 1984, ia telah 
memegang posisi sebagai Profesor 
Perbandingan Agama dan Studi Islam 
di George Washington 
University.(Syahidu, 2021a) 

Dalam urusan karya tulis, 
Nashr telah menulis lebih dari lima 
puluh buku, ratusan artikel dan 
mengajar berbagai mata kuliah mulai 
dari, kosmologi tradisional Islam, 
metafasika, sains, filsafat, teologi, 
tasawuf, seni dan arsitektur Islam 
menuju modernitas dan pluralisme 
agama. Ia telah banyak berkontribusi 
dan menjadi penyunting beberapa 
buku antologi dan ensiklopedi, seperti 
Spiritualitas Islam (1991) yang 
merupakan bagian dari buku 
Spiritualitas Dunia, Sejarah Filsafat 
Islam (1996), Antologi Filsafat Persia 
(1999, 2000) dan Warisan Sufisme 
(1999). 

Selain karya-karya akademis 
tersebut, Nashr juga menulis 
beberapa buku yang ditujukan bagi 
khalayak umum dalam rangka 
memperkenalkan Islam dalam 
kaitannya dengan modernitas, seperti 
Islam Tradisional dalam Dunia 
Modern (1985), Islam dan Nasib 
Manusia Modern (1975) dan Panduan 
Anak Muda Islam atas Dunia Modern 
(1998). Karya-karya Nasr banyak 
diterjemahkan ke berbagai bahasa: 
Indonesia, Jepang, Bosnia, Turki, 
Arab, Urdu, Persia, Polandia, Tamil, 
Prancis, Belanda dan lain-lain (total 
ada dua puluh dua bahasa). Dua 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

268 
 

bukunya yang terakhir, Jiwa Islam: 
Mempertahankan Nilai Kemanusiaan 
(2004) dan Taman Kebenaran: Visi 
dan Janji Sufi, Tradisi Mistik Islam 
(2007) adalah buah karya yang 
menyajikan wajah Islam dan sufisme 
dengan memesona kepada 
masyarakat di seluruh dunia. Selain 
itu Nasr juga sangat aktif menerbitkan 
jurnal-jurnal ilmiah yang terkait 
dengan filsafat perennial dan 
tradisionalis. (Sunawir et al., 2025a) 

Syed Hossein Nasr adalah 
salah satu pemikir sains Islam yang 
mengkritik tajam dan respon yang 
mendalam terkait paradigma sains 
Barat modern melalui beberapa karya 
ilmiah serta ceramah yang beliau 
orasikan dan sampaikan seperti buku 
The Encounter of Man and Nature 
(1968), buku Man and Nature: The 
Spiritual Crisis of Modern Man. (1968), 
buku Islam and the Plight of Modern 
Man (1975), dan buku Religion and 
the Order of Nature (1996). Pada 
karyanya berjudul The Encounter of 
Man and Nature itulah pertama kali 
mengilhami gagasan, pandangan 
serta buah pikiran terkait relasi sains 
modern dan agama. Afirmasi Nasr 
bahwa Sains Islami hanya dapat 
diperoleh dengan akal Allah tidak 
hanya pada akal manusia, tetapi pada 
kedudukan akal, kedudukan akal ada 
di hati, bukan di kepala, karena akal 
tidak lebih dari refleksi 
spiritual.(Alinata et al., 2024) 
Pemikiran Hossein Nasr Mengenai 
Sains dan Islam 

Pada pandangan Nasr, sains 
dalam Islam pada awalnya tidak 
dipisahkan dari dimensi spiritual. Pada 
masa kejayaan peradaban Islam, 
ilmuwan Muslim seperti Al-Biruni, Ibn 
Sina (Avicenna), dan Al-Ghazali tidak 
hanya mengeksplorasi alam fisik, 
tetapi juga berusaha memahami alam 
semesta sebagai manifestasi dari 
kehendak Tuhan. Mereka melihat 

sains sebagai sarana untuk 
mendekatkan diri kepada Tuhan, 
dengan memahami ciptaan-Nya. Nasr 
menekankan bahwa dalam tradisi 
Islam, sains dan agama tidak 
dipandang sebagai dua entitas yang 
terpisah. Dalam pandangannya, sains 
dan agama seharusnya saling 
melengkapi dan tidak bertentangan. 
Sains, jika dipahami dengan benar, 
adalah jalan untuk memahami 
kebesaran Tuhan melalui ciptaan-
Nya.(Nasr, 1989) 

Seyyed Hossein Nasr 
mengkritik sains modern yang, 
menurutnya, telah terpisah dari nilai 
nilai spiritual dan moral. Ia 
berpendapat bahwa sains modern, 
yang berkembang sejak zaman 
Renaisans, telah menjadi sekuler dan 
materialistik, memfokuskan diri pada 
aspek duniawi tanpa 
mempertimbangkan dimensi spiritual 
atau metafisik. (Pratiwi & Mustafa, 
2023)Nasr menyebutkan bahwa sains 
modern cenderung memisahkan 
antara dunia fisik dan dunia spiritual. 
Sains dikembangkan dengan 
paradigma reduksionis, di mana 
segala sesuatu berusaha dijelaskan 
dengan hukum-hukum fisika dan 
materialisme semata, tanpa 
memberikan tempat bagi aspek non-
fisik atau transendental. Nasr juga 
mencatat bahwa banyak ilmuwan 
modern, meskipun telah membuat 
penemuan-penemuan luar biasa, 
cenderung tidak memikirkan tujuan 
akhir dari pencarian ilmu 
tersebut.(Amril et al., 2025) 

Pada hal ini Seyyed Hossein 
Nasr menjelaskan bahwa integrasi 
Islam dan sains merupakan suatu 
metodologi ijtihad yang berkaitan 
dengan prinsip kesatuan kebenaran. 
Integrasi ini akan memungkinkan kita 
untuk menerapkan ideologi Islam di 
panggung dunia dan memperluasnya 
ke situasi baru, yang mana hal ini akan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

269 
 

menjadi pertanda kebangkitan 
umat.(Sunawir et al., 2025b) Menurut 
Sayyed Hossen Nasr, ada banyak 
usaha intelektual yang digunakan 
dalam Islamisasi Pengetahuan. 
Islamisasi ilmu pengetahuan berarti 
mengintegrasikan berbagai topik ke 
dalam pandangan dunia Islam. 
Dimensi dan parameter dari usaha 
penting ini sedang diperdebatkan di 
banyak institusi dan oleh banyak 
pemikir terkemuka di dunia Islam saat 
ini.(Sambas & Barat, 2020) 

Menurut Seyyed Hossein Nasr, 
Islam dan sains memiliki hubungan 
yang erat. Dalam bukunya yang 
berjudul “Islam, Sains, dan Muslim : 
Pergulatan Spiritualitas dan 
Rasionalitas” membahas pandangan 
Islam tentang sains dan teknologi. 
Seyyed menekankan pentingnya 
memahami sains dalam konteks 
spiritualitas dan kepercayaan Islam, 
sehingga sains dapat digunakan untuk 
memperkuat keyakinan dan keimanan 
umat Muslim. Nasr juga menyoroti 
pentingnya mempertahankan 
identitas dan budaya Islam dalam 
menghadapi kemajuan sains dan 
teknologi modern.(Akhsanudin, 
2024a) 

Adapun Sayyed Hossein Nasr 
mulai fokus pada integrasi antara 
Islam dan Sains setelah 
menyelesaikan pendidikan di 
Universitas Harvard. Hal ini tercermin 
dalam disertasinya yang 
dipublikasikan oleh universitas 
tersebut.(Syahidu, 2021b) Lebih 
lanjut, terdapat beberapa tiga poin 
yang bisa ditarik pada pemikiran Nasr 
terkait relasi agama dan sains. 
Adapun tiga poin tersebut yakni: 
a) Poin pertama adalah terkait 

penegasan Nasr terhadap begitu 
pentingnya adanya pengkajian 
sejarah dan filsafat dalam dunia 
sains.  

Hendaknya umat Islam 
melihat adanya fakta sejarah 
bahwa umat Islam dahulu juga 
pernah mengalami masa golden 
age sebelum adanya masa 
kemunduran seperti yang marak 
dibicarakan ini. Dengan 
melakukan pengkajian sejarah 
umat Islam, maka diharapkan 
umat Islam itu sendiri bisa kembali 
menemui jati diri yang 
sebenarnya, yakni sebagai umat 
yang pernah merasakan masa 
keemasan. Hal tersebut juga 
diharapkan bisa memberikan 
harapan dan rasa optimistis dalam 
diri untuk kembali mencapai 
kejayaan tersebut. Selain dari 
pada itu, ada fakta yang secara 
terang-terangan dalam agama 
Islam, bahwa Islam adalah agama 
yang sangat menganjurkan untuk 
mengkasi sains dan teknologi, 
bukan malah meninggalkannya. 
Maka, hal tersebut juga 
mengarahkan umat Islam untuk 
mempelajari sains dan teknologi 
yang berasal dari bangsa Barat. 
Dalam gagasan yang tekah 
dinyatakan ini menurut Nasr, ilmu 
pengetahuan yang berasal dari 
barat bukan tidak bersifat tidak 
netral. Namun yang ingin 
ditegaskan oleh Nasr adalah 
Islam yang tumbuh dalam nilai-
nilai keislam tidaklah pantas 
hanya mengambil ilmu yang 
berasal dari barat tanpa 
pertimbangan dan tanpa kritik 
terhadap ilmu tersebut.(Syahidu, 
2021b) 

b) Kedua, salah satu isu utama yang 
kini menjadi perhatian bersama 
antara sains dan agama adalah 
krisis ekologi lingkungan.  

Pada pandangan ini Nasr 
yang dikutip oleh Dharma dalam 
hubungan antara keduanya, 
perdebatan yang muncul tidak 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

270 
 

hanya terbatas pada aspek 
intelektual, tetapi lebih pada 
masalah etika. Hal ini terjadi 
karena dunia Barat telah 
memisahkan ilmu pengetahuan 
modern dari tanggung jawab etis 
dalam penerapannya. Krisis 
lingkungan sendiri berakar pada 
peristiwa besar di Eropa, yaitu 
Revolusi Industri, yang didukung 
oleh kemajuan sains modern 
secara masif. Ilmu pengetahuan 
modern bersifat bebas nilai, 
sehingga teknologi dan 
pengetahuan digunakan manusia 
untuk menguasai serta 
mengendalikan alam. Menurut 
Seyyed Hossein Nasr, paradigma 
sains modern cenderung 
mekanistik dan materialistik, yang 
pada akhirnya mengikis 
pemahaman metafisik tentang 
alam semesta.(Dharma & Manufa, 
2024) 

c) Ketiga, gagasan tentang 
Islamisasi sains.  

Selain dua poin yang telah 
dibahas sebelumnya terkait 
hubungan antara agama dan 
sains, ada satu aspek penting 
yang perlu dipahami, terutama 
oleh para akademisi yang tertarik 
dengan Islamisasi sains. Dalam 
pandangan awalnya, Nasr 
menjelaskan bahwa sains 
merupakan bidang yang memiliki 
perspektif khusus. Ini terlihat 
dalam pernyataannya: "science 
arose under particular 
circumstances in the West with 
certain philosophical 
presumptions about the nature of 
reality" (sains muncul dalam 
kondisi tertentu di Barat dengan 
asumsi filosofis tertentu mengenai 
hakikat realitas). Terkait dengan 
Sains Islam, Seyyed Hossein 
Nasr mengungkapkan bahwa 
dalam pandangan Islam, 

sebagaimana dalam banyak 
doktrin Timur lainnya, tujuan 
utama dari pengetahuan bukanlah 
sekadar menemukan hal-hal yang 
tidak diketahui di luar diri pencari 
atau melampaui batas-batas yang 
telah diketahui. Sebaliknya, 
pengetahuan dipahami sebagai 
perjalanan kembali kepada Asal 
dari segala sesuatu, yaitu sumber 
eksistensi yang tidak hanya ada di 
dalam hati manusia tetapi juga 
dalam setiap atom alam 
semesta.(Dharma & Manufa, 
2024) 

Ungkapan Hoseein Nasr di 
atas pada dasarnya mengandung 
makna bahwa dalam Islam, serta 
dalam doktrin-doktrin Timur lainnya, 
terdapat pemahaman mendalam yang 
menyatakan bahwa tujuan utama 
pengetahuan bukan hanya untuk 
menemukan hal-hal yang sebelumnya 
tidak diketahui. Sebaliknya, 
pengetahuan bertujuan untuk 
memahami esensi kembalinya segala 
sesuatu dari keragaman menuju 
kesatuan dengan sumber asalnya. 
Oleh karena itu, pengetahuan tidak 
hanya berdampak pada aspek 
material, tetapi juga menghasilkan 
pengaruh immaterial yang mendalam, 
yang berakar di dalam hati 
manusia.(Akhsanudin, 2024b) 

Menurut Seyyed Hossein Nasr, 
Islam dan sains memiliki hubungan 
yang erat. Seyyed menekankan 
pentingnya memahami sains dalam 
konteks spiritualitas dan kepercayaan 
Islam, sehingga sains dapat 
digunakan untuk memperkuat 
keyakinan dan keimanan umat 
Muslim. Nasr juga menyoroti 
pentingnya mempertahankan 
identitas dan budaya Islam dalam 
menghadapi kemajuan sains dan 
teknologi modern. (Bistara, 2020) 

 Secara keseluruhan, 
pandangan Sayyed Hossein Nasr 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

271 
 

tentang integrasi sains dan Islam 
menegaskan pentingnya membangun 
kembali paradigma ilmu yang berakar 
pada nilai-nilai spiritual Islam. (Ilhami, 
2010)Ia tidak menolak sains modern 
sepenuhnya, tetapi mengkritik arah 
dan fondasi filosofisnya yang sekuler. 
Melalui gagasan Islamisasi sains dan 
konsep Scientia Sacra, Nasr 
menawarkan model keilmuan yang 
menyatukan aspek rasional, empiris, 
dan spiritual. Dalam konteks 
pendidikan Islam, pemikiran ini dapat 
diimplementasikan dengan 
menanamkan kesadaran tauhid dalam 
seluruh cabang ilmu pengetahuan, 
sehingga sains tidak lagi bersifat 
bebas nilai, melainkan menjadi jalan 
untuk mengenal dan mendekatkan diri 
kepada Tuhan 
Konsep Integrasi Agama dan Sains 
dalam Pandangan Mulyadhi 
Kartanegara 

Menurut Mulyadhi dikotomi 
agama dan sains berdampak negatif 
dari kaca mata agama, disiplin ilmu 
umum seperti fisika, matematika, 
biologi, dan lain-lain dianggap profan 
dan netral. Muatan agama hanya 
terdapat pada, misalnya, tafsir, hadits, 
fiqih dan lain-lain.(Kartanegara, 2003) 
Padahal menurut Mulyadhi dalam 
mengamati fenomena alam (objek 
ilmu umum) dapat dengan mudah 
menjumpai nilai-nilai agama. Ini tidak 
berarti disiplin ilmu agama dipandang 
rendah dibandingkan ilmu umum. 
Keduanya harus dianggap mulia dan 
setara, yang satu menjadi ayat 
kauniyyah (ilmu umum) dan yang satu 
lagi menjadi ayat qauliyyah (ilmu 
agama), yang setatusnya bersatu 
sebagai ayat-ayat Allah untuk 
dijadikan sebagai objek ilmu.(Trisnani 
et al., 2023b) 

Dikotomi sains dan agama juga 
membuat kelompok pendukungnya 
masing- masing berada pada dua titik 
ekstrim yang berbeda. Sains modern 

(ilmu umum) menganggap objek ilmu 
yang valid hanya yang bisa 
diobservasi oleh indra zahir, 
sebaliknya bagi pendukung ilmu 
agama justru objek nonfisik seperti 
Tuhan dan malaikat (ataupun jiwa) 
merupakan objek mulia, menguatkan 
dan meningkatkan status ilmiah para 
pengkajinya, juga akan mendapatkan 
kebahagiaan yang luar bisa. Kontras 
dengan kedua kubu tersebut, bagi 
ilmuwan Muslim klasik metafisika 
adalah mahkota ilmu, sedangkan bagi 
saintis Barat fisika adalah sains sejati 
yang harus diteladani tanpa 
mempedulikan objek matematik dan 
metafisik. Ketimpangan ini menjadi 
problem serius terhadap sistem 
klasifikasi ilmu yang seimbang antara 
ilmu metafisika dan fisika. 
(Kartanegara, 1999) Mulyadhi 
mengupayakan sebuah integrasi (atau 
reintegrasi) yang bersifat rekonstruksi 
(menata ulang) sistem keilmuan 
secara holistik agar tidak terjadi 
problem seperti yang tersebut di atas. 
Singkatnya, rekonstruksi yang 
dimaksudkan Mulyadhi dapat 
ditegaskan yaitu meramu secara kritis 
bahan-bahan yang ada pada tradisi 
intelektual Islam yang telah dibina 
selama lebih dari satu millenium oleh 
para filosof dan ilmuwan Muslim 
klasik. Sedangkan holistik dapat 
dikatakan bahwa dilihat dari aspek 
ontologis, objek sains bukan hanya 
fisik tetapi juga nonfisik seperti Tuhan, 
malaikat, dan jiwa baik jiwa binatang 
dan planet-planet maupun manusia 
sebagai substansi yang immaterial. 
(Faizin, 2017) 

Walaupun demikian, integrasi 
harus diupayakan hingga tingkat 
epistemologis, jika tidak maka yang 
terjadi hanya menghimpun dalam 
ruang yang sama dua entitas yang 
berjalan sendiri-sendiri.  Dalam hal ini 
Mulyadhi menganut pendapat Syed 
Husein Nasr yang menyatakan bahwa 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

272 
 

sebenarnya hal ini terjadi dikarenakan 
adanya “philosophical doubt” atau 
keraguan terhadap otoritas dan 
validitas filsafat yang mengakibatkan 
filsafat mulai ditinggalkan. Akibatnya, 
pengetahuan khususnya filsafat mulai 
diadopsi oleh Barat dan mengalami 
sekularisasi dengan menghilangkan 
unsur relijius, agar filsafat lebih 
bersifat rasional dan mudah diterima. 
(Salam, 2020) 

Adapun kritik Mulyadhi 
terhadap bangunan ilmu modern yang 
dibangun di atas fondasi rasionalisme-
empiris adalah pandangannya yang 
parsial, mereduksi pandangan alam 
dengan berdalih bahwa setelah Tuhan 
menciptakan alam ini maka dia tidak 
lagi memiliki campur tangan 
terhadapnya. Pandangan tersebut 
disebut sebagai teori pembuatan jam 
(clock maker theory) yang lahir dari 
rahim paradigma Cartesian-
Newtonian. Berawal dari paradigma 
Cartesian-Newtonian lalu melahirkan 
banyak paham seperti, deisme, 
naturalisme, materialisme, dan 
sekulerisme. Aliran pemikiran yang 
lahir akibat dari inspirasinya terhadap 
paradigma Cartesian-Newtonian 
inilah yang menjadi sasaran respon 
kritis Mulyadhi. Mulyadhi dalam 
menjawab sekaligus merupakan 
tepisan atas pandangan tersebut 
meminjam teori baik dari ilmuan Barat 
yang termasuk sebagai penemuan 
kontemporer, dia juga menggunakan 
pandangan ilmuan dan filosof Islam 
yang lebih komprehensif dalam 
menjawab tantangan 
tersebut.(NENENG, 2021)  

Berdasarkan analisis penulis 
dari ungkapan tersebut terdapat tiga 
relevansi islamisasi ilmu yang dapat 
dikembangkan oleh Mulyadhi dengan 
pengembangan ilmu pengetahuan 
diantaranya, pengislaman nalar pada 
manusia, menghidupkan pola berfikir 
saintifik, dan yang terakhir 

menghidupkan kembali ilmu-ilmu 
rasional dalam Islam. Berikut hasil dari 
penelitian yang dapat penulis uraikan 
sebagai berikut 
a. Mengislamkan Nalar 

Pada pandangan ini 
menurut Mulyadi titik utama pada 
islamisasi ilmu adalah 
pengislaman terhadap objek ilmu 
pengetahuan. Islamisasi ilmu 
merupakan salah satu upaya 
Mulyadhi untuk menciptakan 
kajian yang dalam dan luas 
mengenai fisika dan metafisika 
dalam cara kerja ilmiah. Islamisasi 
ilmu termasuk upaya untuk 
mengislamkan nalar manusia 
dalam kebenaran pengetahuan. 
Yang diharapkan dalam 
kesadaran manusia dapat 
menyentuh esensial dari sebuah 
realitas mengenai keberadaan 
Tuhan. Maka disinilah sebagai titik 
tolak dari gagasan islamisasi ilmu 
sebagai nalar umat manusia. 
Karena dunia yang sebenarnya 
adalah tercipta oleh hasil ciptaan 
pikir manusia dan tindakan 
manusia dalam suatu 
kelompok.(Huda & Kartanegara, 
2015) 

b. Menghidupkan pola berpikir 
saintific 

Pada hal ini Mulyadi juga 
mengungkapkan bahwa dari latar 
perkembangan pola berpikir 
saintifik penulis melihat adanya 
relevansi islamisasi ilmu untuk 
melampaui pandangan sekuler 
dalam gagasan non-Aristotelian. 
Gagasan ini kemudian telah 
menolak mentah kategori sebab 
formal dan final yang dapat 
menyesatkan para pemikir besar, 
yaitu: Newton, Darwin, Laplace. 
Yang dikarenakan perlu 
pengupayaan penerapan kembali 
secara programatik dari sebab-
sebab formal dan final dalam 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

273 
 

penjelasan tradisi ilmiah. Yang 
bertujuan sebagai 
mengintegrasikan metode ilmiah 
sains dan agama. (Muzhiat & 
Kartanegara, 2020) 

c. Menghidupkan ilmu-ilmu rasional  
Ilmu pengetahuan berpusat 

pada sekularisasi nalar pada 
pijakan teori sekuler Barat. 
Sehingga semua ini menghasilkan 
orang-orang yang licik pada 
keterampilan dalam anggapan 
moralitas sebagai alat untuk 
mencapai kepentingan pribadi. 
Maka mutu sumber daya manusia 
akan mengalami penurunan yang 
cukup memprihatinkan, yang 
dikarenakan tenaga yang terampil 
akan memanfaatkan peluang 
dalam kekuasaan, korupsi serta 
beberapa kejahatan politik yang 
tersebar luas, dan nalar sekuler 
yang salah kaprah. Hal ini kan 
mendominan cacat pengetahuan 
bagi umat manusia. Menurut 
penulis dalam pandangan 
Mulyadhi menggambarkan 
tentang islamisasi ilmu bisa 
menjadi salah satu pintu gerbang 
menuju cahaya pembaharu bagi 
kaum intelektual muslim 
selanjutnya. Bermula dari 
pengalaman bagi Mulyadhi akan 
mendorong keseimbangan antara 
pengetahuan intelektual dan 
kesadaran nurani. Sehingga 
keberanian berjumpa dengan 
perdebatan, toleransi, dan belajar 
yang berpijak pada pengalaman 
dianggap amat penting bagi 
perkembangan ilmu 
pengetahuan. Mulyadhi telah 
menekankan kemampuan nalar 
manusia dalam filsafat 
ilmunya.(Ikhwan, 2014) 

Dengan demikian, konsep 
integrasi sains dan Islam yang 
ditawarkan oleh Mulyadhi 
Kartanegara memiliki implikasi 

penting bagi pendidikan Islam. 
Pendidikan Islam tidak hanya 
berorientasi pada penguasaan 
pengetahuan agama atau sains 
secara terpisah, tetapi harus 
menumbuhkan kesadaran bahwa 
keduanya bersumber dari kebenaran 
yang sama, yaitu wahyu Allah. Sistem 
pendidikan Islam yang ideal menurut 
Mulyadhi adalah yang mampu 
mengembangkan potensi akal, hati, 
dan intuisi secara seimbang, sehingga 
melahirkan insan kamil yang berilmu, 
beretika, dan berkesadaran tauhid. 
Dalam konteks ini, integrasi 
epistemologis menjadi dasar bagi 
pembaruan kurikulum dan metode 
pembelajaran di lembaga pendidikan 
Islam agar lebih holistik dan tidak 
terjebak pada dikotomi ilmu. 
PEMBAHASAN 
Langkah-langkah Pengintegrasian 
Islam dan Sains dalam 
Pembelajaran  

Dalam ranah wawasan Al 
Qur’an, epistemologi ilmu (sains) 
maupun filsafat, perlu dilihat dari 
perspektif dialog atau bahkan 
integrasi. Oleh karena itu, pendidikan 
Islam harus memiliki kaitan erat 
dengan dimensi praktis sosial karena 
senantiasa memiliki dampak sosial 
dan dituntut untuk responsif terhadap 
realitas sosial sehingga tidak terbatas 
pada ruang lingkup pemikiran teoritis-
konseptual Dunia kependidikan Islam 
menghadapi problematika yang cukup 
pelik. Yaitu, ketika kemajuan teknologi 
informasi yang pada titik tertentu 
membawa efek negatif secara moral 
kepada pembentukan kepribadian 
Muslim. Pada saat yang sama materi 
pemelajaran tentang keimanan sudah 
tidak mampu lagi membekali subyek 
didik agar memiliki immunitas 
keimanan dan mampu memproteksi 
diri dari efek negatif tersebut Pada 
bagian uraian ini, peneliti akan 
menampilkan beberapa model 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

274 
 

integrasi yang merupakan hasil 
analisis dari kajian literatur dengan 
analisis jurnal dengan paradigma 
Nasr. Berdasarkan informasi yang 
dikumpulkan dari beberapa jurnal 
terpilih, maka model integrasi sains 
dan agama terhadap pendidikan 
dapat diuaraikan macam-macamnya 
sebagai berikut: 

1. Perubahan Institusi Pendidikan ke 
Arah Integrasi  

Yang dimaksudkan sebagai 
model perubahan institusi 
pendidikan ke arah integrasi sains 
dan agama adalah perubahan 
secara menyeluruh tidak hanya 
konsepsi kurikulum, tetapi juga 
menyangkut nama institusi. Praktek 
ini di Indonesia telah dijalankan 
misalnya perubahan Institut Agama 
Islam Negeri (IAIN) menjadi 
Universitas Islam Negeri (UIN). 
Demikian pula, tumbuh suburnya 
sekolah berbasis Islam Terpadu 
(IT) pada jenjang sekolah dasar 
dan menengah. Tidak sedikit 
ditemui sejumlah pesantren yang 
mengadopsi Pendidikan umum 
dalam pembelajarannya. Hal ini 
menjadi semakin lengkap dan 
integratif.(Bidin et al., 2020) 

Jika nama institusi sudah 
mengandung makna integrasi sains 
dan agama, maka konsepsi dasar 
kurikulum yang terintegrasi jelas 
menjadi sesuatu yang pokok, dan 
bukan saja menjadi konsep 
semata, melainkan menjadi tujuan 
luhur dan mendasar bagi semua 
civitas akademika, lalu 
dilaksanakan tindakan yang nyata. 
Penerapan pembelajaran yang 
terintegrasi antar Islam dan sains 
hanya dapat dilakukan apabila 
seluruh tenaga pendidik memiliki 
tingkat kemampuan seimbang 
dalam penguasaan sains dan 
pemahaman nilai-nilai agama. 
Tuntutan agar pendidik memiliki 

kemampuan seimbang hendak-lah 
perlu diwujudkan secara serius, 
bukan hanya sekedar wacana dan 
cenderung dihindari oleh beberapa 
pihak. Pimpinan institusi selaku 
ujung tombang dalam program ini 
harus konsisten,dan tentunya 
menyiapkan desaign program 
untuk keseimbangan keilmuan 
tenaga pendidik, baik berupa diklat 
maupun program selainnya. 
Terhadap peserta didik dalam 
penanaman integrasi, bisa 
dilakukan dengan program 
pengadaan asrama yang dinilai 
sangat efektif dalam proses 
integrasi sains dan agama. Asrama 
dapat membentuk karakter peserta 
didik sebagai lingkungan dengan 
warna karakter ilmiah 
relegius(Bidin et al., 2020) 

2. Model Integrasi Keilmuan Berbasis 
Tasawuf  

Pemikiran ini melandaskan 
integrasi sains dan agama pada 
konsepsi tasawwuf. Sayyed 
Hossein Nasr adalah seorang 
praktisi tasawuf yang berhasil 
meletakkan pondasi tasawuf falsafi 
dalam pemikirannya. Dengan 
menggunakan istilah 
tradisionalisme, Nasr berusaha 
membawa umat islam kembali 
kepada masa ke-emas-an islam 
yang menjunjung tinggi 
spiritualitas, tradisi tasawuf, dan 
ajaran ajaran tradisi kenabian. 
Nashr sendiri adalah pelaku 
spiritual melalui jalur thoriqoh yang 
khusus, dan sangat terpengaruh 
oleh ajaran Fritjof Schuon (Syaikh 
Isa Nuruddin) dalam thoriqoh-nya. 

Model Integrasi Keilmuan 
Berbasis Tasawuf Pemikiran ini 
melandaskan integrasi sains dan 
agama pada konsepsi tasawwuf. 
Sayyed Hossein Nasr adalah 
seorang praktisi tasawuf yang 
berhasil meletakkan pondasi 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

275 
 

tasawuf falsafi dalam 
pemikirannya. Dengan 
menggunakan istilah 
tradisionalisme, Nasr berusaha 
membawa umat islam kembali 
kepada masa ke-emas-an islam 
yang menjunjung tinggi 
spiritualitas, tradisi tasawuf, dan 
ajaran ajaran tradisi kenabian. 
Nashr sendiri adalah pelaku 
spiritual melalui jalur thoriqoh yang 
khusus, dan sangat terpengaruh 
oleh ajaran Fritjof Schuon (Syaikh 
Isa Nuruddin) dalam thoriqoh-nya. 

3. Paradigma Qur’ani pada Kurikulum  
Model integrasi sains dan 

agama dalam model paradigma 
Qur’ani pada kurikulum maksudnya 
adalah pengisyaratan secara jelas 
ayat-ayat Al-Qur’an pada seluruh 
materi pada kurikulum. Semua ilmu 
yang menghasilkan pola pikir dan 
tata cara hidup diyakini merupakan 
bagian yang pasti dari apayang 
dipesankan ayat ayat Al-Qur’an. 
Pengembangan ilmu pengetahuan 
dan teknolgi berikut hasil teknologi 
kekinian berupakan alat-alat yang 
canggih pada era digital ini juga 
merupakan bagian dari 
pengamalan ayat- ayat Al-Qur’an. 
Secara teknis, implementasi 
paradiqma Qur’ani pada 
kurikuluam diawali dengan dari 
penetapan materi pokok 
berdasarkan isyarat ilmiah Al-
Qur’an. Selanjutnya kebijakan 
umum itu dilakukan dengan tiga 
tahapan, yakni: (a). Persiapan 
dengan melakukan kegiatan 
penyamaan mindset atau persepsi; 
(b). Perencanaan dengan 
mendesaignan dan penetapan 
materi pokok terpilih, review, serta 
revisi kurikulum, kemudian 
dilanjutkan dengan desain rencana 
dan strategi riset dan pengabdian 
terhdap Masyarakat; (c). Aplikasi 
desaign dengan pelaksanaan 

penelitian serta pengembangan, 
proses pendidikan serta 
pembelajaran, dan pengabdian 
terhdap masyarakat 

4. Model Konstruksi Sains Islam  
Ke Indonesian Model ini 

dilandasi dari pendapat Amin 
Abdullah dalam hal 
penyelenggaraan pendidikan 
dengan keilmuan yang terintegrasi 
serta saling terkoneksi secara 
terpadu. Konstruksi pemikiran 
model ini dilandasi dua hal berikut: 
(a). Usaha pengembangan 
kurikulum sains berbasis Islam 
meliputi aspek sains Islam 
kealaman, dan sains Islam sosial 
humaniora; (b). Sesuai dengan 
konteks pendidikan, integrasi juga 
mengharuskan kurikulum 
memasukkan aspek konteks 
bangsa Indonesia yang berbudaya. 
Dengan demikian, struktur 
pengetahuan yang dihasilkan akan 
sesuai dengan realitas ditengah 
masyarakat. Kurikulum adalah 
salah satu komponen terpenting 
dalam sistem pendidkan apalagi 
lembaga pendidikan formal. Secara 
kontekstual, kurikulum harus 
mampu mengambil sisi kultur 
kemasyarakatan dan dipadukan 
dengan sains, serta agama. 
Bahkan setiap institusi tentunya 
berada pada wilayah budaya lokal 
yang berbeda, dan ini harus 
disikapi.(Muhammad, 2023a) 

Interpretasi Dan Relevansi Temuan 
Bagi Pembaharuan Pendidikan 
Islam Di Era Modern 
1. Temuan Nasr untuk 

Pembaharuan Pendidikan Islam 
Kritik Sayyed Hossein Nasr 

terhadap desakralisasi ilmu 
menunjukkan bahwa 
pembaharuan pendidikan Islam 
perlu diarahkan untuk 
mengembalikan hakikat dan 
tujuan sejatinya, yakni 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

276 
 

membentuk manusia yang tidak 
hanya unggul secara intelektual 
tetapi juga memiliki kedalaman 
moral dan spiritual (ma’rifah). 
(Akhsanudin, 2024b)Pendidikan 
Islam seharusnya tidak berhenti 
pada penguasaan kompetensi 
teknis, melainkan menanamkan 
kesadaran kosmis bahwa ilmu 
pengetahuan merupakan sarana 
untuk mengenal dan mendekat 
kepada Tuhan. Oleh karena itu, 
pembaharuan kurikulum perlu 
menambahkan komponen yang 
mengaitkan materi sains dengan 
tafsir kosmis atau ayat-ayat 
kauniyyah serta etika lingkungan 
hidup. Dalam konteks praktis, 
kurikulum sains di madrasah atau 
UIN dapat memuat modul yang 
secara eksplisit menjelaskan 
hubungan antara konsep ilmiah 
dengan nilai-nilai tauhid, seperti 
bioetika Islam, etika lingkungan, 
dan sejarah perkembangan sains 
dalam peradaban Islam. Selain 
itu, pelatihan guru juga perlu 
mencakup aspek pedagogi 
spiritual agar proses 
pembelajaran tidak sekadar 
mentransfer pengetahuan, tetapi 
juga menanamkan nilai-nilai 
ketuhanan dan kemanusiaan 
universal. 

2. Temuan Mulyadhi untuk 
Pembaharuan Pendidikan Islam 

Sementara itu, pemikiran 
Mulyadhi Kartanegara 
memberikan arah pembaharuan 
yang lebih struktural. Gagasan 
rekonstruksi epistemologis yang 
ia tawarkan menekankan bahwa 
integrasi sains dan Islam tidak 
cukup dengan menempelkan 
materi keagamaan pada 
kurikulum sains semata, tetapi 
harus dilakukan melalui penataan 
ulang terhadap cara berpikir dan 
pengklasifikasian 

ilmu.(Kartanegara, 1999) 
Pendidikan Islam harus mampu 
menggabungkan sumber 
pengetahuan yang bersifat 
empiris, rasional, dan intuitif yakni 
indra, akal, dan hati (qalb) dalam 
kerangka epistemologi yang 
bersumber dari tauhid. Implikasi 
praktis dari pemikiran ini adalah 
perlunya desain kurikulum 
integratif yang menyusun 
kompetensi berdasarkan tingkat 
epistemik (empiric, rasional, 
reflektif), serta pelaksanaan 
program peningkatan kapasitas 
guru agar mampu menerapkan 
pendekatan berbasis triple source 
dalam pengajaran. Pada tataran 
kelembagaan, gagasan Mulyadhi 
juga menuntut adanya kebijakan 
struktural di tingkat universitas 
atau madrasah yang mendukung 
penerapan paradigma integratif 
secara sistemik, sebagaimana 
transformasi kelembagaan dari 
IAIN menjadi UIN yang membuka 
ruang bagi penyatuan disiplin ilmu 
agama dan ilmu umum. 

3. Perbandingan Konseptual antara 
Pemikiran Sayyed Hossein Nasr 
dan Mulyadhi Kartanegara 
mengenai Pembaharuan 
Pendidikan Islam di Era Modern 

Pemikiran Sayyed Hossein 
Nasr dan Mulyadhi Kartanegara 
memiliki hubungan yang saling 
melengkapi dalam konteks 
pembaharuan pendidikan Islam di 
era modern. Keduanya berangkat 
dari keresahan yang sama 
terhadap krisis spiritual dan 
intelektual dalam dunia 
pendidikan akibat sekularisasi dan 
dikotomi ilmu. Nasr mengarahkan 
pembaharuan pendidikan Islam 
melalui penguatan dimensi 
spiritual, moral, dan kesadaran 
ekologis, sedangkan Mulyadhi 
mengarahkan pembaharuan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

277 
 

melalui rekonstruksi epistemologi 
dan restrukturisasi kurikulum agar 
lebih integratif dan sesuai dengan 
nilai-nilai Islam. 

Sinergi kedua pemikiran ini 
melahirkan paradigma pendidikan 
Islam yang holistik, yakni 
pendidikan yang tidak hanya 
menekankan aspek kognitif dan 
teknis, tetapi juga membangun 
kesadaran spiritual, etika sosial, 
serta tanggung jawab terhadap 
lingkungan dan kemanusiaan. 
Dengan demikian, pembaharuan 
pendidikan Islam yang 
berlandaskan pada pemikiran 
Nasr dan Mulyadhi dapat 
diarahkan pada dua dimensi 
utama: pertama, dimensi nilai, 
yaitu spiritualisasi ilmu dan 
pembentukan karakter beradab; 
dan kedua, dimensi struktural, 
yaitu perbaikan sistem 
epistemologis, kurikulum, dan 
metode pembelajaran yang 
mencerminkan integrasi sains dan 
Islam secara 
menyeluruh.(Chanifudin & 
Nuriyati, 2020) 

Keduanya memberi fondasi 
yang kuat bagi pendidikan Islam 
modern untuk menghadapi 
tantangan globalisasi, krisis 
moral, dan fragmentasi ilmu 
pengetahuan, sekaligus menjadi 
dasar filosofis bagi lahirnya 
pendidikan Islam yang 
berkeadaban (civilized education) 
pendidikan yang 
mengintegrasikan iman, ilmu, dan 
amal dalam membentuk manusia 
paripurna  

E. Kesimpulan 

Pandangan Sayyed Hossein 
Nasr tentang integrasi sains dan Islam 
dalam pendidikan Islam berlandaskan 
pada konsep scientia sacra atau ilmu 
suci. Ia menilai bahwa sains modern 

telah mengalami desakralisasi karena 
terlepas dari nilai-nilai spiritual dan 
tauhid. Bagi Nasr, ilmu tidak boleh 
dipisahkan dari agama, sebab 
keduanya merupakan jalan menuju 
pengenalan terhadap Tuhan. Oleh 
karena itu, pendidikan Islam harus 
diarahkan untuk mengembalikan 
makna sakral ilmu dengan menjadikan 
proses belajar sebagai sarana 
mendekatkan diri kepada Allah SWT. 
Pendidikan tidak sekadar 
menekankan aspek rasional dan 
teknis, tetapi juga harus membentuk 
kesadaran spiritual, moral, dan 
tanggung jawab manusia terhadap 
alam semesta sebagai khalifah Allah 
di bumi. 

Sementara itu, Mulyadhi 
Kartanegara menekankan pentingnya 
Islamisasi epistemologi sebagai dasar 
integrasi antara sains dan Islam. Ia 
berpendapat bahwa ilmu harus 
dipahami secara menyeluruh melalui 
tiga sumber pengetahuan: indra, akal, 
dan intuisi, yang semuanya dipandu 
oleh wahyu. Pendidikan Islam 
menurut Mulyadhi harus mampu 
menyeimbangkan dimensi rasional 
dan spiritual, sehingga melahirkan 
manusia berilmu yang berakhlak serta 
sadar akan nilai-nilai ketuhanan. 
Integrasi ilmu baginya tidak cukup 
pada level kurikulum, tetapi harus 
sampai pada tataran filosofis dan 
metodologis agar ilmu pengetahuan 
benar-benar berakar pada pandangan 
hidup Islam yang holistik. 

Dengan demikian, sintesis 
pemikiran keduanya memberikan 
kontribusi penting bagi pembaharuan 
pendidikan Islam di era modern, yaitu 
dengan menghadirkan model 
pendidikan yang integratif antara ilmu 
dan agama, menyatukan aspek 
spiritual dan rasional, serta 
menumbuhkan kesadaran ekologis 
dan moral. Pemikiran Nasr 
memberikan arah nilai dan etika, 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

278 
 

sedangkan pemikiran Mulyadhi 
memberi arah metodologis dan 
struktural bagi transformasi 
pendidikan Islam agar lebih relevan 
dengan tantangan global sekaligus 
tetap berpijak pada prinsip-prinsip 
tauhid. 

. 

DAFTAR PUSTAKA 

Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S., 

Chotimah, O., & Merliyana, S. J. 

(2022). Metode Penelitian Kualitatif 

Studi Pustaka. Jurnal Edumaspul, 

6(1), 974–980. 

Akhsanudin, M. (2024a). Kontekstualisi 

Pemikiran Sayyed Hossein Nasr 

Tentang Pendidikan Islam. 

Afkaruna: International Journal Of 

Islamic Studies (Aijis), 2(1), 34–47. 

Akhsanudin, M. (2024b). Kontekstualisi 

Pemikiran Sayyed Hossein Nasr 

Tentang Pendidikan Islam. 

Afkaruna: International Journal Of 

Islamic Studies (Aijis), 2(1), 34–47. 

Alinata, R., Dinillah, S., Sari, W. A., & 

Putri, Y. K. (2024). Integrasi Sains 

Dalam Perspektif Islan: Menjelajahi 

Hubungan Antara Keilmuan Dan 

Kehidupan Beragama (Kajian Tafsir 

Tarbawi). El-Fata J. Sharia Econ. 

Islam. Educ, 3(1), 37–50. 

Amril, M., Fitri, A., Dewi, E., & Hidayati, 

O. (2025). Integrasi Agama Dan 

Sains Dalam Perspektif Seyyed 

Hossein Nasr. Jurnal Ilmiah Wahana 

Pendidikan, 11(7. D), 11–20. 

Ardiansyah, A., & Ratnasari, D. (2023). 

Integrasi Pendidikan Islam Dan 

Pembelajaran Sains Perspektif Al 

Quran. Pendas: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Dasar, 8(3), 1741–1761. 

Bidin, I., Zein, M. Z., & Vebrianto, R. 

(2020). Beberapa Model Integrasi 

Sains Dan Islam Serta Implikasinya 

Terhadap Pendidkan Islam. Bedelau: 

Journal Of Education And Learning, 

1(1), 33–42. 

Bistara, R. (2020). Islam Dan Sains 

Menurut Sayyed Nasr Nasr. 

Prosiding Konferensi Integrasi 

Interkoneksi Islam Dan Sains, 2, 

113–117. 

Chanifudin, C., & Nuriyati, T. (2020). 

Integrasi Sains Dan Islam Dalam 

Pembelajaran. Asatiza, 1(2), 212–

229. 

Dharma, A. P., & Manufa, S. (2024). 

Seyyed Hossein Nasr: Kritik Islam 

Atas Sekularism Lingkungan. El-

Faqih: Jurnal Pemikiran Dan 

Hukum Islam, 10(1), 53–76. 

Faizin, F. (2017). Integrasi Agama Dan 

Sains Dalam Tafsir Ilmi Kementerian 

Agama Ri. Jurnal Ushuluddin, 25(1), 

19–33. 

Hidayatullah, S. (2018). Konsep Ilmu 

Pengetahuan Syed Hussein Nashr: 

Suatu Telaah Relasi Sains Dan 

Agama. Jurnal Filsafat, 28(1), 111–

139. 

Huda, M., & Kartanegara, M. (2015). 

Islamic Spiritual Character Values 

Of Al-Zarnūjī’s Ta ‘Līm Al-Muta 

‘Allim. Mediterranean Journal Of 

Social Sciences, 6(4), 229–235. 

Ikhwan, A. (2014). Integrasi Pendidikan 

Islam (Nilai-Nilai Islami Dalam 

Pembelajaran). Ta’allum: Jurnal 

Pendidikan Islam, 2(2), 179–194. 

Ilhami, H. (2010). Harmonisasi Agama 

Dan Sains Menurut Seyyed Hossein 

Nasr Dan Implementasinya Bagi 

Pengembangan Studi Islam Di Ptai. 

Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan 

Humaniora, 8(2), 187–212. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

279 
 

Kartanegara, R. M. (1999). Islamisasi 

Ilmu Pengetahuan Dan Telaah Kritis 

Terhadap Epistemologi Barat. 

Refleksi: Jurnal Kajian Agama Dan 

Filsafat, 1(3), 149–162. 

Kartanegara, R. M. (2003). Menyibak 

Tirai Kejahilan: Pengantar 

Epistemologi Islam. Mizan. 

Lubis, A. H., Helmiati, H., & Nazir, M. 

(2025). Konsep Integrasi Islam Dan 

Sains: Peluang Dan Tantangan Bagi 

Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga. Jurnal Penelitian Ilmu 

Pendidikan Indonesia, 4(1), 30–37. 

Makbarizan. (2014). Integrasi Ilmu 

Perbandingan Antara Uin Suska 

Riau Dan Universitas Ummu Al 

Quran Makkah. Suska Pres. 

Muhammad, A. (2023a). Relevansi 

Pemikiran Seyyed Hossein Nasr 

Tentang Integrasi Islam Dan Sains 

Terhadap Pendidikan Islam Di 

Indonesia. Edumulya: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 1(2), 8–24. 

Muhammad, A. (2023b). Relevansi 

Pemikiran Seyyed Hossein Nasr 

Tentang Integrasi Islam Dan Sains 

Terhadap Pendidikan Islam Di 

Indonesia. Edumulya: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 1(2), 8–24. 

Muzhiat, A., & Kartanegara, M. (2020). 

Integrasi Ilmu Dan Agama; Studi 

Atas Paradigma Integrasi, 

Komparasi, Difusi Menuju 

Perguruan Tinggi Keagamaan Islam 

Negeri (Ptkin) Yang Unggul. Al 

Qalam, 37(1), 69–88. 

Nasr, S. H. (1989). Existence (Wujūd) 

And Quiddity (Māhiyyah) In Islamic 

Philosophy. International 

Philosophical Quarterly, 24(4), 409–

428. 

Neneng, R. (2021). Karakteristik Integrasi 

Ilmu Dan Agama Menurut Pemikiran 

Mulyadi Kartanegara. (Doctoral 

Dissertation, Uin Raden Intan 

Lampung). 

Nurcholis, M. (2021). Integrasi Islam Dan 

Sains: Sebuah Telaah Epistemologi. 

Falasifa: Jurnal Studi Keislaman, 

12(1), 116–134. 

Pratiwi, N., & Mustafa, M. (2023). 

Analisis Perspektif Ismail Raji Al-

Faruqi Dan Seyyed Hossein Nasr 

Tentang Islam Dan Sains. Al-

Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan 

Studi Islam, 4(1), 69–77. 

Rijal, S. (2016). Integrasi Keilmuan 

Umum Dan Agama. Jurnal Al-Ulum, 

Universitas Islam Madura, 3(1), 12. 

Safitri, N., & Amril, M. (2025). Kemajuan 

Dan Kemunduran Dinasti Safawi Di 

Persia. Al-Ihda’: Jurnal Pendidikan 

Dan Pemikiran, 20(2), 2119–2126. 

Salam, A. M. I. (2020). Pemikiran Kritis 

Mulyadhi Terhadap Bangunan Ilmu 

Modern. Ri’ayah: Jurnal Sosial Dan 

Keagamaan, 5(01), 1–11. 

Sambas, J. R. S. K. P., & Barat, T. S.-S. K. 

(2020). Islamisasi Sains Menurut 

Sayyed Hossein Nasr. 

Sunawir, N. W., Dewi, E., & Nurcahyani, 

E. M. R. (2025a). Integrasi Agama 

Dan Sains Dalam Perspektif Hossein 

Nasr. At-Tasyrih: Jurnal Pendidikan 

Dan Hukum Islam, 11(1), 220–231. 

Sunawir, N. W., Dewi, E., & Nurcahyani, 

E. M. R. (2025b). Integrasi Agama 

Dan Sains Dalam Perspektif Hossein 

Nasr. At-Tasyrih: Jurnal Pendidikan 

Dan Hukum Islam, 11(1), 220–231. 

Syahidu, A. (2021a). Metodologi Sains 

Menurut Seyyed Hossein Nashr 

(Studi Atas Krisis Ekologi). 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

280 
 

Prosiding Konferensi Integrasi 

Interkoneksi Islam Dan Sains, 3, 8–

14. 

Syahidu, A. (2021b). Metodologi Sains 

Menurut Seyyed Hossein Nashr 

(Studi Atas Krisis Ekologi). 

Prosiding Konferensi Integrasi 

Interkoneksi Islam Dan Sains, 3, 8–

14. 

Trisnani, A., Rukmana, F. H., & 

Istiqomah, I. (2023a). Telaah Atas 

Gagasan Islamisasi Ilmu 

Pengetahuan Mulyadhi Kartanegara 

Dan Penerapannya Pada Universitas 

Islam. Risâlah Jurnal Pendidikan 

Dan Studi Islam, 9(1), 15–29. 

Trisnani, A., Rukmana, F. H., & 

Istiqomah, I. (2023b). Telaah Atas 

Gagasan Islamisasi Ilmu 

Pengetahuan Mulyadhi Kartanegara 

Dan Penerapannya Pada Universitas 

Islam. Risâlah Jurnal Pendidikan 

Dan Studi Islam, 9(1), 15–29. 

  

 


