Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

ANALISIS KOMPARATIF PANDANGAN SAYYED HOSSEIN NASR DAN
MULYADHI KARTANEGARA TENTANG INTEGRASI SAINS DAN ISLAM
SERTA RELEVANSINYA BAGI PEMBAHARUAN PENDIDIKAN ISLAM

Sifaul Khusnah?, Imron Rossidy?
L.2Pasca Sarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang
! syifaulchusna01@gmail.com 2 imron@pai.uin-malang.ac.id

ABSTRACT

This study examines the integration of science and Islam through a comparative
analysis of the perspectives of Seyyed Hossein Nasr and Mulyadhi Kartanegara and
explores their relevance for the renewal of Islamic education in the modern era. The
problem addressed in this research is the persistent dichotomy between religious
knowledge and modern science within Islamic educational institutions, which has
resulted in intellectual fragmentation and a decline in spiritual and ethical orientation.
The objective of this study is to analyze and compare the epistemological,
ontological, and axiological foundations of both thinkers regarding the integration of
science and Islam, as well as to identify their implications for the reform of Islamic
education. This research employs a qualitative library research method, utilizing
primary sources from the works of Nasr and Kartanegara, supported by relevant
books, journal articles, and academic studies. Data were analyzed through
descriptive, interpretative, and comparative approaches. The findings reveal that
Seyyed Hossein Nasr emphasizes the concept of scientia sacra, advocating the
resacralization of knowledge and the reintegration of spiritual and ethical
dimensions into modern science. Meanwhile, Mulyadhi Kartanegara focuses on
epistemological reconstruction by integrating sensory perception, rational intellect,
and spiritual intuition within a unified Islamic worldview. The study concludes that
the synthesis of both perspectives offers a comprehensive framework for the
renewal of Islamic education, combining spiritual depth with epistemological rigor to
address contemporary educational challenges.

Keywords: integration of science and Islam, Seyyed Hossein Nasr, Mulyadhi
Kartanegara.

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji integrasi sains dan Islam melalui analisis komparatif
pemikiran Seyyed Hossein Nasr dan Mulyadhi Kartanegara serta relevansinya bagi
pembaharuan pendidikan Islam di era modern. Permasalahan utama yang dikaji
adalah masih kuatnya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum dalam sistem
pendidikan Islam, yang berdampak pada fragmentasi keilmuan serta melemahnya
dimensi spiritual dan etika. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan
membandingkan landasan epistemologis, ontologis, dan aksiologis kedua tokoh
dalam memahami relasi sains dan Islam, serta merumuskan implikasinya bagi
reformasi pendidikan Islam. Metode yang digunakan adalah penelitian kepustakaan
(library research) dengan pendekatan kualitatif, menggunakan karya-karya Seyyed
Hossein Nasr dan Mulyadhi Kartanegara sebagai sumber primer yang didukung

262



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

oleh literatur sekunder berupa buku dan artikel ilmiah relevan. Analisis data
dilakukan secara deskriptif, interpretatif, dan komparatif. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Seyyed Hossein Nasr menekankan pentingnya scientia sacra,
yaitu pengembalian dimensi kesakralan ilmu dan integrasi nilai spiritual dalam sains
modern. Sementara itu, Mulyadhi Kartanegara menekankan rekonstruksi
epistemologi Islam melalui integrasi indra, akal, dan intuisi (qalb) dalam kerangka
tauhid. Penelitian ini menyimpulkan bahwa sintesis pemikiran kedua tokoh tersebut
memberikan landasan konseptual yang kuat bagi pembaharuan pendidikan Islam
yang holistik, integratif, dan berkeadaban.

Kata Kunci: integrasi sains dan
Kartanegara.

A.Pendahuluan

Perdebatan antara agama dan
sains telah menjadi isu sentral dalam
sejarah pemikiran manusia. Sejak
zaman Kkuno, para pemikir telah
berupaya untuk menemukan titik temu
antara iman dan akal. Namun, dengan
pesatnya perkembangan iImu
pengetahuan modern, terutama sejak
abad pencerahan, perdebatan ini
semakin intensif. Polarisasi antara
agama dan sains seringkali
digambarkan sebagai konflik yang tak
terelakkan antara dua domain
pengetahuan yang berbeda. Lebih
lanjut, hadirnya westernisasi dan
sekularisasi iimu pengetahuan
mengakibatkan umat Islam dalam
keadaan loss of adab yaitu umat Islam
dalam kondisi loss of spirituality (umat
Islam menderita pengasingan, hilang
etika dan ingkar hukum, serta
kehilangan moral dengan dikuasi
materialisme dan arogansi) dan loss
of identity (perasaan
ketidakpercayaan diri umat Islam akan
identitasnya dan merasa inferior di
tengah gegap gempita iImu
pengetahuan modern). Relasi antara
sains dan agama sudah dikenali
dengan sifatnya berbentuk konfliktual,
independen, dialogis maupun
integrasi. Corak yang hanya dari segi
epistemologinya tetapi juga terletak
dalam metodologinya.(Bistara, 2020)

Islam, Seyyed Hossein Nasr, Mulyadhi

Secara empiris, dikotomi ilmu
tersebut masih tampak jelas dalam
sistem pendidikan Islam di Indonesia.
Misalnya, masih ada pemisahan
antara lembaga pendidikan yang
berorientasi keagamaan (madrasah,
pesantren) dengan lembaga yang
berorientasi sains dan teknologi. Hal
ini berdampak pada lahirnya generasi
yang cerdas secara intelektual, tetapi
lemah dalam spiritualitas dan etika
keislaman. Sebaliknya, ada pula
kelompok yang kuat dalam
keagamaan, namun kurang
memahami perkembangan sains dan
teknologi  modern.  Kondisi  ini
menunjukkan bahwa integrasi ilmu
dan agama dalam pendidikan Islam
masih menjadi persoalan serius yang
menuntut penyelesaian teoritis dan
praktis.

Secara teoritis, hubungan
antara sains dan agama dapat
dikategorikan dalam empat model:
konfliktual, independen, dialogis, dan
integrative. Dalam masyarakat
modern, masih kuat anggapan bahwa
agama dan ilmu merupakan dua
entitas yang tidak bisa dipertemukan,
karena memiliki objek kajian, metode
penelitian, dan kriteria kebenaran
yang berbeda. Ilmu dianggap tidak
memerlukan agama, dan sebaliknya,
agama tidak relevan bagi
pengembangan ilmu. Pandangan
dikotomis ini perlu diluruskan agar

263



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

tidak menimbulkan kesalahpahaman
epistemologis dan moral.(Rijal, 2016)

Dengan anggapan tersebut
menjadi keharusan integrasi Islam
dengan sains bagi umat Islam sangat
diperlukan oleh kedua belah pihak.
Islam  memerlukan sains  untuk

memperkokoh  dogma  ajarannya
sedangkan sainstis memerlukan
pembimbing orientasi Islam kearah
sebagai yang seharusnya.

Melengkapi pernyataan Emanual Kant
mengatakan bahwa indera dapat
menyerap sesuatu, akal dapat
memikirkan sesuatu, sehingga
pengetahuan, maka menghasilkan
agama ilmu dapat membimbing ilmu
pengetahuan kea rah yang benar,
yakni untuk kebaikan manusia dan
keseimbangan alam
semesta.(Nurcholis, 2021)

Untuk mengatasi problem
tersebut, dibutuhkan upaya integrasi
antara Islam dan sains yang tidak
hanya berhenti pada tingkat wacana,
tetapi sampai pada perubahan
paradigma pendidikan. Islam
memerlukan sains untuk
memperkokoh ajarannya, sementara
sains memerlukan Islam  untuk
memberikan arah moral dan tujuan
kemanusiaan. Sebagaimana
ditegaskan Nurcholis akal dan indera
hanya menghasilkan pengetahuan
empiris, tetapi agama memberikan
orientasi nilai yang membimbing ilmu
menuju kemaslahatan dan
keseimbangan alam semesta.
Dengan demikian, integrasi antara
keduanya merupakan keniscayaan
bagi lahirnya sistem pengetahuan
yang utuh dan berkeadaban.(Lubis et
al., 2025)

Melihat hubungan antara Islam
dan Sains, dua tokoh penting yang
sering diacungi sebagai pemikir utama
adalah Seyyed Hossein Nasr dan
Mulyadhi  kartanegara. Keduanya
adalah intelektual Muslim yang

mengemukakan  gagasan-gagasan
mereka tentang sain dan
hubungannya dengan Islam dalam
konteks ekonomi Syariah. Mulyadhi
kartanegara dan Nasr memiliki
pemahaman yang mendalam tentang
ajaran Islam dan kotribusi sains dalam
konteks nilai-nilai agama. (Safitri &
Amril, 2025)

Seyyed Hossein Nasr
merupakan seorang filsuf dan sarjana
Islam yang juga mempelajari kaitan
antara agama dan Sains. Nasr
menekankan pentingnya memahami
hubungan antara sains dan agama
dalam konteks keberlanjutan,
keseimbangan dan keadilan ekonomi.
(Hidayatullah,  2018) Pertemuan
antara Islam dan sains telah menjadi
subjek perdebatan dan eksplorasi
yang menarik selama beberapa
dekade terakhir. Dalam dunia yang
semakin  terhubung dan saling
bergantung, isu-isu terkait ilmu
pengetahuan dan agama menjadi
semakin penting untuk dipelajari dan
dipahami. Nasr menyoroti terjadinya
desakralisasi terhadap ilmu dalam
dunia modern, di mana pengetahuan
dipisahkan dari dimensi metafisik dan
wahyu. Menurutnya, sains
seharusnya tidak bersifat netral atau
bebas nilai, melainkan terikat pada
prinsip-prinsip spiritual dan etis yang
luhur. Pandangan ini mengarah pada
konsep "sains sakral" (sacred
science), yang melihat alam sebagai
manifestasi dari kebijaksanaan llahi,
bukan sekadar objek eksperimental.
Dalam konteks umat Islam modern,
Nasr juga mengkritik pemisahan
antara ilmu agama dan ilmu dunia
yang menjauhkan pendidikan dari visi
Islam yang menyeluruh.(Safitri &
Amril, 2025)

Adapun Mulyadhi kartanegara
mengupayakan mengintegrasikan
ilmu umum dengan ilmu agama tidak
mungkin tercapai hanya dengan

264



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

mengumpulkan dari dua himpun
keilmuan yang memiliki basis yang
berbeda (sekuler dan religius). Maka
baik dari itu sebaliknya, integrasi
harus diupayakan sehingga sampai ke
tingkat epistemologi. Dengan
menggabungkan dari kedua
himpunan ilmu tersebut yang bisa
dikatakan berbeda, seperti yang
terjadi selama ini tanpa diikuti
konstruksi  epistemologis  bukan
membuahkan integrasi, melainkan
hanya seperti menghimpunkan dalam
ruang yang sama dua entitas berjalan
masing-masing.(Makbarizan, 2014)
Menurut Mulyadhi Kartanegara
sebagaimana yang telah dikutip dari
M. Zuldin integrasi harus dilakukan
hingga pencapaian ontologis,
klasifikasi ilmu, dan metodologis. Dari
ketiga tingkat tersebut melahirkan
integrasi objek-objek ilmu, ilmu teoritis
dan praktis. Mulyadhi mengatakan
bahwa integrasi ilmu dan agama
berbeda di ruang lingkup epistemologi
islam, yang terlihat dari sisi ontologis
objek ilmu itu tidak kemungkinan
hanya bersifat fisik saja
(indrawi).Melainkan ada matematika
dan metafisika. Sehingga terlihat dari
sisi epistemologinya sumber ilmu
pengetahuan adalah indra, akal, dan
hati.(Muhammad, 2023a)

Oleh karena itu, penelitian ini
penting dilakukan karena
menawarkan analisis  komparatif
terhadap dua tokoh besar yang sama-
sama berupaya menjembatani sains
dan agama melalui pendekatan
filosofis yang mendalam. Analisis ini
diharapkan dapat memberikan
kontribusi teoretis bagi
pengembangan epistemologi Islam
kontemporer, sekaligus menjadi dasar
konseptual bagi pengembangan
pendidikan Islam yang integratif di
Indonesia.

Penelitian-penelitian terdahulu
sebagian besar masih membahas

pandangan satu tokoh secara terpisah
tanpa melakukan perbandingan yang
mendalam antara pemikir Islam
kontemporer. Sebagai contoh, sebuah
penelitian oleh Muhammad Abduh
membahas “Relevansi Pemikiran
Seyyed Hossein Nasr tentang
Integrasi Islam dan Sains terhadap
Pendidikan Islam di Indonesia”.
Penelitian ini  menunjukkan bahwa
pemikiran Nasr menekankan bahwa
Islam dan sains tidak dapat
dipisahkan dalam ranah
epistemologis, ontologis, dan
aksiologis namun penelitian tersebut
tidak melakukan kajian komparatif
dengan pemikir lain dari konteks
Indonesia.(Muhammad, 2023hb)
Selanjutnya, penelitian oleh Adnan
Ardiansyah & Dwi Ratnasari yang
berjudul “Integrasi Pendidikan Islam
dan Pembelajaran Sains Perspektif
Al-Qur'an” berkonsentrasi pada aspek
kurikulum dan metode pembelajaran
dalam penggabungan pendidikan
Islam dan sains, tetapi tidak menyoroti
kerangka pemikiran tokoh spesifik
secara filosofis/epistemologis.
(Ardiansyah & Ratnasari, 2023)
Kemudian, kajian oleh Abdul Hadi
Lubis et al. berjudul “Konsep Integrasi
Islam dan Sains: Peluang dan
Tantangan bagi UIN Sunan Kalijaga”
mengungkap peluang dan tantangan
institusional dalam integrasi ilmu dan
Islam pada institusi pendidikan tinggi
Islam

Dengan demikian penelitian ini
memiliki tingkat orisinalitas (novelty)
yang tinggi karena berupaya mengisi
kekosongan kajian mengenai
perbandingan pandangan antara dua
tokoh penting dalam wacana integrasi
sains dan Islam, yaitu Seyyed Hossein
Nasr dan Mulyadhi Kartanegara.
B. Metode Penelitian

Penelitian ini  menggunakan
pendekatan penelitian kepustakaan

265



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

(library research) dengan metode
penelitian kualitatif. Penelitian ini
bertujuan untuk mengungkapkan,
menganalisis, dan
menginterpretasikan objek penelitian
dalam keadaan tertentu dengan
pendekatan deskriptif, sehingga dapat
memberikan gambaran objektif
tentang kondisi aktual dari objek yang
diteliti. Penelitian kepustakaan
melibatkan serangkaian kegiatan
yang berkaitan dengan pengumpulan
data pustaka, membaca, mencatat,
dan mengolah bahan penelitian.
(Adlini et al., 2022) Disebut sebagai
penelitian kepustakaan karena data
yang diteliti berasal dari naskah-
naskah yang bersumber dari literatur
kepustakaan. Dalam penelitian ini,
data yang dikumpulkan berasal dari
beberapa sumber karya Sayyed
Hossein Nasr dan Mulyadhi
Kartanegara sebagai sumber data
utama, serta jurnal, buku, artikel,
makalah, dan hasil penelitian lain
yang relevan dengan fokus penelitian
ini.  Teknik pengumpulan data
mencakup penggunaan sumber data
primer dari beberapa buku yang
relevan dengan topik bahasan, serta
sumber data sekunder dari literatur
lain seperti jurnal yang relevan untuk
memperkaya analisis dalam penelitian
ini. Data-data yang terkumpul dari
berbagai literatur kemudian diolah dan
dianalisis dengan diawali mereduksi
data, kemudian mengidentifikasinya,
lalu membangun kategorisasi terkait
aspek epistemologis, ontologis, dan
aksiologisnya. Berikutnya ialah tahap
sintesis, yakni merumuskan suatu
pernyataan proporsional dari proses
sebelumnya dengan menggunakan
logika deduktif dan komparatif.

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan

Biografi Mulyadhi Kartanegara
Lahir di Tangerang pada 11
Juni 1959, Mulyadi Kartanegara

adalah salah satu intelektual muslim
Indonesia yang memiliki konsen
terhadap gagasan Islamisasi ilmu
pengetahuan. la mengenyam
pendidikan di SD Legok Tangerang
dan melanjutkan pendidikannya di
PGAN Ciputat pada tahun 1978. la
mendapatkan beasiswa dari
Departemen Agama RI  untuk
melanjutkan pendidikannya di
University of Chicago, lebih tepatnya
di Center for Middle Eastern Studies
pada tahun 1986 hingga mendapat
gelar Ph.D. la merupakan Profesor
Filsafat Islam dan mengajar di jurusan
filsafat di beberapa universitas seperti
Sekolah Pascasarjana UIN Jakarta,
universitas Paramadina Jakarta dan
Institut Islam untuk Studi Lanjutan
(ICAS) Jakarta. la juga menjabat
sebagai direktur Pusat Penelitian dan
Informasi  Filsafat Islam (CIPSI)
Jakarta dan Direktur Eksekutif
Program Pascasarjana. Pusat Studi
Agama dan Antar budaya UGM
Yogyakarta, 2001-2003.(Trisnani et
al., 2023a)

Mulyadhi Kartanegara
menyajikan keluasan wawasannya
dan kekokohan argumennya melalui
beberapa tulisannya. Adapun
beberapa karyanya yang
fenomenalpada bidang filsafat dan
tasawuf seperti refleksi mistik Jalal al-
Din Rumi, Mendobrak Batas Waktu,
Panorama Filsafat Islam, Jalal al-Din
Rumi.Sufi Master and Great Poet,
Pintu Gerbang Hikmah; Pengantar
Filsafat Islam, Eksplorasi Tasawuf
Lubuk, dan berbagai kajian tertulis
lainnya. Sedangkan kerangka
pemikiran Islamisasi Mulyadhi
Kartanegara dituang secara terperinci
pada salah satu bukunya yang
berjudul “Menyibak Tirai Kejahilan:
Pengantar  Epistemologi  Islam.”
Penelusuran terhadap pemikiran
Mulyadhi merupakan eksperensial
autobiografis. Kegelisahannya akan

266



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

kebenaran menghantarkannya pada
lika-liku pemikiran yang beragam.
Dalam masa pencariannya, ia pernah
berada pada titik skeptis akan
keberadaan Tuhan. Hal ini tentu
mempengaruhi corak intelektualnya.
Hingga ketika ia berada pada puncak
kegelisahan intelektual, iapun
menyadari bahwa keraguan tersebut
merupakan dampak dari kesalahan
berpikir.(Salam, 2020)

Hal ini terjadi karena
pendalamannya pada filsafat Barat
tanpa adanya landasan fundamental
yang kokoh berupa agidah dan tauhid.
Dengan keadaan tersebut, Mulyadhi
mulai berpaling kepada filsafat religius
melalui berbagai pemikiran filosof
muslim. Dengannya Mulyadhi mampu
mensintesiskan antara filsafat dan
tasawuf, bahkan mengkritik pemikiran
Barat dengan berbagai argumen
pembuktian akan ketidak kokohan
filsafat Barat.

Biografi Seyyed Hossain Nashr

Biografi Singkat Seyyed
Hossain Nashr, lahir di Iran pada
tahun 1933. la menerima pelatihan
akademis di Amerika Serikat, lulus
dari Massachusetts Institute  of
Technology dengan gelar sarjana
Fisika dan Matematika. Kemudian, ia
melanjutkan ke Harvard University
dengan konsentrasi ilmu Geologi dan
Geofisika. Setelah itu, ia
menyelesaikan  Ph.D-nya  dalam
bidang Sejarah Sains dan Filsafat.
Setelah lulus, Nashr kembali ke Iran
dan di sana ia diangkat sebagai
profesor filsafat di  Universitas
Teheran, khususnya dalam bidang
filsafat esoteris. Kemudian, ia
melanjutkan pendidikan post doktoral
dalam “Sistem Pendidikan
Tradisional” kepada beberapa pakar
seperti Assar, Tabataba’i dan
Qazwini.(Muhammad, 2023a)

Pada tahun 1973, Nashr
mendirikan Imperial Iran Academy of

Philosophy di bawah naungan Ratu
Iran. Lembaga ini dibuat dalam rangka
mengkaji dan menyebarkan ilmu-ilmu
tradisional, khususnya filsafat Islam
dan hebatnya, lembaganya itu telah
memikat para cendekiawan, baik dari
Timur dan Barat, seperti Henry Corbin
dan Toshihiko Izutsu. Namun pasca
revolusi Iran tahun 1979, Nashr
terpaksa harus angkat kaki lagi dari
Iran dan pindah kembali ke Amerika
Serikat. Sejak 1984, ia telah
memegang posisi sebagai Profesor
Perbandingan Agama dan Studi Islam
di George Washington
University.(Syahidu, 2021a)

Dalam urusan karya tulis,
Nashr telah menulis lebih dari lima
puluh buku, ratusan artikel dan
mengajar berbagai mata kuliah mulai
dari, kosmologi tradisional Islam,
metafasika, sains, filsafat, teologi,
tasawuf, seni dan arsitektur Islam
menuju modernitas dan pluralisme
agama. la telah banyak berkontribusi
dan menjadi penyunting beberapa
buku antologi dan ensiklopedi, seperti
Spiritualitas  Islam  (1991) yang
merupakan  bagian dari  buku
Spiritualitas Dunia, Sejarah Filsafat
Islam (1996), Antologi Filsafat Persia
(1999, 2000) dan Warisan Sufisme
(1999).

Selain karya-karya akademis
tersebut, Nashr juga menulis
beberapa buku yang ditujukan bagi
khalayak umum dalam rangka
memperkenalkan Islam dalam
kaitannya dengan modernitas, seperti
Islam  Tradisional dalam Dunia
Modern (1985), Islam dan Nasib
Manusia Modern (1975) dan Panduan
Anak Muda Islam atas Dunia Modern
(1998). Karya-karya Nasr banyak
diterjemahkan ke berbagai bahasa:
Indonesia, Jepang, Bosnia, Turki,
Arab, Urdu, Persia, Polandia, Tamil,
Prancis, Belanda dan lain-lain (total
ada dua puluh dua bahasa). Dua

267



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

bukunya yang terakhir, Jiwa Islam:
Mempertahankan Nilai Kemanusiaan
(2004) dan Taman Kebenaran: Visi
dan Janji Sufi, Tradisi Mistik Islam
(2007) adalah buah karya yang
menyajikan wajah Islam dan sufisme
dengan memesona kepada
masyarakat di seluruh dunia. Selain
itu Nasr juga sangat aktif menerbitkan
jurnal-jurnal  ilmiah yang terkait
dengan filsafat perennial dan
tradisionalis. (Sunawir et al., 2025a)

Syed Hossein Nasr adalah
salah satu pemikir sains Islam yang
mengkritik tajam dan respon yang
mendalam terkait paradigma sains
Barat modern melalui beberapa karya
iimiah serta ceramah yang beliau
orasikan dan sampaikan seperti buku
The Encounter of Man and Nature
(1968), buku Man and Nature: The
Spiritual Crisis of Modern Man. (1968),
buku Islam and the Plight of Modern
Man (1975), dan buku Religion and
the Order of Nature (1996). Pada
karyanya berjudul The Encounter of
Man and Nature itulah pertama kali
mengilhami gagasan, pandangan
serta buah pikiran terkait relasi sains
modern dan agama. Afirmasi Nasr
bahwa Sains Islami hanya dapat
diperoleh dengan akal Allah tidak
hanya pada akal manusia, tetapi pada
kedudukan akal, kedudukan akal ada
di hati, bukan di kepala, karena akal
tidak lebih dari refleksi
spiritual.(Alinata et al., 2024)
Pemikiran Hossein Nasr Mengenai
Sains dan Islam

Pada pandangan Nasr, sains
dalam Islam pada awalnya tidak
dipisahkan dari dimensi spiritual. Pada
masa kejayaan peradaban Islam,
ilmuwan Muslim seperti Al-Biruni, lbn
Sina (Avicenna), dan Al-Ghazali tidak
hanya mengeksplorasi alam fisik,
tetapi juga berusaha memahami alam
semesta sebagai manifestasi dari
kehendak Tuhan. Mereka melihat

sains sebagai sarana untuk
mendekatkan diri kepada Tuhan,
dengan memahami ciptaan-Nya. Nasr
menekankan bahwa dalam tradisi
Islam, sains dan agama tidak
dipandang sebagai dua entitas yang
terpisah. Dalam pandangannya, sains
dan agama seharusnya saling
melengkapi dan tidak bertentangan.
Sains, jika dipahami dengan benar,
adalah jalan untuk memahami
kebesaran Tuhan melalui ciptaan-
Nya.(Nasr, 1989)

Seyyed Hossein Nasr
mengkritik sains modern  yang,
menurutnya, telah terpisah dari nilai
nilai  spiritual dan moral. la
berpendapat bahwa sains modern,
yang berkembang sejak zaman
Renaisans, telah menjadi sekuler dan
materialistik, memfokuskan diri pada
aspek duniawi tanpa
mempertimbangkan dimensi spiritual
atau metafisik. (Pratiwi & Mustafa,
2023)Nasr menyebutkan bahwa sains

modern cenderung memisahkan
antara dunia fisik dan dunia spiritual.
Sains dikembangkan dengan

paradigma reduksionis, di mana
segala sesuatu berusaha dijelaskan
dengan hukum-hukum fisika dan
materialisme semata, tanpa
memberikan tempat bagi aspek non-
fisik atau transendental. Nasr juga
mencatat bahwa banyak ilmuwan
modern, meskipun telah membuat
penemuan-penemuan luar biasa,
cenderung tidak memikirkan tujuan
akhir dari pencarian iImu
tersebut.(Amril et al., 2025)

Pada hal ini Seyyed Hossein
Nasr menjelaskan bahwa integrasi
Islam dan sains merupakan suatu
metodologi ijtihad yang berkaitan
dengan prinsip kesatuan kebenaran.
Integrasi ini akan memungkinkan kita
untuk menerapkan ideologi Islam di
panggung dunia dan memperluasnya
ke situasi baru, yang mana hal ini akan

268



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

menjadi pertanda kebangkitan
umat.(Sunawir et al., 2025b) Menurut
Sayyed Hossen Nasr, ada banyak
usaha intelektual yang digunakan
dalam Islamisasi  Pengetahuan.
Islamisasi ilmu pengetahuan berarti
mengintegrasikan berbagai topik ke
dalam pandangan dunia Islam.
Dimensi dan parameter dari usaha
penting ini sedang diperdebatkan di
banyak institusi dan oleh banyak
pemikir terkemuka di dunia Islam saat
ini.(Sambas & Barat, 2020)

Menurut Seyyed Hossein Nasr,
Islam dan sains memiliki hubungan
yang erat. Dalam bukunya yang
berjudul “Islam, Sains, dan Muslim :
Pergulatan Spiritualitas dan
Rasionalitas” membahas pandangan
Islam tentang sains dan teknologi.
Seyyed menekankan pentingnya
memahami sains dalam konteks
spiritualitas dan kepercayaan Islam,
sehingga sains dapat digunakan untuk
memperkuat keyakinan dan keimanan
umat Muslim. Nasr juga menyoroti
pentingnya mempertahankan
identitas dan budaya Islam dalam

menghadapi kemajuan sains dan
teknologi modern.(Akhsanudin,
2024a)

Adapun Sayyed Hossein Nasr
mulai fokus pada integrasi antara
Islam dan Sains setelah
menyelesaikan pendidikan di
Universitas Harvard. Hal ini tercermin

dalam disertasinya yang
dipublikasikan oleh universitas
tersebut.(Syahidu, 2021b) Lebih

lanjut, terdapat beberapa tiga poin

yang bisa ditarik pada pemikiran Nasr

terkait relasi agama dan sains.

Adapun tiga poin tersebut yakni:

a) Poin pertama adalah terkait
penegasan Nasr terhadap begitu
pentingnya adanya pengkajian
sejarah dan filsafat dalam dunia
sains.

b)

Hendaknya umat Islam
melihat adanya fakta sejarah
bahwa umat Islam dahulu juga
pernah mengalami masa golden
age sebelum adanya masa
kemunduran seperti yang marak
dibicarakan ini. Dengan
melakukan pengkajian sejarah
umat Islam, maka diharapkan
umat Islam itu sendiri bisa kembali
menemuli jati diri yang
sebenarnya, yakni sebagai umat
yang pernah merasakan masa
keemasan. Hal tersebut juga
diharapkan bisa memberikan
harapan dan rasa optimistis dalam
diri  untuk kembali mencapai
kejayaan tersebut. Selain dari
pada itu, ada fakta yang secara
terang-terangan dalam agama
Islam, bahwa Islam adalah agama
yang sangat menganjurkan untuk
mengkasi sains dan teknologi,
bukan malah meninggalkannya.
Maka, hal tersebut  juga
mengarahkan umat Islam untuk
mempelajari sains dan teknologi
yang berasal dari bangsa Barat.
Dalam gagasan yang tekah
dinyatakan ini menurut Nasr, ilmu
pengetahuan yang berasal dari
barat bukan tidak bersifat tidak
netral. Namun yang ingin
ditegaskan oleh Nasr adalah
Islam yang tumbuh dalam nilai-

nilai  keislam tidaklah pantas
hanya mengambil ilmu yang
berasal  dari barat tanpa

pertimbangan dan tanpa kritik
terhadap ilmu tersebut.(Syahidu,
2021b)

Kedua, salah satu isu utama yang
kini menjadi perhatian bersama
antara sains dan agama adalah
krisis ekologi lingkungan.

Pada pandangan ini Nasr
yang dikutip oleh Dharma dalam
hubungan antara  keduanya,
perdebatan yang muncul tidak

269



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

hanya terbatas pada aspek
intelektual, tetapi lebih pada
masalah etika. Hal ini terjadi
karena  dunia Barat telah
memisahkan ilmu pengetahuan
modern dari tanggung jawab etis
dalam  penerapannya. Krisis
lingkungan sendiri berakar pada
peristiva besar di Eropa, yaitu
Revolusi Industri, yang didukung
oleh kemajuan sains modern
secara masif. llmu pengetahuan
modern bersifat bebas nilai,
sehingga teknologi dan
pengetahuan digunakan manusia
untuk menguasai serta
mengendalikan alam. Menurut
Seyyed Hossein Nasr, paradigma
sains modern cenderung
mekanistik dan materialistik, yang
pada akhirnya mengikis
pemahaman metafisik tentang
alam semesta.(Dharma & Manufa,
2024)
Ketiga, gagasan
Islamisasi sains.
Selain dua poin yang telah
dibahas  sebelumnya terkait
hubungan antara agama dan
sains, ada satu aspek penting
yang perlu dipahami, terutama
oleh para akademisi yang tertarik
dengan Islamisasi sains. Dalam
pandangan awalnya, Nasr
menjelaskan bahwa sains
merupakan bidang yang memiliki
perspektif khusus. Ini terlihat
dalam pernyataannya: "science
arose under particular
circumstances in the West with
certain philosophical
presumptions about the nature of
reality” (sains muncul dalam
kondisi tertentu di Barat dengan
asumsi filosofis tertentu mengenai
hakikat realitas). Terkait dengan

tentang

Sains Islam, Seyyed Hossein
Nasr mengungkapkan bahwa
dalam pandangan Islam,

sebagaimana dalam  banyak
doktrin  Timur lainnya, tujuan
utama dari pengetahuan bukanlah
sekadar menemukan hal-hal yang
tidak diketahui di luar diri pencari
atau melampaui batas-batas yang
telah  diketahui.  Sebaliknya,
pengetahuan dipahami sebagai
perjalanan kembali kepada Asal
dari segala sesuatu, yaitu sumber
eksistensi yang tidak hanya ada di
dalam hati manusia tetapi juga

dalam  setiap atom  alam
semesta.(Dharma & Manufa,
2024)

Ungkapan Hoseein Nasr di
atas pada dasarnya mengandung
makna bahwa dalam Islam, serta
dalam doktrin-doktrin Timur lainnya,
terdapat pemahaman mendalam yang
menyatakan bahwa tujuan utama
pengetahuan bukan hanya untuk
menemukan hal-hal yang sebelumnya
tidak diketahui. Sebaliknya,
pengetahuan bertujuan untuk
memahami esensi kembalinya segala
sesuatu dari keragaman menuju
kesatuan dengan sumber asalnya.
Oleh karena itu, pengetahuan tidak
hanya berdampak pada aspek
material, tetapi juga menghasilkan
pengaruh immaterial yang mendalam,
yang berakar di dalam hati
manusia.(Akhsanudin, 2024b)

Menurut Seyyed Hossein Nasr,
Islam dan sains memiliki hubungan
yang erat. Seyyed menekankan
pentingnya memahami sains dalam
konteks spiritualitas dan kepercayaan
Islam, sehingga sains  dapat
digunakan untuk memperkuat
keyakinan dan keimanan umat
Muslim.  Nasr juga  menyoroti
pentingnya mempertahankan
identitas dan budaya Islam dalam
menghadapi kemajuan sains dan
teknologi modern. (Bistara, 2020)

Secara keseluruhan,
pandangan Sayyed Hossein Nasr

270



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

tentang integrasi sains dan Islam
menegaskan pentingnya membangun
kembali paradigma ilmu yang berakar
pada nilai-nilai spiritual Islam. (Ilhami,
2010)la tidak menolak sains modern
sepenuhnya, tetapi mengkritik arah
dan fondasi filosofisnya yang sekuler.
Melalui gagasan Islamisasi sains dan
konsep  Scientia  Sacra, Nasr
menawarkan model keilmuan yang
menyatukan aspek rasional, empiris,
dan  spiritual. Dalam  konteks
pendidikan Islam, pemikiran ini dapat
diimplementasikan dengan
menanamkan kesadaran tauhid dalam
seluruh cabang ilmu pengetahuan,
sehingga sains tidak lagi Dbersifat
bebas nilai, melainkan menjadi jalan
untuk mengenal dan mendekatkan diri
kepada Tuhan

Konsep Integrasi Agama dan Sains
dalam Pandangan Mulyadhi
Kartanegara

Menurut  Mulyadhi  dikotomi
agama dan sains berdampak negatif
dari kaca mata agama, disiplin ilmu
umum seperti fisika, matematika,
biologi, dan lain-lain dianggap profan
dan netral. Muatan agama hanya
terdapat pada, misalnya, tafsir, hadits,
figih dan lain-lain.(Kartanegara, 2003)
Padahal menurut Mulyadhi dalam
mengamati fenomena alam (objek
iImu umum) dapat dengan mudah
menjumpai nilai-nilai agama. Ini tidak
berarti disiplin ilmu agama dipandang
rendah dibandingkan ilmu umum.
Keduanya harus dianggap mulia dan
setara, yang satu menjadi ayat
kauniyyah (ilmu umum) dan yang satu
lagi menjadi ayat qauliyyah (ilmu
agama), yang setatusnya bersatu
sebagai ayat-ayat Allah  untuk
dijadikan sebagai objek ilmu.(Trisnani
et al., 2023b)

Dikotomi sains dan agama juga
membuat kelompok pendukungnya
masing- masing berada pada dua titik
ekstrim yang berbeda. Sains modern

(ilmu umum) menganggap objek ilmu
yang valid hanya yang Dbisa
diobservasi oleh indra zahir,
sebaliknya bagi pendukung ilmu
agama justru objek nonfisik seperti
Tuhan dan malaikat (ataupun jiwa)
merupakan objek mulia, menguatkan
dan meningkatkan status ilmiah para
pengkajinya, juga akan mendapatkan
kebahagiaan yang luar bisa. Kontras
dengan kedua kubu tersebut, bagi
ilmuwan Muslim klasik metafisika
adalah mahkota ilmu, sedangkan bagi
saintis Barat fisika adalah sains sejati
yang harus diteladani  tanpa
mempedulikan objek matematik dan
metafisik. Ketimpangan ini menjadi
problem serius terhadap sistem
klasifikasi ilmu yang seimbang antara
ilmu metafisika dan fisika.
(Kartanegara, 1999) Mulyadhi
mengupayakan sebuah integrasi (atau
reintegrasi) yang bersifat rekonstruksi
(menata ulang) sistem keilmuan
secara holistik agar tidak terjadi
problem seperti yang tersebut di atas.
Singkatnya, rekonstruksi yang
dimaksudkan Mulyadhi dapat
ditegaskan yaitu meramu secara kritis
bahan-bahan yang ada pada tradisi
intelektual Islam yang telah dibina
selama lebih dari satu millenium oleh
para filosof dan ilmuwan Muslim
klasik. Sedangkan holistik dapat
dikatakan bahwa dilihat dari aspek
ontologis, objek sains bukan hanya
fisik tetapi juga nonfisik seperti Tuhan,
malaikat, dan jiwa baik jiwa binatang
dan planet-planet maupun manusia
sebagai substansi yang immaterial.
(Faizin, 2017)

Walaupun demikian, integrasi
harus diupayakan hingga tingkat
epistemologis, jika tidak maka yang
terjadi hanya menghimpun dalam
ruang yang sama dua entitas yang
berjalan sendiri-sendiri. Dalam hal ini
Mulyadhi menganut pendapat Syed
Husein Nasr yang menyatakan bahwa

271



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

sebenarnya hal ini terjadi dikarenakan
adanya “philosophical doubt” atau
keraguan terhadap otoritas dan
validitas filsafat yang mengakibatkan
filsafat mulai ditinggalkan. Akibatnya,
pengetahuan khususnya filsafat mulai
diadopsi oleh Barat dan mengalami
sekularisasi dengan menghilangkan
unsur relijius, agar filsafat lebih
bersifat rasional dan mudah diterima.
(Salam, 2020)

Adapun Kritik Mulyadhi
terhadap bangunan ilmu modern yang
dibangun di atas fondasi rasionalisme-
empiris adalah pandangannya yang
parsial, mereduksi pandangan alam
dengan berdalih bahwa setelah Tuhan
menciptakan alam ini maka dia tidak
lagi  memiliki campur  tangan
terhadapnya. Pandangan tersebut
disebut sebagai teori pembuatan jam
(clock maker theory) yang lahir dari
rahim paradigma Cartesian-
Newtonian. Berawal dari paradigma
Cartesian-Newtonian lalu melahirkan
banyak paham seperti, deisme,
naturalisme, materialisme, dan
sekulerisme. Aliran pemikiran yang
lahir akibat dari inspirasinya terhadap
paradigma Cartesian-Newtonian
inilah yang menjadi sasaran respon
kritis  Mulyadhi. Mulyadhi dalam
menjawab  sekaligus  merupakan
tepisan atas pandangan tersebut
meminjam teori baik dari iimuan Barat
yang termasuk sebagai penemuan
kontemporer, dia juga menggunakan
pandangan ilmuan dan filosof Islam
yang lebih komprehensif dalam
menjawab tantangan
tersebut.(NENENG, 2021)

Berdasarkan analisis penulis
dari ungkapan tersebut terdapat tiga
relevansi islamisasi ilmu yang dapat
dikembangkan oleh Mulyadhi dengan
pengembangan ilmu pengetahuan
diantaranya, pengislaman nalar pada
manusia, menghidupkan pola berfikir
saintifik, dan yang terakhir

menghidupkan kembali ilmu-ilmu
rasional dalam Islam. Berikut hasil dari
penelitian yang dapat penulis uraikan
sebagai berikut
a. Mengislamkan Nalar
Pada pandangan ini
menurut Mulyadi titik utama pada
islamisasi ilmu adalah
pengislaman terhadap objek ilmu
pengetahuan. Islamisasi ilmu
merupakan salah satu upaya
Mulyadhi untuk  menciptakan
kajian yang dalam dan luas
mengenai fisika dan metafisika
dalam cara kerja ilmiah. Islamisasi
iimu termasuk upaya untuk
mengislamkan nalar manusia
dalam kebenaran pengetahuan.
Yang diharapkan dalam
kesadaran manusia dapat
menyentuh esensial dari sebuah
realitas mengenai keberadaan
Tuhan. Maka disinilah sebagai titik
tolak dari gagasan islamisasi ilmu
sebagai nalar umat manusia.
Karena dunia yang sebenarnya
adalah tercipta oleh hasil ciptaan
pikir manusia dan tindakan

manusia dalam suatu
kelompok.(Huda & Kartanegara,
2015)

b. Menghidupkan pola  berpikir
saintific

Pada hal ini Mulyadi juga
mengungkapkan bahwa dari latar
perkembangan pola  berpikir
saintifik penulis melihat adanya
relevansi islamisasi ilmu untuk
melampaui pandangan sekuler
dalam gagasan non-Aristotelian.
Gagasan ini kemudian telah
menolak mentah kategori sebab
formal dan final yang dapat
menyesatkan para pemikir besar,
yaitu: Newton, Darwin, Laplace.
Yang dikarenakan perlu
pengupayaan penerapan kembali
secara programatik dari sebab-
sebab formal dan final dalam

272



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

penjelasan tradisi ilmiah. Yang
bertujuan sebagai
mengintegrasikan metode ilmiah
sains dan agama. (Muzhiat &
Kartanegara, 2020)
c. Menghidupkan ilmu-ilmu rasional
lImu pengetahuan berpusat
pada sekularisasi nalar pada
pijakan teori sekuler Barat.
Sehingga semua ini menghasilkan
orang-orang Yyang licik pada
keterampilan dalam anggapan
moralitas sebagai alat untuk
mencapai kepentingan pribadi.
Maka mutu sumber daya manusia
akan mengalami penurunan yang
cukup  memprihatinkan, yang
dikarenakan tenaga yang terampil
akan memanfaatkan peluang
dalam kekuasaan, korupsi serta
beberapa kejahatan politik yang
tersebar luas, dan nalar sekuler
yang salah kaprah. Hal ini kan
mendominan cacat pengetahuan
bagi umat manusia. Menurut
penulis dalam pandangan
Mulyadhi menggambarkan
tentang islamisasi ilmu bisa
menjadi salah satu pintu gerbang
menuju cahaya pembaharu bagi
kaum intelektual muslim
selanjutnya. Bermula dari
pengalaman bagi Mulyadhi akan
mendorong keseimbangan antara
pengetahuan intelektual dan
kesadaran nurani.  Sehingga
keberanian berjumpa dengan
perdebatan, toleransi, dan belajar
yang berpijak pada pengalaman
dianggap amat penting bagi
perkembangan iimu
pengetahuan. Mulyadhi telah
menekankan kemampuan nalar
manusia dalam filsafat
iimunya.(lkhwan, 2014)

Dengan demikian, konsep
integrasi sains dan Islam yang
ditawarkan oleh Mulyadhi
Kartanegara memiliki implikasi

penting bagi pendidikan Islam.
Pendidikan Islam tidak hanya
berorientasi pada penguasaan
pengetahuan agama atau sains
secara  terpisah, tetapi  harus
menumbuhkan kesadaran bahwa
keduanya bersumber dari kebenaran
yang sama, yaitu wahyu Allah. Sistem
pendidikan Islam yang ideal menurut
Mulyadhi adalah yang mampu
mengembangkan potensi akal, hati,
dan intuisi secara seimbang, sehingga
melahirkan insan kamil yang berilmu,
beretika, dan berkesadaran tauhid.
Dalam konteks ini, integrasi
epistemologis menjadi dasar bagi
pembaruan kurikulum dan metode
pembelajaran di lembaga pendidikan
Islam agar lebih holistik dan tidak
terjebak pada dikotomi ilmu.

PEMBAHASAN
Langkah-langkah Pengintegrasian
Islam dan Sains dalam

Pembelajaran

Dalam ranah wawasan Al
Quran, epistemologi ilmu (sains)
maupun filsafat, perlu dilihat dari
perspektif dialog atau bahkan
integrasi. Oleh karena itu, pendidikan
Islam harus memiliki kaitan erat
dengan dimensi praktis sosial karena
senantiasa memiliki dampak sosial
dan dituntut untuk responsif terhadap
realitas sosial sehingga tidak terbatas
pada ruang lingkup pemikiran teoritis-
konseptual Dunia kependidikan Islam
menghadapi problematika yang cukup
pelik. Yaitu, ketika kemajuan teknologi
informasi yang pada titik tertentu
membawa efek negatif secara moral
kepada pembentukan kepribadian
Muslim. Pada saat yang sama materi
pemelajaran tentang keimanan sudah
tidak mampu lagi membekali subyek
didik agar memiliki immunitas
keimanan dan mampu memproteksi
diri dari efek negatif tersebut Pada
bagian uraian ini, peneliti akan
menampilkan beberapa model

273



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

integrasi yang merupakan hasil
analisis dari kajian literatur dengan
analisis jurnal dengan paradigma
Nasr. Berdasarkan informasi yang
dikumpulkan dari beberapa jurnal
terpilih, maka model integrasi sains
dan agama terhadap pendidikan
dapat diuaraikan macam-macamnya
sebagai berikut:
1. Perubahan Institusi Pendidikan ke
Arah Integrasi

Yang dimaksudkan sebagai
model perubahan institusi
pendidikan ke arah integrasi sains
dan agama adalah perubahan
secara menyeluruh tidak hanya
konsepsi kurikulum, tetapi juga
menyangkut nama institusi. Praktek
ini di Indonesia telah dijalankan
misalnya perubahan Institut Agama
Islam  Negeri (IAIN) menjadi
Universitas Islam Negeri (UIN).
Demikian pula, tumbuh suburnya
sekolah berbasis Islam Terpadu
(IT) pada jenjang sekolah dasar
dan menengah. Tidak sedikit
ditemui sejumlah pesantren yang
mengadopsi Pendidikan umum
dalam pembelajarannya. Hal ini
menjadi semakin lengkap dan
integratif.(Bidin et al., 2020)

Jika nama institusi sudah
mengandung makna integrasi sains
dan agama, maka konsepsi dasar
kurikulum yang terintegrasi jelas
menjadi sesuatu yang pokok, dan
bukan saja menjadi konsep
semata, melainkan menjadi tujuan
luhur dan mendasar bagi semua
civitas akademika, lalu
dilaksanakan tindakan yang nyata.
Penerapan pembelajaran yang
terintegrasi antar Islam dan sains
hanya dapat dilakukan apabila
seluruh tenaga pendidik memiliki
tingkat kemampuan seimbang
dalam penguasaan sains dan
pemahaman nilai-nilai  agama.
Tuntutan agar pendidik memiliki

kemampuan seimbang hendak-lah
perlu diwujudkan secara serius,
bukan hanya sekedar wacana dan
cenderung dihindari oleh beberapa
pihak. Pimpinan institusi selaku
ujung tombang dalam program ini
harus  konsisten,dan  tentunya
menyiapkan  desaign  program
untuk keseimbangan keilmuan
tenaga pendidik, baik berupa diklat
maupun program selainnya.
Terhadap peserta didik dalam
penanaman integrasi, bisa
dilakukan dengan program
pengadaan asrama yang dinilai
sangat efektif dalam proses
integrasi sains dan agama. Asrama
dapat membentuk karakter peserta
didik sebagai lingkungan dengan
warna karakter ilmiah
relegius(Bidin et al., 2020)

. Model Integrasi Keilmuan Berbasis

Tasawuf

Pemikiran ini melandaskan
integrasi sains dan agama pada
konsepsi tasawwuf. Sayyed
Hossein Nasr adalah seorang
praktisi tasawuf yang berhasil
meletakkan pondasi tasawuf falsafi
dalam  pemikirannya.  Dengan
menggunakan istilah
tradisionalisme, Nasr berusaha
membawa umat islam kembali
kepada masa ke-emas-an islam
yang menjunjung tinggi
spiritualitas, tradisi tasawuf, dan
ajaran ajaran tradisi kenabian.
Nashr sendiri adalah pelaku
spiritual melalui jalur thorigoh yang
khusus, dan sangat terpengaruh
oleh ajaran Fritjof Schuon (Syaikh
Isa Nuruddin) dalam thoriqoh-nya.

Model Integrasi Keilmuan
Berbasis Tasawuf Pemikiran ini
melandaskan integrasi sains dan
agama pada konsepsi tasawwuf.
Sayyed Hossein Nasr adalah
seorang praktisi tasawuf yang
berhasil  meletakkan pondasi

274



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

tasawuf falsafi dalam
pemikirannya. Dengan
menggunakan istilah

tradisionalisme, Nasr berusaha
membawa umat islam kembali
kepada masa ke-emas-an islam
yang menjunjung tinggi
spiritualitas, tradisi tasawuf, dan
ajaran ajaran tradisi kenabian.
Nashr sendiri adalah pelaku
spiritual melalui jalur thorigoh yang
khusus, dan sangat terpengaruh
oleh ajaran Fritjof Schuon (Syaikh
Isa Nuruddin) dalam thorigoh-nya.
. Paradigma Qur’ani pada Kurikulum

Model integrasi sains dan
agama dalam model paradigma
Qur’ani pada kurikulum maksudnya
adalah pengisyaratan secara jelas
ayat-ayat Al-Quran pada seluruh
materi pada kurikulum. Semua ilmu
yang menghasilkan pola pikir dan
tata cara hidup diyakini merupakan
bagian yang pasti dari apayang
dipesankan ayat ayat Al-Qur’an.
Pengembangan ilmu pengetahuan
dan teknolgi berikut hasil teknologi
kekinian berupakan alat-alat yang
canggih pada era digital ini juga

merupakan bagian dari
pengamalan ayat- ayat Al-Qur'an.
Secara  teknis, implementasi
paradigma Qur’ani pada
kurikuluam diawali dengan dari
penetapan materi pokok

berdasarkan isyarat ilmiah Al-
Quran. Selanjutnya kebijakan
umum itu dilakukan dengan tiga
tahapan, vyakni: (a). Persiapan
dengan melakukan kegiatan
penyamaan mindset atau persepsi;
(b). Perencanaan dengan
mendesaignan dan penetapan
materi pokok terpilih, review, serta
revisi kurikulum, kemudian
dilanjutkan dengan desain rencana
dan strategi riset dan pengabdian
terhdap Masyarakat; (c). Aplikasi
desaign dengan pelaksanaan

penelitian serta pengembangan,
proses pendidikan serta
pembelajaran, dan pengabdian
terhdap masyarakat

. Model Konstruksi Sains Islam

Ke Indonesian Model ini
dilandasi dari pendapat Amin
Abdullah dalam hal
penyelenggaraan pendidikan
dengan keilmuan yang terintegrasi
serta saling terkoneksi secara
terpadu. Konstruksi  pemikiran
model ini dilandasi dua hal berikut:
(). Usaha pengembangan
kurikulum sains berbasis Islam
meliputi aspek sains Islam
kealaman, dan sains Islam sosial
humaniora; (b). Sesuai dengan
konteks pendidikan, integrasi juga
mengharuskan kurikulum
memasukkan  aspek  konteks
bangsa Indonesia yang berbudaya.
Dengan demikian, struktur
pengetahuan yang dihasilkan akan
sesuai dengan realitas ditengah
masyarakat. Kurikulum adalah
salah satu komponen terpenting
dalam sistem pendidkan apalagi
lembaga pendidikan formal. Secara
kontekstual, kurikulum harus
mampu mengambil sisi  Kkultur
kemasyarakatan dan dipadukan
dengan sains, serta agama.
Bahkan setiap institusi tentunya
berada pada wilayah budaya lokal
yang berbeda, dan ini harus
disikapi.(Muhammad, 2023a)

Interpretasi Dan Relevansi Temuan
Bagi Pembaharuan Pendidikan
Islam Di Era Modern

1. Temuan Nasr untuk

Pembaharuan Pendidikan Islam
Kritik Sayyed Hossein Nasr

terhadap  desakralisasi  ilmu
menunjukkan bahwa
pembaharuan pendidikan Islam
perlu diarahkan untuk
mengembalikan  hakikat dan
tujuan sejatinya, yakni

275



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

membentuk manusia yang tidak
hanya unggul secara intelektual
tetapi juga memiliki kedalaman
moral dan spiritual (ma’rifah).
(Akhsanudin, 2024b)Pendidikan
Islam seharusnya tidak berhenti
pada penguasaan kompetensi
teknis, melainkan menanamkan
kesadaran kosmis bahwa ilmu
pengetahuan merupakan sarana
untuk mengenal dan mendekat
kepada Tuhan. Oleh karena itu,
pembaharuan  kurikulum perlu
menambahkan komponen yang
mengaitkan materi sains dengan
tafsir kosmis atau ayat-ayat
kauniyyah serta etika lingkungan
hidup. Dalam konteks praktis,
kurikulum sains di madrasah atau
UIN dapat memuat modul yang
secara eksplisit menjelaskan
hubungan antara konsep ilmiah
dengan nilai-nilai tauhid, seperti
bioetika Islam, etika lingkungan,
dan sejarah perkembangan sains
dalam peradaban Islam. Selain
itu, pelatihan guru juga perlu
mencakup aspek pedagogi
spiritual agar proses
pembelajaran  tidak  sekadar
mentransfer pengetahuan, tetapi
juga menanamkan nilai-nilai
ketuhanan dan kemanusiaan
universal.
. Temuan Mulyadhi untuk
Pembaharuan Pendidikan Islam
Sementara itu, pemikiran
Mulyadhi Kartanegara
memberikan arah pembaharuan
yang lebih struktural. Gagasan
rekonstruksi epistemologis yang
ia tawarkan menekankan bahwa
integrasi sains dan Islam tidak
cukup dengan menempelkan
materi keagamaan pada
kurikulum sains semata, tetapi
harus dilakukan melalui penataan
ulang terhadap cara berpikir dan
pengklasifikasian

ilmu.(Kartanegara, 1999)
Pendidikan Islam harus mampu
menggabungkan sumber

pengetahuan yang bersifat
empiris, rasional, dan intuitif yakni
indra, akal, dan hati (galb) dalam
kerangka  epistemologi  yang
bersumber dari tauhid. Implikasi
praktis dari pemikiran ini adalah
perlunya desain kurikulum
integratif yang menyusun
kompetensi berdasarkan tingkat
epistemik  (empiric, rasional,
reflektif), serta  pelaksanaan
program peningkatan kapasitas
guru agar mampu menerapkan
pendekatan berbasis triple source
dalam pengajaran. Pada tataran
kelembagaan, gagasan Mulyadhi
juga menuntut adanya kebijakan
struktural di tingkat universitas
atau madrasah yang mendukung
penerapan paradigma integratif
secara sistemik, sebagaimana
transformasi kelembagaan dari
IAIN menjadi UIN yang membuka
ruang bagi penyatuan disiplin ilmu
agama dan ilmu umum.

. Perbandingan Konseptual antara

Pemikiran Sayyed Hossein Nasr
dan Mulyadhi Kartanegara
mengenai Pembaharuan
Pendidikan Islam di Era Modern
Pemikiran Sayyed Hossein
Nasr dan Mulyadhi Kartanegara
memiliki hubungan yang saling
melengkapi dalam konteks
pembaharuan pendidikan Islam di
era modern. Keduanya berangkat
dari keresahan yang sama
terhadap krisis spiritual dan
intelektual dalam dunia
pendidikan akibat sekularisasi dan
dikotomi ilmu. Nasr mengarahkan
pembaharuan pendidikan Islam
melalui penguatan dimensi
spiritual, moral, dan kesadaran
ekologis, sedangkan Mulyadhi
mengarahkan pembaharuan

276



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

melalui rekonstruksi epistemologi
dan restrukturisasi kurikulum agar
lebih integratif dan sesuai dengan
nilai-nilai Islam.

Sinergi kedua pemikiran ini
melahirkan paradigma pendidikan
Islam yang holistik, yakni
pendidikan yang tidak hanya
menekankan aspek kognitif dan
teknis, tetapi juga membangun
kesadaran spiritual, etika sosial,
serta tanggung jawab terhadap
lingkungan dan kemanusiaan.
Dengan demikian, pembaharuan
pendidikan Islam yang
berlandaskan pada pemikiran
Nasr dan Mulyadhi dapat
diarahkan pada dua dimensi
utama: pertama, dimensi nilai,
yaitu spiritualisasi  ilmu dan
pembentukan karakter beradab;
dan kedua, dimensi struktural,
yaitu perbaikan sistem
epistemologis, kurikulum, dan
metode  pembelajaran  yang
mencerminkan integrasi sains dan
Islam secara
menyeluruh.(Chanifudin &
Nuriyati, 2020)

Keduanya memberi fondasi
yang kuat bagi pendidikan Islam
modern untuk menghadapi
tantangan  globalisasi,  krisis
moral, dan fragmentasi ilmu
pengetahuan, sekaligus menjadi
dasar filosofis bagi lahirnya

pendidikan Islam yang
berkeadaban (civilized education)
pendidikan yang

mengintegrasikan iman, ilmu, dan
amal dalam membentuk manusia
paripurna

E. Kesimpulan

Pandangan Sayyed Hossein
Nasr tentang integrasi sains dan Islam
dalam pendidikan Islam berlandaskan
pada konsep scientia sacra atau ilmu
suci. la menilai bahwa sains modern

telah mengalami desakralisasi karena
terlepas dari nilai-nilai spiritual dan
tauhid. Bagi Nasr, ilmu tidak boleh
dipisahkan dari agama, sebab
keduanya merupakan jalan menuju
pengenalan terhadap Tuhan. Oleh
karena itu, pendidikan Islam harus
diarahkan untuk  mengembalikan
makna sakral ilmu dengan menjadikan
proses belajar sebagai sarana
mendekatkan diri kepada Allah SWT.
Pendidikan tidak sekadar
menekankan aspek rasional dan
teknis, tetapi juga harus membentuk
kesadaran spiritual, moral, dan
tanggung jawab manusia terhadap
alam semesta sebagai khalifah Allah
di bumi.

Sementara  itu, Mulyadhi
Kartanegara menekankan pentingnya
Islamisasi epistemologi sebagai dasar
integrasi antara sains dan Islam. la
berpendapat bahwa ilmu harus
dipahami secara menyeluruh melalui
tiga sumber pengetahuan: indra, akal,
dan intuisi, yang semuanya dipandu
oleh  wahyu. Pendidikan Islam
menurut Mulyadhi harus mampu
menyeimbangkan dimensi rasional
dan spiritual, sehingga melahirkan
manusia berilmu yang berakhlak serta
sadar akan nilai-nilai ketuhanan.
Integrasi ilmu baginya tidak cukup
pada level kurikulum, tetapi harus
sampai pada tataran filosofis dan
metodologis agar ilmu pengetahuan
benar-benar berakar pada pandangan
hidup Islam yang holistik.

Dengan demikian, sintesis
pemikiran keduanya memberikan
kontribusi penting bagi pembaharuan
pendidikan Islam di era modern, yaitu
dengan menghadirkan model
pendidikan yang integratif antara ilmu
dan agama, menyatukan aspek
spiritual dan rasional, serta
menumbuhkan kesadaran ekologis
dan moral. Pemikiran Nasr
memberikan arah nilai dan etika,

277



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

sedangkan pemikiran Mulyadhi
memberi arah metodologis dan
struktural bagi transformasi
pendidikan Islam agar lebih relevan
dengan tantangan global sekaligus
tetap berpijak pada prinsip-prinsip
tauhid.

DAFTAR PUSTAKA

Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S.,
Chotimah, O., & Merliyana, S. J.
(2022). Metode Penelitian Kualitatif
Studi Pustaka. Jurnal Edumaspul,
6(1), 974-980.

Akhsanudin, M. (2024a). Kontekstualisi
Pemikiran Sayyed Hossein Nasr
Tentang Pendidikan Islam.
Afkaruna: International Journal Of
Islamic Studies (Aijis), 2(1), 34-47.

Akhsanudin, M. (2024b). Kontekstualisi
Pemikiran Sayyed Hossein Nasr
Tentang Pendidikan Islam.
Afkaruna: International Journal Of
Islamic Studies (Aijis), 2(1), 34-47.

Alinata, R., Dinillah, S., Sari, W. A, &
Putri, Y. K. (2024). Integrasi Sains
Dalam Perspektif Islan: Menjelajahi
Hubungan Antara Keilmuan Dan
Kehidupan Beragama (Kajian Tafsir
Tarbawi). El-Fata J. Sharia Econ.
Islam. Educ, 3(1), 37-50.

Amril, M., Fitri, A., Dewi, E., & Hidayati,
O. (2025). Integrasi Agama Dan
Sains Dalam Perspektif Seyyed
Hossein Nasr. Jurnal limiah Wahana
Pendidikan, 11(7. D), 11-20.

Ardiansyah, A., & Ratnasari, D. (2023).
Integrasi Pendidikan Islam Dan
Pembelajaran Sains Perspektif Al
Quran. Pendas: Jurnal Illmiah
Pendidikan Dasar, 8(3), 1741-1761.

Bidin, 1., Zein, M. Z., & Vebrianto, R.
(2020). Beberapa Model Integrasi

Sains Dan Islam Serta Implikasinya
Terhadap Pendidkan Islam. Bedelau:
Journal Of Education And Learning,
1(1), 33-42.

Bistara, R. (2020). Islam Dan Sains
Menurut  Sayyed Nasr  Nasr.
Prosiding  Konferensi  Integrasi
Interkoneksi Islam Dan Sains, 2,
113-117.

Chanifudin, C., & Nuriyati, T. (2020).
Integrasi Sains Dan Islam Dalam
Pembelajaran. Asatiza, 1(2), 212-
229.

Dharma, A. P., & Manufa, S. (2024).
Seyyed Hossein Nasr: Kritik Islam
Atas Sekularism Lingkungan. El-
Fagih: Jurnal Pemikiran Dan
Hukum Islam, 10(1), 53-76.

Faizin, F. (2017). Integrasi Agama Dan
Sains Dalam Tafsir IImi Kementerian
Agama Ri. Jurnal Ushuluddin, 25(1),
19-33.

Hidayatullah, S. (2018). Konsep Ilmu
Pengetahuan Syed Hussein Nashr:
Suatu Telaah Relasi Sains Dan
Agama. Jurnal Filsafat, 28(1), 111—
139.

Huda, M., & Kartanegara, M. (2015).
Islamic Spiritual Character Values
Of Al-Zarn@ji’s Ta ‘Lim Al-Muta
‘Allim. Mediterranean Journal Of
Social Sciences, 6(4), 229-235.

Ikhwan, A. (2014). Integrasi Pendidikan
Islam (Nilai-Nilai Islami Dalam
Pembelajaran). Ta’allum: Jurnal
Pendidikan Islam, 2(2), 179-194.

Ilhami, H. (2010). Harmonisasi Agama
Dan Sains Menurut Seyyed Hossein
Nasr Dan Implementasinya Bagi
Pengembangan Studi Islam Di Ptai.
Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan
Humaniora, 8(2), 187-212.

278



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Kartanegara, R. M. (1999). Islamisasi
IImu Pengetahuan Dan Telaah Kritis
Terhadap  Epistemologi  Barat.
Refleksi: Jurnal Kajian Agama Dan
Filsafat, 1(3), 149-162.

Kartanegara, R. M. (2003). Menyibak
Tirai Kejahilan: Pengantar
Epistemologi Islam. Mizan.

Lubis, A. H., Helmiati, H., & Nazir, M.
(2025). Konsep Integrasi Islam Dan
Sains: Peluang Dan Tantangan Bagi
Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga. Jurnal Penelitian lImu
Pendidikan Indonesia, 4(1), 30-37.

Makbarizan. (2014). Integrasi Ilmu
Perbandingan Antara Uin Suska
Riau Dan Universitas Ummu Al
Quran Makkah. Suska Pres.

Muhammad, A. (2023a). Relevansi
Pemikiran Seyyed Hossein Nasr
Tentang Integrasi Islam Dan Sains
Terhadap Pendidikan Islam Di
Indonesia. Edumulya: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 1(2), 8-24.

Muhammad, A. (2023b). Relevansi
Pemikiran Seyyed Hossein Nasr
Tentang Integrasi Islam Dan Sains
Terhadap Pendidikan Islam Di
Indonesia. Edumulya: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 1(2), 8-24.

Muzhiat, A., & Kartanegara, M. (2020).
Integrasi Ilmu Dan Agama; Studi
Atas Paradigma Integrasi,
Komparasi, Difusi Menuju
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam
Negeri (Ptkin) Yang Unggul. Al
Qalam, 37(1), 69-88.

Nasr, S. H. (1989). Existence (Wujiid)
And Quiddity (Mahiyyah) In Islamic
Philosophy. International
Philosophical Quarterly, 24(4), 409—
428.

Neneng, R. (2021). Karakteristik Integrasi
IImu Dan Agama Menurut Pemikiran
Mulyadi Kartanegara. (Doctoral
Dissertation, Uin Raden Intan
Lampung).

Nurcholis, M. (2021). Integrasi Islam Dan
Sains: Sebuah Telaah Epistemologi.
Falasifa: Jurnal Studi Keislaman,
12(1), 116-134.

Pratiwi, N., & Mustafa, M. (2023).
Analisis Perspektif Ismail Raji Al-
Farugi Dan Seyyed Hossein Nasr
Tentang Islam Dan Sains. Al-
Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan
Studi Islam, 4(1), 69-77.

Rijal, S. (2016). Integrasi Keilmuan
Umum Dan Agama. Jurnal Al-Ulum,
Universitas Islam Madura, 3(1), 12.

Safitri, N., & Amril, M. (2025). Kemajuan
Dan Kemunduran Dinasti Safawi Di
Persia. Al-IThda’: Jurnal Pendidikan
Dan Pemikiran, 20(2), 2119-2126.

Salam, A. M. I. (2020). Pemikiran Kritis
Mulyadhi Terhadap Bangunan limu
Modern. Ri’ayah: Jurnal Sosial Dan
Keagamaan, 5(01), 1-11.

Sambas, J. R. S. K. P., & Barat, T. S.-S. K.
(2020). Islamisasi Sains Menurut
Sayyed Hossein Nasr.

Sunawir, N. W., Dewi, E., & Nurcahyani,
E. M. R. (2025a). Integrasi Agama
Dan Sains Dalam Perspektif Hossein
Nasr. At-Tasyrih: Jurnal Pendidikan
Dan Hukum Islam, 11(1), 220-231.

Sunawir, N. W., Dewi, E., & Nurcahyani,
E. M. R. (2025b). Integrasi Agama
Dan Sains Dalam Perspektif Hossein
Nasr. At-Tasyrih: Jurnal Pendidikan
Dan Hukum Islam, 11(1), 220-231.

Syahidu, A. (2021a). Metodologi Sains
Menurut Seyyed Hossein Nashr
(Studi  Atas  Krisis  Ekologi).

279



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Prosiding  Konferensi  Integrasi
Interkoneksi Islam Dan Sains, 3, 8-
14,

Syahidu, A. (2021b). Metodologi Sains
Menurut Seyyed Hossein Nashr
(Studi  Atas  Krisis  Ekologi).
Prosiding  Konferensi  Integrasi
Interkoneksi Islam Dan Sains, 3, 8-
14,

Trisnani, A., Rukmana, F. H., &
Istigomah, I. (2023a). Telaah Atas
Gagasan Islamisasi [Imu
Pengetahuan Mulyadhi Kartanegara
Dan Penerapannya Pada Universitas
Islam. Risalah Jurnal Pendidikan
Dan Studi Islam, 9(1), 15-29.

Trisnani, A., Rukmana, F. H., &
Istigomah, 1. (2023b). Telaah Atas
Gagasan Islamisasi lImu
Pengetahuan Mulyadhi Kartanegara
Dan Penerapannya Pada Universitas
Islam. Risélah Jurnal Pendidikan
Dan Studi Islam, 9(1), 15-29.

280



