Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL SEBAGAI PARADIGMA BARU
PENDIDIKAN ISLAM

Achsan Isroi!, Nur Cholid?, Ghufron Hamzah?
lUniversitas Wahid Hasyim Semarang
2Universitas Wahid Hasyim Semarang
3Universitas Wahid Hasyim Semarang

E-mail : Yjebolsan@gmail.com, 2nurcholid@unwahas.ac.id,
Shufronhamzah@unwahas.ac.id

ABSTRACT

The growing social, cultural, and religious diversity of Indonesian society
demands a paradigm of Islamic education that is capable of managing
differences in a constructive and ethical manner. Amid increasing identity
polarization and the challenges of strengthening religious moderation,
Islamic education is required to move beyond a doctrinal-transmissive
approach toward a more inclusive and dialogical orientation. This study
aims to reconstruct Multicultural Islamic Education as a new paradigm of
Islamic education and to address the question of how its core concepts,
values, and principles are formulated and what implications they hold for the
development of Islamic education in Indonesia. This research employs a
qualitative approach with a library research design, in which data are
collected through systematic and critical analysis of scholarly books and
journal articles indexed in Google Scholar published between 2014 and
2025. Data analysis is conducted using content analysis and thematic
analysis to synthesize key concepts, core values, and the theological,
sociological, and pedagogical dimensions of multicultural Islamic education.
The findings indicate that multicultural Islamic education constitutes an
integrative paradigm grounded in the values of justice, compassion, ta‘aruf,
tolerance, and dialogue, and serves as a strategic framework for
strengthening religious moderation. This paradigm contributes theoretically
to the enrichment of Islamic education scholarship and practically to the
development of curriculum design, instructional strategies, and institutional
culture in Islamic educational settings. The study concludes that
multicultural Islamic education is highly relevant for addressing
contemporary pluralistic challenges, while further empirical research is
recommended to examine its contextual implementation in educational
practice.

Keywords: Multicultural Islamic Education, Islamic Education Paradigm,
Religious Moderation

218


mailto:1jebolsan@gmail.com
mailto:2nurcholid@unwahas.ac.id
mailto:3hufronhamzah@unwahas.ac.id

Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

ABSTRAK

Realitas kemajemukan sosial, budaya, dan keberagamaan masyarakat
Indonesia menuntut adanya paradigma pendidikan Islam yang mampu
mengelola perbedaan secara konstruktif dan berkeadaban. Di tengah
meningkatnya polarisasi identitas dan tantangan moderasi beragama,
pendidikan Islam dihadapkan pada kebutuhan untuk bertransformasi dari
pendekatan doktrinal-transmisif menuju pendekatan yang inklusif dan
dialogis. Penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi Pendidikan Islam
Multikultural sebagai paradigma baru pendidikan Islam serta menjawab
pertanyaan tentang bagaimana konsep, nilai, dan prinsip pendidikan Islam
multikultural dirumuskan dan apa implikasinya bagi pengembangan
pendidikan Islam di Indonesia. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan desain library research, di mana data dikumpulkan melalui
penelusuran dan analisis kritis terhadap literatur ilmiah berupa buku dan
artikel jurnal terindeks Google Scholar dalam rentang tahun 2014-2025.
Analisis data dilakukan melalui analisis isi dan analisis tematik untuk
mensintesis konsep, nilai inti, serta dimensi teologis, sosiologis, dan
pedagogis pendidikan Islam multikultural. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa pendidikan Islam multikultural merupakan paradigma integratif yang
berlandaskan nilai keadilan, kasih sayang, ta‘aruf, toleransi, dan dialog,
serta berfungsi sebagai kerangka strategis dalam penguatan moderasi
beragama. Paradigma ini tidak hanya berkontribusi secara teoretis dalam
memperkaya khazanah pemikiran pendidikan Islam, tetapi juga memiliki
implikasi praktis bagi pengembangan kurikulum, strategi pembelajaran, dan
kultur lembaga pendidikan Islam. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
pendidikan Islam multikultural relevan untuk menjawab tantangan pluralitas
kontemporer, namun memerlukan kajian empiris lanjutan guna menguiji
implementasinya secara kontekstual di lapangan.

Kata kunci: Pendidikan Islam Multikultural, Paradigma Pendidikan Islam,
Moderasi Beragama

A.Pendahuluan

Realitas pendidikan Islam di
Indonesia pada tingkat praksis
menunjukkan dinamika kelas
yang semakin majemuk, baik dari
aspek latar belakang sosial,
budaya, etnis, bahasa, maupun
corak keberagamaan peserta

didik. Kondisi tersebut
menempatkan lembaga
pendidikan Islam seperti
madrasah, pesantren, dan

sekolah Islam dalam situasi yang
menuntut kemampuan pedagogis
untuk  mengelola perbedaan
secara konstrukiif. Ketika

keragaman tidak dikelola dengan
pendekatan yang tepat, potensi
munculnya eksklusivisme,
stereotip sosial, dan ketegangan
identitas menjadi semakin besar
dalam interaksi pendidikan sehari-
hari (Nasir & Rijal, 2021a).
Fenomena sosial mutakhir
memperlihatkan ~ meningkatnya
polarisasi identitas keagamaan di
ruang publik, termasuk di
lingkungan pendidikan. Media
digital dan media  sosial
mempercepat penyebaran
wacana keagamaan yang bersifat
fragmentatif dan  cenderung

219



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

hitam-putih. Situasi ini berdampak
langsung pada pola pikir peserta
didik, yang kerap memandang
perbedaan sebagai ancaman
ideologis alih-alih sebagai realitas
sosial yang harus disikapi secara
dewasa dan etis. Konsekuensi
tersebut menuntut reorientasi
pendidikan Islam agar tidak
terjebak pada transmisi doktrin
semata.

Pendidikan Islam secara
normatif memiliki landasan
teologis yang kuat dalam
menghargai keragaman sebagai
sunnatullah.  Prinsip  keadilan
(‘adl), kasih sayang (rahmah), dan
saling mengenal (ta‘aruf) menjadi
nilai dasar yang seharusnya
terinternalisasi dalam  proses
pendidikan. Tantangan muncul
ketika nilai-nilai tersebut belum
sepenuhnya terartikulasikan
dalam kerangka pedagogis yang
sistematis dan kontekstual,
sehingga pendidikan Islam kerap
dipersepsikan  belum  optimal
dalam merespons realitas
masyarakat multicultural (Ulfa et

al., 2022a).

Pendidikan Islam
multikultural muncul  sebagai
pendekatan yang  berupaya

menjembatani idealitas normatif
ajaran Islam dengan realitas
sosial yang majemuk. Konsep ini
menempatkan keragaman
sebagai sumber pembelajaran
yang bernilai edukatif, bukan
sebagai deviasi sosial. Pendidikan
Islam multikultural tidak berhenti
pada toleransi pasif, melainkan
menekankan pembentukan sikap
dialogis, empati sosial, dan
kemampuan hidup  bersama

secara bermartabat dalam
perbedaan (Jayadi et al., 2022).
Kajian empiris menunjukkan
bahwa lembaga pendidikan Islam
memiliki potensi besar sebagai
agen pembentukan masyarakat
multikultural. Penelitian Raihani,
mengungkapkan bahwa sekolah
Islam mampu mengembangkan
praktik pendidikan yang
mendukung penghargaan
terhadap keragaman budaya dan
agama (Raihani, 2014). Temuan
tersebut menegaskan bahwa
tantangan pendidikan Islam bukan
terletak pada identitas
keagamaannya, melainkan pada
paradigma  pendidikan  yang
digunakan dalam merespons
pluralitas sosial.
Penelitian-penelitian
selanjutnya mengaitkan
pendidikan Islam  multikultural
dengan agenda moderasi
beragama. Studi Nasir dan Rijal
menunjukkan bahwa internalisasi
nilai moderasi beragama di
perguruan tinggi Islam
memerlukan dukungan sistem

pendidikan  yang  terstruktur
melalui kurikulum, budaya
akademik, dan strategi
pembelajaran (Nasir & Rijal,
2021b). Hubungan ini
memperlihatkan bahwa

pendidikan Islam  multikultural
memiliki relevansi strategis dalam
memperkuat kohesi sosial dan
mencegah radikalisme berbasis
identitas.

Sebagian besar penelitian
terdahulu masih memposisikan
pendidikan Islam  multikultural
sebagai program, model, atau
strategi implementatif di tingkat
kelembagaan. Penelitian tentang

220



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

internalisasi nilai-nilai pendidikan
Islam multikultural di sekolah
menengabh, misalnya,
menekankan aspek pembiasaan,
keteladanan, dan kegiatan ko-
kurikuler. Pendekatan tersebut
memberikan kontribusi praktis,
namun belum sepenuhnya
menyentuh dimensi paradigmatik
yang membentuk cara pandang
dasar pendidikan Islam terhadap
keragaman.

Kesenjangan konseptual
tampak pada minimnya kajian
yang merumuskan pendidikan
Islam multikultural sebagai
paradigma  pendidikan Islam
secara utuh. Paradigma dalam
konteks ini dipahami sebagai
seperangkat asumsi filosofis,
teologis, dan pedagogis yang
mengarahkan tujuan, isi, metode,
serta evaluasi pendidikan. Tanpa
kerangka paradigmatik yang jelas,
pendidikan Islam  multikultural
berisiko terfragmentasi menjadi
slogan normatif yang kurang
berdampak pada transformasi
sistem pendidikan.

Perkembangan  diskursus
akademik periode 2014-2025
menunjukkan perluasan makna
pendidikan Islam multikultural dari
iIsu pluralisme menuju penguatan
nilai humanisme, moderasi, dan
keadilan sosial. Kajian Qomarudin
menempatkan pluralisme dan
multikulturalisme sebagai fondasi
penting pendidikan Islam di
Indonesia (A, 2014). Penelitian

mutakhir kemudian
mengaitkannya dengan indikator
moderasi beragama dan

penguatan karakter sosial peserta
didik, yang menunjukkan

kebutuhan akan sintesis
konseptual yang lebih sistematis.

Penelitian  ini  bertujuan
merekonstruksi pendidikan Islam
multikultural sebagai paradigma
baru pendidikan Islam. Fokus
kajian diarahkan pada analisis
literatur akademik untuk
merumuskan prinsip, nilai inti, dan
kerangka konseptual pendidikan
Islam multikultural yang integratif,

mencakup  dimensi  teologis,
sosiologis, dan pedagogis.
Pendekatan ini diharapkan
mampu menjembatani
kesenjangan antara idealitas

normatif dan praksis pendidikan
Islam kontemporer.

Manfaat penelitian ini
mencakup kontribusi teoretis dan
praktis. Kontribusi teoretis
diwujudkan melalui penguatan
khazanah keilmuan pendidikan
Islam dengan menawarkan
kerangka paradigmatik
pendidikan Islam  multikultural
yang sistematis dan kontekstual.
Manfaat praktis penelitian ini
diharapkan menjadi rujukan bagi

pendidik, pengelola lembaga
pendidikan, dan pembuat
kebijakan dalam  merancang

pendidikan Islam yang inklusif,
moderat, dan responsif terhadap
realitas masyarakat multikultural
Indonesia.
B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan
metode penelitian kepustakaan
(library research), yaitu suatu
pendekatan  penelitian  yang
menempatkan literatur sebagai
sumber utama data. Data
penelitian dikumpulkan melalui
penelusuran sistematis terhadap
berbagai sumber tertulis, meliputi

221



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

buku akademik, artikel jurnal
iimiah, majalah ilmiah, laporan
penelitian, dokumen resmi, serta

catatan-catatan ilmiah  yang
relevan. Proses pengumpulan
bahan dilakukan melalui

eksplorasi dan penelaahan kritis
terhadap sumber-sumber yang
tersedia di perpustakaan fisik
maupun digital, khususnya yang
terindeks dalam basis data ilmiah
bereputasi. Tujuan utama
penelitian kepustakaan ini adalah
menggali dan mengidentifikasi
teori-teori, prinsip-prinsip,
proposisi-proposisi  konseptual,
serta gagasan-gagasan yang
belum banyak terungkap atau
kurang mendapatkan perhatian
dalam kajian-kajian sebelumnya.
Pendekatan ini memungkinkan
peneliti  menelusuri  pemikiran-
pemikiran yang tersembunyi,
sehingga dapat digunakan untuk
melakukan analisis kritis dan
pemecahan masalah secara lebih
mendalam dan kontekstual dalam
bidang kajian yang diteliti ((Yusuf,
2017). Penelitian kepustakaan
dalam studi ini berfungsi tidak
hanya sebagai sarana
pengumpulan informasi, tetapi
juga sebagai instrumen utama
dalam membangun kerangka
konseptual dan argumentasi
iimiah.  Bahan-bahan pustaka
yang dikaji digunakan secara
selektif dan kritis untuk
memperkuat landasan teoretis,
mengkaji perkembangan wacana
akademik, serta  menyusun
sintesis konseptual yang relevan
dengan fokus penelitian. Oleh
karena itu, penelitian ini secara
esensial tidak memerlukan
pengumpulan data lapangan,

karena seluruh data bersumber
dari koleksi literatur yang telah
tersedia dan terdokumentasi
secara ilmiah (Yusuf, 2017).
Pendekatan penelitian
kepustakaan ini dinilai tepat untuk
mengkaji tema yang bersifat
konseptual dan paradigmatik,
karena memungkinkan peneliti
melakukan rekonstruksi pemikiran
secara sistematis, reflektif, dan
berbasis evidensi akademik yang
kuat.
C.Hasil Penelitian dan

Pembahasan

1. Hasil Penelitian

1.1Konseptualisasi

Pendidikan Islam
Multikultural
Hasil kajian

kepustakaan menunjukkan
bahwa Pendidikan Islam
Multikultural dipahami
sebagai proses pendidikan
Islam yang secara sadar
mengelola dan
mengintegrasikan

keragaman sosial, budaya,
etnis, bahasa, dan corak
keberagamaan ke dalam
tujuan, isi, dan praktik
pendidikan. Dalam
perspektif ini, keragaman
tidak diposisikan sebagai
anomali sosial, melainkan
sebagai realitas objektif
yang memiliki nilai edukatif.

Raihani menegaskan
bahwa lembaga pendidikan
Islam, khususnya

madrasah, memiliki potensi
besar untuk menjadi ruang
pembelajaran keragaman
melalui pengalaman sosial-
keagamaan yang inklusif,
sehingga pendidikan Islam

222



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dapat berfungsi sebagai
agen pembentuk
masyarakat  multicultural
(Raihani, 2014).
Konseptualisasi

Pendidikan Islam
Multikultural dalam literatur
mutakhir memperlihatkan
integrasi antara nilai-nilai
normatif Islam dan
gagasan pendidikan
multikultural modern. Ulfa
dkk menjelaskan bahwa
pendidikan Islam
multikultural tidak dapat
dilepaskan dari kerangka
teologis Islam yang
menekankan keadilan
(‘adl), kasih sayang
(rahmah), dan pengakuan

terhadap perbedaan
(ta‘aruf). Nilai-nilai tersebut
berfungsi sebagai
landasan etis dalam
membangun relasi
pendidikan yang
menghargai martabat

manusia dan menolak
segala bentuk diskriminasi
berbasis identitas (Ulfa et
al., 2022a). Dengan
demikian, pendidikan Islam
multikultural bukan sekadar
adaptasi konsep
multikultural Barat,
melainkan formulasi khas
yang berakar pada ajaran
Islam.

Literatur juga
menunjukkan bahwa
pendidikan Islam
multikultural memiliki
keterkaitan erat dengan
penguatan moderasi

beragama. Nasir dan Rijal
mengemukakan bahwa

internalisasi nilai moderasi
beragama dalam
pendidikan tinggi Islam
memerlukan paradigma
pendidikan yang mampu

mengelola perbedaan
secara konstruktif melalui
kurikulum, budaya

akademik, dan praktik
pembelajaran (Nasir &
Rijal, 2021b). Dalam
konteks ini, pendidikan

Islam multikultural
berfungsi sebagai
instrumen strategis untuk
menumbuhkan sikap
toleran, komitmen
kebangsaan, serta
penolakan terhadap

kekerasan atas nama
agama. Zalnur dkk, bahkan
menempatkan pendidikan
Islam multikultural sebagai
salah satu indikator penting
moderasi beragama dalam
sistem pendidikan Islam di
Indonesia (Zalnur et al.,
2023).

Dari sisi  struktur
nilai, hasil sintesis literatur

menunjukkan bahwa
konseptualisasi Pendidikan
Islam Multikultural

mencakup tiga dimensi
utama. Dimensi pertama
adalah dimensi teologis-
etis yang menekankan
prinsip keadilan, rahmah,
dan penghormatan
terhadap martabat
manusia sebagai fondasi
relasi pendidikan. Dimensi
kedua adalah dimensi
sosial-kewargaan yang
berorientasi pada
penguatan kohesi sosial,

223



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dialog lintas identitas, dan
kesetaraan dalam
kehidupan bermasyarakat.
Dimensi ketiga adalah
dimensi pedagogis yang
menuntut penerapan
pembelajaran dialogis,
reflektif, dan partisipatif
untuk mengembangkan
empati serta kompetensi
sosial peserta didik
(Raihani, 2014; Ulfa et al.,
2022a).

Hasil kajian juga
menunjukkan bahwa
Pendidikan Islam
Multikultural sering Kali
direduksi pada tataran
program atau aktivitas

institusional, seperti
kegiatan pembiasaan,
layanan sosial, dan
kegiatan keagamaan
bersama. Al-Farabi dkk
menunjukkan bahwa
internalisasi nilai-nilai
pendidikan Islam
multikultural di  sekolah
menengah dilakukan

melalui kebijakan sekolah
dan pembiasaan nilai (Ok
et al, 2022). Meskipun
pendekatan ini penting,

literatur menegaskan
bahwa pendidikan Islam
multikultural perlu

ditempatkan pada level
yang lebih mendasar, yaitu
sebagai paradigma
pendidikan, bukan sekadar
program tambahan.
Sebagai paradigma,
Pendidikan Islam
Multikultural berfungsi
sebagai kerangka asumsi
dasar yang mengarahkan

tujuan pendidikan Islam,
desain kurikulum, strategi
pembelajaran, serta sistem
evaluasi. Paradigma ini

menggeser orientasi
pendidikan Islam  dari
pendekatan doktrinal-
transmisif menuju
pendekatan dialogis-
transformatif yang
menekankan pembentukan
kompetensi sosial-

keagamaan peserta didik.
Jayadi dkk, melalui meta-
analisis tentang paradigma
pendidikan multikultural di
Indonesia, menegaskan
bahwa pendekatan
paradigmatik
memungkinkan pendidikan
multikultural berkontribusi
secara sistemik terhadap
keadilan sosial dan
pengakuan terhadap
keragaman (Jayadi et al.,
2022).

Berdasarkan
keseluruhan temuan
literatur, Pendidikan Islam
Multikultural dapat
dirumuskan sebagai
paradigma pendidikan

Islam yang berlandaskan
nilai keadilan dan rahmah,

mengakui keragaman
sebagai realitas sosial
yang sah, serta

mengarahkan  kurikulum,
pedagogi, dan kultur
institusi  pendidikan untuk
membentuk sikap dialogis,
empatik, dan moderat
dalam kehidupan bersama.

Konseptualisasi ini
menegaskan posisi
pendidikan Islam

224



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

multikultural sebagai
kerangka strategis dalam
menjawab tantangan
pluralitas masyarakat

Indonesia kontemporer.

1.2Nilai dan Prinsip Dasar

Pendidikan Islam
Multikultural
Hasil kajian

kepustakaan menunjukkan
bahwa Pendidikan Islam
Multikultural berlandaskan
pada nilai-nilai fundamental
ajaran Islam yang
menempatkan keragaman
sebagai bagian integral
dari tatanan kehidupan
manusia. Keragaman etnis,
budaya, bahasa, dan
keyakinan dipahami
sebagai sunnatullah yang
tidak dapat diingkari,
melainkan harus dikelola
secara etis dan konstruktif
melalui pendidikan.
Perspektif ini menegaskan
bahwa pendidikan Islam
multikultural bukan sekadar

respons pragmatis
terhadap pluralitas sosial,
tetapi merupakan
aktualisasi dari nilai-nilai
normatif Islam yang
menekankan

kemanusiaan, keadilan,
dan kemaslahatan

bersama (Raihani, 2014).

Nilai dasar pertama
yang menonjol dalam
pendidikan Islam
multikultural adalah nilai
keadilan (‘adl). Keadilan
dipahami sebagai sikap

menempatkan setiap
individu secara
proporsional tanpa

diskriminasi  berdasarkan
latar belakang identitas
sosial dan budaya. Dalam
konteks pendidikan, nilai
keadilan menuntut adanya
perlakuan setara terhadap
seluruh peserta didik, baik

dalam akses
pembelajaran, proses
interaksi pedagogis,
maupun penilaian hasil
belajar. Ulfa dkk,
menegaskan bahwa
pendidikan Islam
multikultural menolak
segala bentuk
eksklusivisme dan

subordinasi sosial, karena
hal tersebut bertentangan
dengan prinsip keadilan
yang menjadi inti ajaran
Islam (Ulfa et al., 2022a).
Nilai kedua yang
menjadi fondasi pendidikan
Islam multikultural adalah
kasih sayang (rahmabh).
Rahmah tidak hanya
dimaknai sebagai sikap
empati individual, tetapi
sebagai  orientasi  etis
dalam membangun relasi
sosial yang harmonis dan
berkeadaban. Dalam
praksis pendidikan, nilai
rahmah tercermin dalam
pendekatan pembelajaran
yang humanis, dialogis,
dan menghargai
perbedaan perspektif
peserta didik. Pendidikan
Islam multikultural dengan
demikian diarahkan untuk
membentuk iklim belajar
yang aman dan inklusif,
sehingga peserta didik
mampu mengembangkan

225



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

sensitivitas  sosial dan

kepedulian terhadap
sesama (Nasir & Rijal,
2021b).

Nilai ta‘aruf atau
saling mengenal

merupakan prinsip penting
lain dalam pendidikan
Islam multikultural. Ta‘aruf
meniscayakan adanya
interaksi sosial  yang
terbuka dan dialogis

antarindividu maupun
antarkelompok yang
berbeda. Prinsip ini

mendorong pendidikan
Islam untuk tidak menutup
diri dari realitas
keragaman, tetapi justru
menjadikannya sebagai
sarana pembelajaran
sosial-keagamaan. Melalui
ta‘aruf, peserta didik dilatih
untuk memahami
perbedaan secara reflektif,
menghindari  prasangka,
serta mengembangkan
sikap saling menghormati
dalam kehidupan bersama
(A, 2014).

Nilai berikutnya
adalah toleransi (tasamuh)
yang dimaknai sebagai
kemampuan menerima dan
menghormati  perbedaan
tanpa harus
mengorbankan keyakinan
agama. Pendidikan Islam
multikultural menempatkan

toleransi sebagai
kompetensi sosial-
keagamaan yang harus
ditumbuhkan melalui

proses pendidikan yang
sistematis. Zalnur  dkk,
menunjukkan bahwa

pendidikan Islam
multikultural  berkontribusi
signifikan dalam
memperkuat moderasi
beragama dengan
menanamkan sikap
toleran, anti-kekerasan,

dan keterbukaan terhadap
budaya local (Qur & Zainul,
n.d.).

Selain nilai-nilai
tersebut, pendidikan Islam
multikultural juga

berlandaskan pada prinsip
inklusivitas dan dialogisitas

dalam proses
pembelajaran. Inklusivitas
mengandung makna
keterbukaan  pendidikan
Islam terhadap
keberagaman

pengalaman, pandangan,
dan latar belakang peserta
didik.  Prinsip  dialogis
menuntut pembelajaran
yang memberi ruang
partisipasi  aktif, diskusi,
dan refleksi kritis, sehingga
peserta didik tidak hanya
menjadi penerima doktrin,
tetapi subjek yang terlibat
dalam proses pencarian
makna. Prinsip ini
menandai pergeseran dari
pendekatan pedagogis
yang bersifat monologis
menuju pendekatan
transformatif (Jayadi et al.,
2022).

Secara
keseluruhan, nilai dan
prinsip dasar Pendidikan
Islam Multikultural
menunjukkan bahwa
pendekatan ini tidak
berhenti pada pengakuan

226



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

formal terhadap
keragaman, melainkan
mengarah pada
pembentukan karakter

religius yang adil, empatik,
dan bertanggung jawab
secara sosial. Pendidikan
Islam multikultural dengan
demikian berfungsi sebagai

paradigma yang
mengintegrasikan dimensi
teologis, sosial, dan
pedagogis untuk

membangun kehidupan
bersama yang damai
dalam masyarakat
multikultural Indonesia.

1.3Dimensi Teologis,
Sosiologis, dan

Pedagogis
Dimensi teologis

dalam Pendidikan Islam
Multikultural menegaskan

bahwa keragaman
merupakan bagian dari
ketetapan ilahi

(sunnatullah) yang melekat
pada penciptaan manusia.

Literatur menunjukkan
bahwa ajaran Islam secara
normatif mengakui

pluralitas manusia sebagai
realitas yang harus disikapi
dengan keadilan, kasih
sayang, dan penghormatan

terhadap martabat
kemanusiaan. Nilai-nilai
teologis seperti ‘adl

(keadilan), rahmah (kasih
sayang), dan ta‘aruf (saling
mengenal) menjadi fondasi
utama dalam membangun
relasi  sosial-keagamaan
yang harmonis melalui
pendidikan. Pendidikan
Islam multikultural dalam

dimensi ini  dipahami
sebagai aktualisasi ajaran
Islam yang berorientasi
pada kemaslahatan
bersama dan penolakan
terhadap segala bentuk
diskriminasi serta
kekerasan atas nama
agama (Raihani, 2014; Ulfa
et al., 2022a).

Dimensi teologis

juga menempatkan
Pendidikan Islam
Multikultural sebagai
instrumen penguatan
moderasi beragama.
Pendidikan tidak hanya
bertujuan membentuk

individu yang taat secara
ritual, tetapi juga mampu
menghadirkan nilai-nilai
Islam yang ramabh, inklusif,
dan kontekstual dalam
kehidupan sosial. Nasir
dan Rijal menegaskan

bahwa internalisasi
moderasi beragama
memerlukan paradigma
pendidikan yang
menanamkan

keseimbangan antara

komitmen keimanan dan
penghormatan  terhadap
perbedaan (Nasir & Rijal,
2021b). Dengan demikian,

dimensi teologis
Pendidikan Islam
Multikultural berfungsi
sebagai landasan etik yang
mengarahkan praksis

pendidikan Islam agar
tetap berada pada jalur
wasathiyah.

Dimensi sosiologis
Pendidikan Islam
Multikultural berkaitan

227



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dengan peran pendidikan
Islam dalam merespons
realitas masyarakat yang
plural dan dinamis. Hasil
kajian menunjukkan bahwa
pendidikan Islam tidak
dapat dilepaskan dari
konteks sosial tempat ia
tumbuh dan berkembang.
Dalam masyarakat
multikultural,  pendidikan
Islam berfungsi sebagai
agen integrasi sosial yang
berkontribusi pada
pembentukan kohesi
sosial, solidaritas, dan
kehidupan bersama yang
damai. Jayadi dkk, melalui
meta-analisisnya

menegaskan bahwa
paradigma pendidikan
multikultural  berorientasi
pada pengakuan,
kesetaraan, dan keadilan
sosial, sehingga
pendidikan Islam
multikultural memiliki

relevansi strategis dalam
mengelola potensi konflik
sosial berbasis identitas
(Jayadi et al., 2022).
Dalam dimensi
sosiologis, Pendidikan
Islam  Multikultural juga
dipahami sebagai wahana
pembentukan kesadaran
kewargaan religius.
Peserta didik diarahkan
untuk memahami identitas
keagamaannya secara
terbuka dan bertanggung
jawab dalam ruang sosial
yang majemuk. Pendidikan
Islam multikultural
membantu peserta didik
mengembangkan

kemampuan dialog lintas
budaya dan agama, serta

menumbuhkan sikap
empatik terhadap
kelompok lain. Zalnur dkk,
menunjukkan bahwa

pendekatan  multikultural
dalam pendidikan Islam

berkontribusi signifikan
dalam memperkuat sikap
toleran, komitmen

kebangsaan, dan anti-
kekerasan, yang menjadi
indikator penting moderasi
beragama di Indonesia
(Ulfa et al., 2022a).
Dimensi pedagogis
Pendidikan Islam
Multikultural menekankan
perubahan pendekatan
pembelajaran dari pola
transmisi doktrinal menuju

pola dialogis dan
transformatif. Literatur
menunjukkan bahwa
pendidikan Islam
multikultural menuntut

strategi pembelajaran yang
partisipatif, reflektif, dan
kontekstual, sehingga
peserta didik tidak hanya
memahami ajaran Islam
secara normatif, tetapi juga
mampu mengaitkannya
dengan realitas sosial yang
beragam. Pendekatan
pedagogis ini mendorong
keterlibatan aktif peserta
didik dalam proses belajar
melalui  diskusi, kerja
kolaboratif, dan refleksi
kritis  terhadap  isu-isu
keberagaman (Raihani,
2014)

Dimensi pedagogis
juga mencakup

228



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

pengembangan kurikulum

dan kultur institusi
pendidikan yang inklusif.
Pendidikan Islam

multikultural menempatkan
keragaman pengalaman
peserta  didik sebagai
sumber belajar  yang
bernilai, bukan sebagai

hambatan pedagogis.
Firmansyah dkk,
menunjukkan bahwa
internalisasi nilai-nilai
pendidikan Islam
multikultural dapat

dilakukan melalui kebijakan
sekolah, pembiasaan nilai,
serta keteladanan pendidik
(Ok et al, 2022).

Pendekatan ini
menegaskan bahwa
pendidikan Islam

multikultural tidak hanya
berlangsung di  ruang
kelas, tetapi juga terwujud
dalam iklim sosial dan

budaya lembaga
pendidikan.

Secara
keseluruhan, ketiga
dimensi, teologis,

sosiologis, dan pedagogis
saling terintegrasi dalam
membentuk Pendidikan
Islam Multikultural sebagai

paradigma pendidikan
Islam yang utuh. Dimensi
teologis menyediakan
landasan etik dan normatif,
dimensi sosiologis
memberikan orientasi
kontekstual terhadap
realitas masyarakat
multikultural, =~ sementara

dimensi pedagogis menjadi
sarana operasional untuk

menginternalisasikan nilai-
nilai tersebut dalam praktik
pendidikan. Integrasi ketiga
dimensi ini memperkuat
posisi Pendidikan Islam
Multikultural sebagai
kerangka strategis dalam
membangun  pendidikan

Islam yang inklusif,
moderat, dan relevan
dengan tantangan
masyarakat Indonesia
kontemporer.
2. Pembahasan
2.1Pendidikan Islam
Multikultural dalam
Diskursus Moderasi
Beragama
Pendidikan Islam
multikultural dalam
diskursus moderasi
beragama dipahami
sebagai kerangka
paradigmatik yang

mengintegrasikan nilai-nilai
keislaman dengan realitas
sosial masyarakat yang
majemuk. Moderasi
beragama tidak semata-
mata dimaknai sebagai
sikap kompromistis
terhadap ajaran agama,
melainkan sebagai upaya
menampilkan ajaran Islam
secara adil, seimbang, dan

berorientasi pada
kemaslahatan publik.
Dalam konteks ini,
pendidikan Islam
multikultural berfungsi

sebagai medium strategis
untuk menginternalisasikan
nilai-nilai moderasi melalui
proses pendidikan yang
sistematis, terencana, dan
berkelanjutan.

229



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Hasil penelitian
menunjukkan bahwa
pendidikan Islam

multikultural menyediakan
basis konseptual yang kuat
bagi penguatan moderasi
beragama karena
keduanya memiliki irisan
nilai yang signifikan, seperti
keadilan, toleransi, anti-
kekerasan, dan
penghormatan  terhadap
martabat manusia. Nasir
dan Rijal menegaskan
bahwa moderasi beragama
di lingkungan pendidikan
Islam hanya dapat tumbuh
secara efektif apabila
didukung oleh paradigma
pendidikan yang mampu
mengelola perbedaan
secara konstruktif (Nasir &
Rijal, 2021c). Pendidikan
Islam multikultural dalam
hal ini berperan sebagai
instrumen ideologis dan
pedagogis yang mencegah
penyempitan makna
agama menjadi identitas
eksklusif.

Diskursus moderasi
beragama di Indonesia
berkembang sebagai
respons terhadap
menguatnya ekstremisme,
radikalisme, dan polarisasi
identitas keagamaan.
Pendidikan Islam
multikultural memberikan
kontribusi signifikan dalam
menghadapi tantangan
tersebut dengan
menempatkan keragaman
sebagai realitas sosial
yang sah dan bernilai
edukatif. Zalnur et al.

(2023) menunjukkan
bahwa pendidikan Islam
multikultural dapat
dijadikan indikator
moderasi beragama

karena mampu membentuk
sikap toleran, keterbukaan
terhadap budaya lokal,
serta penolakan terhadap
kekerasan berbasis
agama. Temuan ini
menguatkan argumentasi
bahwa moderasi beragama
tidak dapat dilepaskan dari
pendekatan pendidikan
yang inklusif dan humanis.
Dalam perspektif
teoretis, pendidikan Islam
multikultural memperluas
makna moderasi beragama
dari sekadar sikap
individual menjadi praksis
sosial-keagamaan  yang
terlembagakan. Jayadi dkk,
melalui meta-analisisnya
menegaskan bahwa
paradigma pendidikan
multikultural  berorientasi
pada pengakuan dan
kesetaraan, yang selaras
dengan tujuan moderasi
beragama dalam
membangun kehidupan
bersama yang adil dan
damai (Jayadi et al., 2022).
Pendidikan Islam
multikultural dengan
demikian tidak hanya
berfungsi sebagai alat
pencegah konflik, tetapi
juga  sebagai sarana
transformasi sosial yang
memperkuat kohesi dan
solidaritas masyarakat.
Pendidikan Islam
multikultural juga

230



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

menegaskan bahwa
moderasi beragama harus
diinternalisasikan sejak dini
melalui proses pendidikan
formal. Pembelajaran
agama Islam yang
berorientasi  multikultural
memungkinkan peserta
didik memahami ajaran
Islam secara
komprehensif, tidak sempit,
dan kontekstual. Ulfa dkk,
menekankan bahwa
pendidikan Islam
multikultural berkontribusi
pada pembentukan cara
pandang keagamaan yang
terbouka dan  dialogis,
sehingga peserta didik
mampu menempatkan
perbedaan sebagai
keniscayaan sosial yang
harus disikapi secara etis
dan bertanggung jawab
(Ulfa et al., 2022b).

Dalam tataran
praksis pedagogis,
pendidikan Islam

multikultural ~ mendorong
pembelajaran yang dialogis
dan reflektif ~ sebagai

sarana internalisasi
moderasi beragama.
Raihani menunjukkan

bahwa praktik pendidikan
di sekolah Islam yang
memberi ruang dialog dan
pengalaman lintas budaya
dapat membentuk
kesadaran multikultural
peserta didik secara lebih
mendalam (Raihani, 2014).
Pendekatan ini
menegaskan bahwa
moderasi beragama tidak
cukup diajarkan secara

normatif,  tetapi  perlu

dihayati melalui
pengalaman sosial-
keagamaan yang konkret
dalam lingkungan
pendidikan.

Berdasarkan
pembahasan tersebut,
dapat ditegaskan bahwa
pendidikan Islam

multikultural ~ merupakan
pilar penting dalam

penguatan moderasi
beragama di Indonesia.
Pendidikan Islam
multikultural tidak hanya
mendukung agenda

moderasi beragama secara
normatif, tetapi juga
menyediakan kerangka
operasional bagi
implementasinya  dalam
sistem pendidikan. Dengan
menjadikan pendidikan
Islam multikultural sebagai
paradigma, moderasi
beragama dapat
diinternalisasikan  secara
sistemik melalui kurikulum,
pembelajaran, dan kultur
institusi pendidikan Islam.

2.2Pendidikan Islam

Multikultural sebagai
Paradigma Baru
Pendidikan  Islam

multikultural sebagai
paradigma baru dipahami
sebagai pergeseran

mendasar dalam cara
pandang pendidikan Islam
terhadap realitas
keragaman. Paradigma ini
tidak lagi menempatkan
multikulturalisme sebagai
muatan tambahan atau
strategi insidental,

231



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

melainkan sebagai
kerangka asumsi dasar
yang mengarahkan tujuan,
isi, metode, dan evaluasi
pendidikan Islam secara
menyeluruh.  Perubahan
paradigmatik ini menandai
transisi dari pendekatan
doktrinal-transmisif menuju

pendekatan dialogis-
transformatif yang
menekankan pembentukan
kompetensi sosial-

keagamaan peserta didik
dalam konteks masyarakat
majemuk.

Literatur
menunjukkan bahwa
pendekatan  programatik
seperti pembiasaan,
kegiatan ko-kurikuler, dan
layanan social memiliki
kontribusi praktis, namun
belum cukup kuat untuk
menjawab  kompleksitas
pluralitas sosial jika tidak
ditopang oleh paradigma
yang konsisten. Ulfa dkk,
menegaskan urgensi
penempatan  pendidikan
Islam multikultural pada
level paradigma agar nilai-
nilai keadilan, inklusivitas,
dan dialog tidak berhenti
pada aktivitas simbolik,
tetapi terinternalisasi dalam
struktur  kurikulum  dan
kultur institusi (Ulfa et al.,
2022b). Dengan demikian,

paradigma baru ini
berfungsi sebagai
‘kompas” yang menuntun
seluruh komponen

pendidikan Islam.
Sebagai paradigma,
pendidikan Islam

multikultural mengafirmasi
fondasi teologis Islam yang
menempatkan keragaman
sebagai sunnatullah dan
kemanusiaan sebagai nilai
universal.  Prinsip  ‘adl
(keadilan), rahmah (kasih
sayang), dan ta‘aruf (saling
mengenal) tidak hanya
dipahami secara normatif,
tetapi dioperasionalkan
dalam desain pendidikan.
Nasir dan Rijal
menunjukkan bahwa
internalisasi nilai moderasi
beragama memerlukan

paradigma pendidikan
yang mampu
menyelaraskan komitmen
keimanan dengan

penghormatan  terhadap
perbedaan (Nasir & Rijal,
2021c). Paradigma
pendidikan Islam
multikultural dalam hal ini
menyediakan landasan etik

sekaligus kerangka
operasional bagi
penguatan moderasi
beragama.

Paradigma baru ini
juga membawa implikasi
sosiologis yang signifikan.

Pendidikan Islam
multikultural memposisikan
lembaga pendidikan

sebagai agen integrasi
sosial yang berperan aktif
membangun kohesi,
solidaritas, dan keadilan
sosial. Jayadi dkk, melalui
meta-analisisnya

menegaskan bahwa
paradigma pendidikan
multikultural berkorelasi
dengan agenda pengakuan

232



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dan kesetaraan dalam
masyarakat plural (Jayadi
et al, 2022). Dalam
konteks Indonesia,
paradigma ini  relevan
untuk mereduksi polarisasi
identitas dan memperkuat
kehidupan bersama yang
damai.

Pada tataran
pedagogis, pendidikan
Islam multikultural sebagai
paradigma baru menuntut
transformasi strategi
pembelajaran.
Pembelajaran agama Islam
diarahkan untuk Dbersifat
dialogis, reflektif, dan
kontekstual, sehingga
peserta didik tidak hanya
menguasai  pengetahuan
keagamaan, tetapi juga
mengembangkan empati,
kemampuan  komunikasi
lintas perbedaan, dan sikap
kritis terhadap prasangka.
Raihani menunjukkan
bahwa pengalaman belajar
yang membuka ruang
dialog lintas budaya di
sekolah Islam berkontribusi
pada pembentukan
kesadaran multikultural
yang lebih  mendalam
(Jayadi et al, 2022).
Transformasi pedagogis ini
menegaskan bahwa
paradigma baru tidak dapat
dilepaskan dari praktik
pembelajaran sehari-hari.

Paradigma
pendidikan Islam
multikultural juga
mengubah orientasi
evaluasi pendidikan.

Keberhasilan  pendidikan

tidak lagi diukur semata-
mata melalui  capaian
kognitif, tetapi juga melalui
perkembangan sikap,
kebiasaan, dan kompetensi
sosial peserta didik. Zalnur

dkk, menempatkan
pendidikan Islam
multikultural sebagai
indikator moderasi
beragama, yang
implikasinya menuntut

sistem evaluasi yang
menilai toleransi, komitmen
kebangsaan, dan
penolakan terhadap
kekerasan (Zalnur et al.,
2023). Perubahan orientasi
evaluatif ini memperkuat
posisi pendidikan Islam

multikultural sebagai
paradigma yang holistik.
Berdasarkan

pembahasan tersebut,
pendidikan Islam
multikultural sebagai
paradigma baru dapat
dipahami sebagai

kerangka konseptual yang
mengintegrasikan dimensi
teologis, sosiologis, dan
pedagogis dalam satu
kesatuan sistem
pendidikan. Paradigma ini
tidak hanya relevan secara
normatif, tetapi juga
strategis dalam menjawab

tantangan pluralitas,
polarisasi identitas, dan
kebutuhan penguatan
moderasi beragama  di
Indonesia. Dengan

menempatkan pendidikan
Islam multikultural pada
level paradigma,
pendidikan Islam memiliki

233



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

peluang lebih besar untuk
berkontribusi pada
pembangunan peradaban
yang inklusif, adil, dan
berkelanjutan.

2.3Implikasi Konseptual dan

Praktis

Implikasi konseptual
dari  Pendidikan Islam
Multikultural sebagai
paradigma baru terletak
pada penguatan kerangka
teoretis pendidikan Islam
yang lebih responsif
terhadap realitas
masyarakat majemuk.
Paradigma ini memperluas
orientasi pendidikan Islam
dari pendekatan normatif-
doktrinal menuju
pendekatan integratif yang
mengaitkan nilai-nilai
teologis Islam dengan
dimensi sosial dan
kemanusiaan. Pendidikan
Islam tidak lagi dipahami
semata sebagai transmisi
ajaran  agama, tetapi
sebagai proses
pembentukan kesadaran
religius yang berkeadaban,
inklusif, dan berorientasi
pada kemaslahatan publik.
Temuan ini memperkaya
khazanah keilmuan
pendidikan Islam dengan
menawarkan perspektif

paradigmatik yang
menjembatani antara
ajaran normatif Islam dan
tantangan pluralitas

kontemporer (Jayadi et al.,
2022; Ulfa et al., 2022b).
Secara konseptual,
pendidikan Islam
multikultural juga

berimplikasi pada redefinisi
tujuan pendidikan Islam.
Tujuan pendidikan tidak
hanya diarahkan pada
pencapaian kompetensi
kognitif dan ritual
keagamaan, tetapi juga
pada pengembangan
kompetensi sosial-
keagamaan peserta didik,
seperti kemampuan dialog
lintas perbedaan, empati
sosial, dan sikap moderat.
Paradigma ini menegaskan
bahwa keberhasilan
pendidikan Islam harus
diukur dari sejauh mana
peserta didik mampu
mengaktualisasikan nilai-

nilai Islam dalam
kehidupan sosial yang
plural, sebagaimana
ditekankan dalam
diskursus moderasi

beragama (Nasir & Rijal,
2021c)

Implikasi praktis
pendidikan Islam
multikultural terlihat pada
pengembangan kurikulum
pendidikan Islam.
Kurikulum perlu dirancang
secara inklusif dengan
memasukkan  perspektif
keragaman budaya, sosial,
dan keagamaan sebagai
bagian integral dari materi
pembelajaran. Pendidikan
Agama Islam tidak hanya
menyajikan doktrin  dan
hukum Islam, tetapi juga
membekali peserta didik
dengan literasi
keberagamaan yang
kontekstual dan dialogis.
Pendekatan kurikuler ini

234



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

memungkinkan peserta
didik memahami ajaran
Islam secara komprehensif
dan menghindari sikap
eksklusif dalam
memandang perbedaan
(Raihani, 2014)

Pada tataran
pembelajaran, pendidikan
Islam multikultural
menuntut transformasi

strategi pedagogis. Guru
tidak lagi berperan sebagai
satu-satunya sumber
kebenaran, melainkan
sebagai fasilitator dialog
dan refleksi Kritis.
Pembelajaran  diarahkan
pada metode partisipatif,
diskusi kelompok, studi
kasus sosial-keagamaan,
serta refleksi pengalaman
peserta didik dalam
menghadapi realitas
keragaman. Pendekatan
pedagogis semacam ini
berkontribusi pada
pembentukan sikap toleran
dan empatik, sekaligus
memperkuat internalisasi
nilai-nilai moderasi
beragama secara
substantif (Zalnur et al.,
2023).

Implikasi praktis
lainnya berkaitan dengan
pengembangan kultur dan
tata kelola lembaga

pendidikan Islam.
Pendidikan Islam
multikultural menuntut

terciptanya iklim institusi
yang inklusif, adil, dan
menghargai  perbedaan,
baik dalam  kebijakan
sekolah, relasi antarwarga

sekolah, maupun praktik
keseharian.  Firmansyah
dkk, menunjukkan bahwa

internalisasi nilai-nilai
pendidikan Islam
multikultural dapat
diperkuat melalui
keteladanan pendidik,

pembiasaan nilai, serta
kebijakan institusi yang
mendukung kehidupan
bersama yang harmonis
(Ok et al., 2022). Dengan
demikian, pendidikan Islam
multikultural tidak hanya
berlangsung di  ruang
kelas, tetapi juga terwujud
dalam budaya institusional.

Pada level kebijakan

pendidikan, temuan
penelitian ini berimplikasi
pada perlunya
pengarusutamaan

pendidikan Islam
multikultural dalam
perumusan kebijakan

pendidikan Islam nasional.
Kebijakan yang berpihak
pada penguatan moderasi
beragama, pencegahan
radikalisme, dan
pengelolaan  keragaman
sosial perlu didukung oleh

paradigma pendidikan
yang jelas dan konsisten.
Pendidikan Islam
multikultural sebagai

paradigma baru dapat
menjadi rujukan strategis
bagi pengambil kebijakan
dalam merancang regulasi,
program pengembangan
guru, serta evaluasi mutu
pendidikan Islam di
Indonesia (Nasir & Rijal,
2021c).

235



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Secara
keseluruhan, implikasi
konseptual dan praktis
pendidikan Islam
multikultural menunjukkan
bahwa  paradigma ini
memiliki daya jelajah yang

luas, mulai dari
pengembangan teori
pendidikan Islam hingga
implementasi kebijakan
dan praktik pendidikan.
Pendidikan Islam

multikultural bukan hanya
tawaran konseptual, tetapi
juga kerangka operasional
yang relevan untuk
membangun  pendidikan
Islam yang inklusif,
moderat, dan berorientasi
pada perdamaian sosial
dalam masyarakat
multikultural Indonesia.
E. Kesimpulan
Berdasarkan hasil penelitian
yang telah dilakukan, dapat
disimpulkan bahwa Pendidikan
Islam  Multikultural merupakan
paradigma baru yang relevan dan
strategis  dalam merespons
realitas kemajemukan masyarakat
Indonesia serta tantangan
polarisasi identitas keagamaan.
Temuan utama penelitian ini
menunjukkan bahwa pendidikan
Islam multikultural tidak cukup
dipahami sebagai program atau
strategi implementatif semata,

melainkan  sebagai  kerangka
paradigmatik yang
mengintegrasikan dimensi
teologis, sosiologis, dan
pedagogis  secara  sistemik.

Paradigma ini berlandaskan nilai-
nilai inti Islam seperti keadilan
(‘adl), kasih sayang (rahmah),

ta‘aruf, toleransi, inklusivitas, dan
dialogisitas, yang
dioperasionalkan dalam tujuan
pendidikan, desain kurikulum,
strategi  pembelajaran, serta
evaluasi pendidikan. Dengan
demikian, tujuan penelitian untuk
merekonstruksi pendidikan Islam
multikultural sebagai paradigma
baru telah tercapai, sekaligus
menegaskan kontribusinya dalam
penguatan moderasi beragama,
pembentukan karakter religius
yang inklusif, dan pengelolaan
keragaman secara konstruktif di
lembaga pendidikan Islam.
DAFTAR PUSTAKA
A, g. (2014). Pluralisme dan
multikulturalisme
dalam pendidikan
islam di indonesia.
Ta’limuna: jurnal
pendidikan islam, 3(2),
158-168.
Https://doi.org/10.324
78/ta.v3i2.109
Jayadi, k., abduh, a., & basri,
m. (2022). A meta-
analysis of
multicultural education
paradigm in indonesia.
Heliyon, 8(1), e08828.
Https://doi.org/10.101
6/j.heliyon.2022.e088
28
Nasir, m., & rijal, m. K.
(2021a). Keeping the
middle
path: mainstreaming
religious moderation
through islamic higher
education institutions

in indonesia.
Indonesian journal of
islam and muslim

societies, 11(2), 213-

236



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Nasir,

Nasir,

241.
Https://doi.org/10.183
26/ijims.v11i2.213-241
m., & rijal, m. K.
(2021b). Keeping the
middle

path:  mainstreaming
religious moderation
through islamic higher
education institutions
in indonesia.
Indonesian journal of
islam and muslim
societies, 11(2), 213-
241.
Https://doi.org/10.183
26/ijims.v11i2.213-241
m., & rijal, m. K.
(2021c). Keeping the
middle

path: mainstreaming
religious moderation
through islamic higher
education institutions
in indonesia.
Indonesian journal of
islam and muslim
societies, 11(2), 213-
241.
Https://doi.org/10.183
26/ijims.v11i2

Ok, a. H., al-farabi, m., &

firmansyah, f. (2022).
Internalization of
multicultural  islamic
education values in
high school students.
Munaddhomah: jurnal
manajemen
pendidikan islam, 3(3),
221-228.
Https://doi.org/10.315
38/munaddhomah.v3i
3.265

Qur, t. A.-, & zainul, a. N.

(n.d.). Pembentukan

moral santri di ma ’ had
pendahuluan

perubahan zaman
ditandai dengan
kemajuan iImu

keprihatinan nasional .
Pada hari raya nyepi di
jakarta 2010 ,.

Raihani.  (2014). Islamic

education and the
multicultural

society: description of
education for cultural
diversity in two islamic
schools in indonesia.

Ulfa, u., c.h., m., susilawati,

s., & barizi, a. (2022a).
Multicultural islamic
education in
indonesia: the urgency
value of model and
method. Addin, 16(1),
131-164.
Https://doi.org/10.210
43/addin.v16i1.15787

Ulfa, u., c.h., m., susilawati,

s., & barizi, a. (2022b).
Multicultural islamic
education in
indonesia: the urgency
value of model and
method. Addin, 16(1),
131.

Https://doi.org/10.210
43/addin.v16i1.15787

Yusuf, a. M. (2017). Metode

penelitian  kuantitatif,
kualitatif, dan
penelitian gabungan.
Kencana, penerbit.

Zalnur, m., basit, a., &

nelwati, s. (2023).
Multicultural islamic
education as an
indicator of religious
moderation in

237



Pendas : Jurnal lImiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

indonesia. Edukasi

islami: jurnal
pendidikan islam,
12(04).

Https://doi.org/10.308
68/ei.v12i04.8265

238



