
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

218 
 

PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL SEBAGAI PARADIGMA BARU 
PENDIDIKAN ISLAM 

 

Achsan Isroi1, Nur Cholid2, Ghufron Hamzah3 

1Universitas Wahid Hasyim Semarang 
2Universitas Wahid Hasyim Semarang 
3Universitas Wahid Hasyim Semarang 

E-mail : 1jebolsan@gmail.com,  2nurcholid@unwahas.ac.id,  
3hufronhamzah@unwahas.ac.id 

 
ABSTRACT 
The growing social, cultural, and religious diversity of Indonesian society 
demands a paradigm of Islamic education that is capable of managing 
differences in a constructive and ethical manner. Amid increasing identity 
polarization and the challenges of strengthening religious moderation, 
Islamic education is required to move beyond a doctrinal–transmissive 
approach toward a more inclusive and dialogical orientation. This study 
aims to reconstruct Multicultural Islamic Education as a new paradigm of 
Islamic education and to address the question of how its core concepts, 
values, and principles are formulated and what implications they hold for the 
development of Islamic education in Indonesia. This research employs a 
qualitative approach with a library research design, in which data are 
collected through systematic and critical analysis of scholarly books and 
journal articles indexed in Google Scholar published between 2014 and 
2025. Data analysis is conducted using content analysis and thematic 
analysis to synthesize key concepts, core values, and the theological, 
sociological, and pedagogical dimensions of multicultural Islamic education. 
The findings indicate that multicultural Islamic education constitutes an 
integrative paradigm grounded in the values of justice, compassion, ta‘āruf, 
tolerance, and dialogue, and serves as a strategic framework for 
strengthening religious moderation. This paradigm contributes theoretically 
to the enrichment of Islamic education scholarship and practically to the 
development of curriculum design, instructional strategies, and institutional 
culture in Islamic educational settings. The study concludes that 
multicultural Islamic education is highly relevant for addressing 
contemporary pluralistic challenges, while further empirical research is 
recommended to examine its contextual implementation in educational 
practice. 
Keywords: Multicultural Islamic Education, Islamic Education Paradigm, 
Religious Moderation  

mailto:1jebolsan@gmail.com
mailto:2nurcholid@unwahas.ac.id
mailto:3hufronhamzah@unwahas.ac.id


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

219 
 

ABSTRAK 
Realitas kemajemukan sosial, budaya, dan keberagamaan masyarakat 
Indonesia menuntut adanya paradigma pendidikan Islam yang mampu 
mengelola perbedaan secara konstruktif dan berkeadaban. Di tengah 
meningkatnya polarisasi identitas dan tantangan moderasi beragama, 
pendidikan Islam dihadapkan pada kebutuhan untuk bertransformasi dari 
pendekatan doktrinal-transmisif menuju pendekatan yang inklusif dan 
dialogis. Penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi Pendidikan Islam 
Multikultural sebagai paradigma baru pendidikan Islam serta menjawab 
pertanyaan tentang bagaimana konsep, nilai, dan prinsip pendidikan Islam 
multikultural dirumuskan dan apa implikasinya bagi pengembangan 
pendidikan Islam di Indonesia. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan desain library research, di mana data dikumpulkan melalui 
penelusuran dan analisis kritis terhadap literatur ilmiah berupa buku dan 
artikel jurnal terindeks Google Scholar dalam rentang tahun 2014–2025. 
Analisis data dilakukan melalui analisis isi dan analisis tematik untuk 
mensintesis konsep, nilai inti, serta dimensi teologis, sosiologis, dan 
pedagogis pendidikan Islam multikultural. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa pendidikan Islam multikultural merupakan paradigma integratif yang 
berlandaskan nilai keadilan, kasih sayang, ta‘āruf, toleransi, dan dialog, 
serta berfungsi sebagai kerangka strategis dalam penguatan moderasi 
beragama. Paradigma ini tidak hanya berkontribusi secara teoretis dalam 
memperkaya khazanah pemikiran pendidikan Islam, tetapi juga memiliki 
implikasi praktis bagi pengembangan kurikulum, strategi pembelajaran, dan 
kultur lembaga pendidikan Islam. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
pendidikan Islam multikultural relevan untuk menjawab tantangan pluralitas 
kontemporer, namun memerlukan kajian empiris lanjutan guna menguji 
implementasinya secara kontekstual di lapangan. 
Kata kunci: Pendidikan Islam Multikultural, Paradigma Pendidikan Islam, 
Moderasi Beragama
A. Pendahuluan  

Realitas pendidikan Islam di 
Indonesia pada tingkat praksis 
menunjukkan dinamika kelas 
yang semakin majemuk, baik dari 
aspek latar belakang sosial, 
budaya, etnis, bahasa, maupun 
corak keberagamaan peserta 
didik. Kondisi tersebut 
menempatkan lembaga 
pendidikan Islam seperti 
madrasah, pesantren, dan 
sekolah Islam dalam situasi yang 
menuntut kemampuan pedagogis 
untuk mengelola perbedaan 
secara konstruktif. Ketika 

keragaman tidak dikelola dengan 
pendekatan yang tepat, potensi 
munculnya eksklusivisme, 
stereotip sosial, dan ketegangan 
identitas menjadi semakin besar 
dalam interaksi pendidikan sehari-
hari (Nasir & Rijal, 2021a). 

Fenomena sosial mutakhir 
memperlihatkan meningkatnya 
polarisasi identitas keagamaan di 
ruang publik, termasuk di 
lingkungan pendidikan. Media 
digital dan media sosial 
mempercepat penyebaran 
wacana keagamaan yang bersifat 
fragmentatif dan cenderung 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

220 
 

hitam-putih. Situasi ini berdampak 
langsung pada pola pikir peserta 
didik, yang kerap memandang 
perbedaan sebagai ancaman 
ideologis alih-alih sebagai realitas 
sosial yang harus disikapi secara 
dewasa dan etis. Konsekuensi 
tersebut menuntut reorientasi 
pendidikan Islam agar tidak 
terjebak pada transmisi doktrin 
semata. 

Pendidikan Islam secara 
normatif memiliki landasan 
teologis yang kuat dalam 
menghargai keragaman sebagai 
sunnatullah. Prinsip keadilan 
(‘adl), kasih sayang (rahmah), dan 
saling mengenal (ta‘aruf) menjadi 
nilai dasar yang seharusnya 
terinternalisasi dalam proses 
pendidikan. Tantangan muncul 
ketika nilai-nilai tersebut belum 
sepenuhnya terartikulasikan 
dalam kerangka pedagogis yang 
sistematis dan kontekstual, 
sehingga pendidikan Islam kerap 
dipersepsikan belum optimal 
dalam merespons realitas 
masyarakat multicultural (Ulfa et 
al., 2022a). 

Pendidikan Islam 
multikultural muncul sebagai 
pendekatan yang berupaya 
menjembatani idealitas normatif 
ajaran Islam dengan realitas 
sosial yang majemuk. Konsep ini 
menempatkan keragaman 
sebagai sumber pembelajaran 
yang bernilai edukatif, bukan 
sebagai deviasi sosial. Pendidikan 
Islam multikultural tidak berhenti 
pada toleransi pasif, melainkan 
menekankan pembentukan sikap 
dialogis, empati sosial, dan 
kemampuan hidup bersama 

secara bermartabat dalam 
perbedaan (Jayadi et al., 2022). 

Kajian empiris menunjukkan 
bahwa lembaga pendidikan Islam 
memiliki potensi besar sebagai 
agen pembentukan masyarakat 
multikultural. Penelitian Raihani, 
mengungkapkan bahwa sekolah 
Islam mampu mengembangkan 
praktik pendidikan yang 
mendukung penghargaan 
terhadap keragaman budaya dan 
agama (Raihani, 2014). Temuan 
tersebut menegaskan bahwa 
tantangan pendidikan Islam bukan 
terletak pada identitas 
keagamaannya, melainkan pada 
paradigma pendidikan yang 
digunakan dalam merespons 
pluralitas sosial. 

Penelitian-penelitian 
selanjutnya mengaitkan 
pendidikan Islam multikultural 
dengan agenda moderasi 
beragama. Studi Nasir dan Rijal 
menunjukkan bahwa internalisasi 
nilai moderasi beragama di 
perguruan tinggi Islam 
memerlukan dukungan sistem 
pendidikan yang terstruktur 
melalui kurikulum, budaya 
akademik, dan strategi 
pembelajaran (Nasir & Rijal, 
2021b). Hubungan ini 
memperlihatkan bahwa 
pendidikan Islam multikultural 
memiliki relevansi strategis dalam 
memperkuat kohesi sosial dan 
mencegah radikalisme berbasis 
identitas. 

Sebagian besar penelitian 
terdahulu masih memposisikan 
pendidikan Islam multikultural 
sebagai program, model, atau 
strategi implementatif di tingkat 
kelembagaan. Penelitian tentang 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

221 
 

internalisasi nilai-nilai pendidikan 
Islam multikultural di sekolah 
menengah, misalnya, 
menekankan aspek pembiasaan, 
keteladanan, dan kegiatan ko-
kurikuler. Pendekatan tersebut 
memberikan kontribusi praktis, 
namun belum sepenuhnya 
menyentuh dimensi paradigmatik 
yang membentuk cara pandang 
dasar pendidikan Islam terhadap 
keragaman. 

Kesenjangan konseptual 
tampak pada minimnya kajian 
yang merumuskan pendidikan 
Islam multikultural sebagai 
paradigma pendidikan Islam 
secara utuh. Paradigma dalam 
konteks ini dipahami sebagai 
seperangkat asumsi filosofis, 
teologis, dan pedagogis yang 
mengarahkan tujuan, isi, metode, 
serta evaluasi pendidikan. Tanpa 
kerangka paradigmatik yang jelas, 
pendidikan Islam multikultural 
berisiko terfragmentasi menjadi 
slogan normatif yang kurang 
berdampak pada transformasi 
sistem pendidikan. 

Perkembangan diskursus 
akademik periode 2014–2025 
menunjukkan perluasan makna 
pendidikan Islam multikultural dari 
isu pluralisme menuju penguatan 
nilai humanisme, moderasi, dan 
keadilan sosial. Kajian Qomarudin 
menempatkan pluralisme dan 
multikulturalisme sebagai fondasi 
penting pendidikan Islam di 
Indonesia (A, 2014). Penelitian 
mutakhir kemudian 
mengaitkannya dengan indikator 
moderasi beragama dan 
penguatan karakter sosial peserta 
didik, yang menunjukkan 

kebutuhan akan sintesis 
konseptual yang lebih sistematis. 

Penelitian ini bertujuan 
merekonstruksi pendidikan Islam 
multikultural sebagai paradigma 
baru pendidikan Islam. Fokus 
kajian diarahkan pada analisis 
literatur akademik untuk 
merumuskan prinsip, nilai inti, dan 
kerangka konseptual pendidikan 
Islam multikultural yang integratif, 
mencakup dimensi teologis, 
sosiologis, dan pedagogis. 
Pendekatan ini diharapkan 
mampu menjembatani 
kesenjangan antara idealitas 
normatif dan praksis pendidikan 
Islam kontemporer. 

Manfaat penelitian ini 
mencakup kontribusi teoretis dan 
praktis. Kontribusi teoretis 
diwujudkan melalui penguatan 
khazanah keilmuan pendidikan 
Islam dengan menawarkan 
kerangka paradigmatik 
pendidikan Islam multikultural 
yang sistematis dan kontekstual. 
Manfaat praktis penelitian ini 
diharapkan menjadi rujukan bagi 
pendidik, pengelola lembaga 
pendidikan, dan pembuat 
kebijakan dalam merancang 
pendidikan Islam yang inklusif, 
moderat, dan responsif terhadap 
realitas masyarakat multikultural 
Indonesia. 
B. Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan 
metode penelitian kepustakaan 
(library research), yaitu suatu 
pendekatan penelitian yang 
menempatkan literatur sebagai 
sumber utama data. Data 
penelitian dikumpulkan melalui 
penelusuran sistematis terhadap 
berbagai sumber tertulis, meliputi 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

222 
 

buku akademik, artikel jurnal 
ilmiah, majalah ilmiah, laporan 
penelitian, dokumen resmi, serta 
catatan-catatan ilmiah yang 
relevan. Proses pengumpulan 
bahan dilakukan melalui 
eksplorasi dan penelaahan kritis 
terhadap sumber-sumber yang 
tersedia di perpustakaan fisik 
maupun digital, khususnya yang 
terindeks dalam basis data ilmiah 
bereputasi. Tujuan utama 
penelitian kepustakaan ini adalah 
menggali dan mengidentifikasi 
teori-teori, prinsip-prinsip, 
proposisi-proposisi konseptual, 
serta gagasan-gagasan yang 
belum banyak terungkap atau 
kurang mendapatkan perhatian 
dalam kajian-kajian sebelumnya. 
Pendekatan ini memungkinkan 
peneliti menelusuri pemikiran-
pemikiran yang tersembunyi, 
sehingga dapat digunakan untuk 
melakukan analisis kritis dan 
pemecahan masalah secara lebih 
mendalam dan kontekstual dalam 
bidang kajian yang diteliti ((Yusuf, 
2017). Penelitian kepustakaan 
dalam studi ini berfungsi tidak 
hanya sebagai sarana 
pengumpulan informasi, tetapi 
juga sebagai instrumen utama 
dalam membangun kerangka 
konseptual dan argumentasi 
ilmiah. Bahan-bahan pustaka 
yang dikaji digunakan secara 
selektif dan kritis untuk 
memperkuat landasan teoretis, 
mengkaji perkembangan wacana 
akademik, serta menyusun 
sintesis konseptual yang relevan 
dengan fokus penelitian. Oleh 
karena itu, penelitian ini secara 
esensial tidak memerlukan 
pengumpulan data lapangan, 

karena seluruh data bersumber 
dari koleksi literatur yang telah 
tersedia dan terdokumentasi 
secara ilmiah (Yusuf, 2017). 
Pendekatan penelitian 
kepustakaan ini dinilai tepat untuk 
mengkaji tema yang bersifat 
konseptual dan paradigmatik, 
karena memungkinkan peneliti 
melakukan rekonstruksi pemikiran 
secara sistematis, reflektif, dan 
berbasis evidensi akademik yang 
kuat. 
C.Hasil Penelitian dan 

Pembahasan 
 1. Hasil Penelitian  

1.1 Konseptualisasi 
Pendidikan Islam 
Multikultural 
 Hasil kajian 
kepustakaan menunjukkan 
bahwa Pendidikan Islam 
Multikultural dipahami 
sebagai proses pendidikan 
Islam yang secara sadar 
mengelola dan 
mengintegrasikan 
keragaman sosial, budaya, 
etnis, bahasa, dan corak 
keberagamaan ke dalam 
tujuan, isi, dan praktik 
pendidikan. Dalam 
perspektif ini, keragaman 
tidak diposisikan sebagai 
anomali sosial, melainkan 
sebagai realitas objektif 
yang memiliki nilai edukatif. 
Raihani menegaskan 
bahwa lembaga pendidikan 
Islam, khususnya 
madrasah, memiliki potensi 
besar untuk menjadi ruang 
pembelajaran keragaman 
melalui pengalaman sosial-
keagamaan yang inklusif, 
sehingga pendidikan Islam 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

223 
 

dapat berfungsi sebagai 
agen pembentuk 
masyarakat multicultural 
(Raihani, 2014). 
 Konseptualisasi 
Pendidikan Islam 
Multikultural dalam literatur 
mutakhir memperlihatkan 
integrasi antara nilai-nilai 
normatif Islam dan 
gagasan pendidikan 
multikultural modern. Ulfa 
dkk menjelaskan bahwa 
pendidikan Islam 
multikultural tidak dapat 
dilepaskan dari kerangka 
teologis Islam yang 
menekankan keadilan 
(‘adl), kasih sayang 
(rahmah), dan pengakuan 
terhadap perbedaan 
(ta‘āruf). Nilai-nilai tersebut 
berfungsi sebagai 
landasan etis dalam 
membangun relasi 
pendidikan yang 
menghargai martabat 
manusia dan menolak 
segala bentuk diskriminasi 
berbasis identitas (Ulfa et 
al., 2022a). Dengan 
demikian, pendidikan Islam 
multikultural bukan sekadar 
adaptasi konsep 
multikultural Barat, 
melainkan formulasi khas 
yang berakar pada ajaran 
Islam. 
 Literatur juga 
menunjukkan bahwa 
pendidikan Islam 
multikultural memiliki 
keterkaitan erat dengan 
penguatan moderasi 
beragama. Nasir dan Rijal 
mengemukakan bahwa 

internalisasi nilai moderasi 
beragama dalam 
pendidikan tinggi Islam 
memerlukan paradigma 
pendidikan yang mampu 
mengelola perbedaan 
secara konstruktif melalui 
kurikulum, budaya 
akademik, dan praktik 
pembelajaran (Nasir & 
Rijal, 2021b). Dalam 
konteks ini, pendidikan 
Islam multikultural 
berfungsi sebagai 
instrumen strategis untuk 
menumbuhkan sikap 
toleran, komitmen 
kebangsaan, serta 
penolakan terhadap 
kekerasan atas nama 
agama. Zalnur dkk, bahkan 
menempatkan pendidikan 
Islam multikultural sebagai 
salah satu indikator penting 
moderasi beragama dalam 
sistem pendidikan Islam di 
Indonesia (Zalnur et al., 
2023). 
 Dari sisi struktur 
nilai, hasil sintesis literatur 
menunjukkan bahwa 
konseptualisasi Pendidikan 
Islam Multikultural 
mencakup tiga dimensi 
utama. Dimensi pertama 
adalah dimensi teologis-
etis yang menekankan 
prinsip keadilan, rahmah, 
dan penghormatan 
terhadap martabat 
manusia sebagai fondasi 
relasi pendidikan. Dimensi 
kedua adalah dimensi 
sosial-kewargaan yang 
berorientasi pada 
penguatan kohesi sosial, 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

224 
 

dialog lintas identitas, dan 
kesetaraan dalam 
kehidupan bermasyarakat. 
Dimensi ketiga adalah 
dimensi pedagogis yang 
menuntut penerapan 
pembelajaran dialogis, 
reflektif, dan partisipatif 
untuk mengembangkan 
empati serta kompetensi 
sosial peserta didik 
(Raihani, 2014; Ulfa et al., 
2022a). 
 Hasil kajian juga 
menunjukkan bahwa 
Pendidikan Islam 
Multikultural sering kali 
direduksi pada tataran 
program atau aktivitas 
institusional, seperti 
kegiatan pembiasaan, 
layanan sosial, dan 
kegiatan keagamaan 
bersama. Al-Farabi dkk 
menunjukkan bahwa 
internalisasi nilai-nilai 
pendidikan Islam 
multikultural di sekolah 
menengah dilakukan 
melalui kebijakan sekolah 
dan pembiasaan nilai (Ok 
et al., 2022). Meskipun 
pendekatan ini penting, 
literatur menegaskan 
bahwa pendidikan Islam 
multikultural perlu 
ditempatkan pada level 
yang lebih mendasar, yaitu 
sebagai paradigma 
pendidikan, bukan sekadar 
program tambahan. 
 Sebagai paradigma, 
Pendidikan Islam 
Multikultural berfungsi 
sebagai kerangka asumsi 
dasar yang mengarahkan 

tujuan pendidikan Islam, 
desain kurikulum, strategi 
pembelajaran, serta sistem 
evaluasi. Paradigma ini 
menggeser orientasi 
pendidikan Islam dari 
pendekatan doktrinal-
transmisif menuju 
pendekatan dialogis-
transformatif yang 
menekankan pembentukan 
kompetensi sosial-
keagamaan peserta didik. 
Jayadi dkk, melalui meta-
analisis tentang paradigma 
pendidikan multikultural di 
Indonesia, menegaskan 
bahwa pendekatan 
paradigmatik 
memungkinkan pendidikan 
multikultural berkontribusi 
secara sistemik terhadap 
keadilan sosial dan 
pengakuan terhadap 
keragaman (Jayadi et al., 
2022). 
 Berdasarkan 
keseluruhan temuan 
literatur, Pendidikan Islam 
Multikultural dapat 
dirumuskan sebagai 
paradigma pendidikan 
Islam yang berlandaskan 
nilai keadilan dan rahmah, 
mengakui keragaman 
sebagai realitas sosial 
yang sah, serta 
mengarahkan kurikulum, 
pedagogi, dan kultur 
institusi pendidikan untuk 
membentuk sikap dialogis, 
empatik, dan moderat 
dalam kehidupan bersama. 
Konseptualisasi ini 
menegaskan posisi 
pendidikan Islam 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

225 
 

multikultural sebagai 
kerangka strategis dalam 
menjawab tantangan 
pluralitas masyarakat 
Indonesia kontemporer. 

1.2 Nilai dan Prinsip Dasar 
Pendidikan Islam 
Multikultural 
 Hasil kajian 
kepustakaan menunjukkan 
bahwa Pendidikan Islam 
Multikultural berlandaskan 
pada nilai-nilai fundamental 
ajaran Islam yang 
menempatkan keragaman 
sebagai bagian integral 
dari tatanan kehidupan 
manusia. Keragaman etnis, 
budaya, bahasa, dan 
keyakinan dipahami 
sebagai sunnatullah yang 
tidak dapat diingkari, 
melainkan harus dikelola 
secara etis dan konstruktif 
melalui pendidikan. 
Perspektif ini menegaskan 
bahwa pendidikan Islam 
multikultural bukan sekadar 
respons pragmatis 
terhadap pluralitas sosial, 
tetapi merupakan 
aktualisasi dari nilai-nilai 
normatif Islam yang 
menekankan 
kemanusiaan, keadilan, 
dan kemaslahatan 
bersama (Raihani, 2014). 
 Nilai dasar pertama 
yang menonjol dalam 
pendidikan Islam 
multikultural adalah nilai 
keadilan (‘adl). Keadilan 
dipahami sebagai sikap 
menempatkan setiap 
individu secara 
proporsional tanpa 

diskriminasi berdasarkan 
latar belakang identitas 
sosial dan budaya. Dalam 
konteks pendidikan, nilai 
keadilan menuntut adanya 
perlakuan setara terhadap 
seluruh peserta didik, baik 
dalam akses 
pembelajaran, proses 
interaksi pedagogis, 
maupun penilaian hasil 
belajar. Ulfa dkk, 
menegaskan bahwa 
pendidikan Islam 
multikultural menolak 
segala bentuk 
eksklusivisme dan 
subordinasi sosial, karena 
hal tersebut bertentangan 
dengan prinsip keadilan 
yang menjadi inti ajaran 
Islam (Ulfa et al., 2022a). 
 Nilai kedua yang 
menjadi fondasi pendidikan 
Islam multikultural adalah 
kasih sayang (rahmah). 
Rahmah tidak hanya 
dimaknai sebagai sikap 
empati individual, tetapi 
sebagai orientasi etis 
dalam membangun relasi 
sosial yang harmonis dan 
berkeadaban. Dalam 
praksis pendidikan, nilai 
rahmah tercermin dalam 
pendekatan pembelajaran 
yang humanis, dialogis, 
dan menghargai 
perbedaan perspektif 
peserta didik. Pendidikan 
Islam multikultural dengan 
demikian diarahkan untuk 
membentuk iklim belajar 
yang aman dan inklusif, 
sehingga peserta didik 
mampu mengembangkan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

226 
 

sensitivitas sosial dan 
kepedulian terhadap 
sesama (Nasir & Rijal, 
2021b). 
 Nilai ta‘āruf atau 
saling mengenal 
merupakan prinsip penting 
lain dalam pendidikan 
Islam multikultural. Ta‘āruf 
meniscayakan adanya 
interaksi sosial yang 
terbuka dan dialogis 
antarindividu maupun 
antarkelompok yang 
berbeda. Prinsip ini 
mendorong pendidikan 
Islam untuk tidak menutup 
diri dari realitas 
keragaman, tetapi justru 
menjadikannya sebagai 
sarana pembelajaran 
sosial-keagamaan. Melalui 
ta‘āruf, peserta didik dilatih 
untuk memahami 
perbedaan secara reflektif, 
menghindari prasangka, 
serta mengembangkan 
sikap saling menghormati 
dalam kehidupan bersama 
(A, 2014). 
 Nilai berikutnya 
adalah toleransi (tasāmuh) 
yang dimaknai sebagai 
kemampuan menerima dan 
menghormati perbedaan 
tanpa harus 
mengorbankan keyakinan 
agama. Pendidikan Islam 
multikultural menempatkan 
toleransi sebagai 
kompetensi sosial-
keagamaan yang harus 
ditumbuhkan melalui 
proses pendidikan yang 
sistematis. Zalnur dkk, 
menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam 
multikultural berkontribusi 
signifikan dalam 
memperkuat moderasi 
beragama dengan 
menanamkan sikap 
toleran, anti-kekerasan, 
dan keterbukaan terhadap 
budaya local (Qur & Zainul, 
n.d.). 
 Selain nilai-nilai 
tersebut, pendidikan Islam 
multikultural juga 
berlandaskan pada prinsip 
inklusivitas dan dialogisitas 
dalam proses 
pembelajaran. Inklusivitas 
mengandung makna 
keterbukaan pendidikan 
Islam terhadap 
keberagaman 
pengalaman, pandangan, 
dan latar belakang peserta 
didik. Prinsip dialogis 
menuntut pembelajaran 
yang memberi ruang 
partisipasi aktif, diskusi, 
dan refleksi kritis, sehingga 
peserta didik tidak hanya 
menjadi penerima doktrin, 
tetapi subjek yang terlibat 
dalam proses pencarian 
makna. Prinsip ini 
menandai pergeseran dari 
pendekatan pedagogis 
yang bersifat monologis 
menuju pendekatan 
transformatif (Jayadi et al., 
2022). 
 Secara 
keseluruhan, nilai dan 
prinsip dasar Pendidikan 
Islam Multikultural 
menunjukkan bahwa 
pendekatan ini tidak 
berhenti pada pengakuan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

227 
 

formal terhadap 
keragaman, melainkan 
mengarah pada 
pembentukan karakter 
religius yang adil, empatik, 
dan bertanggung jawab 
secara sosial. Pendidikan 
Islam multikultural dengan 
demikian berfungsi sebagai 
paradigma yang 
mengintegrasikan dimensi 
teologis, sosial, dan 
pedagogis untuk 
membangun kehidupan 
bersama yang damai 
dalam masyarakat 
multikultural Indonesia. 

1.3 Dimensi Teologis, 
Sosiologis, dan 
Pedagogis 
 Dimensi teologis 
dalam Pendidikan Islam 
Multikultural menegaskan 
bahwa keragaman 
merupakan bagian dari 
ketetapan ilahi 
(sunnatullah) yang melekat 
pada penciptaan manusia. 
Literatur menunjukkan 
bahwa ajaran Islam secara 
normatif mengakui 
pluralitas manusia sebagai 
realitas yang harus disikapi 
dengan keadilan, kasih 
sayang, dan penghormatan 
terhadap martabat 
kemanusiaan. Nilai-nilai 
teologis seperti ‘adl 
(keadilan), rahmah (kasih 
sayang), dan ta‘āruf (saling 
mengenal) menjadi fondasi 
utama dalam membangun 
relasi sosial-keagamaan 
yang harmonis melalui 
pendidikan. Pendidikan 
Islam multikultural dalam 

dimensi ini dipahami 
sebagai aktualisasi ajaran 
Islam yang berorientasi 
pada kemaslahatan 
bersama dan penolakan 
terhadap segala bentuk 
diskriminasi serta 
kekerasan atas nama 
agama (Raihani, 2014; Ulfa 
et al., 2022a). 
 Dimensi teologis 
juga menempatkan 
Pendidikan Islam 
Multikultural sebagai 
instrumen penguatan 
moderasi beragama. 
Pendidikan tidak hanya 
bertujuan membentuk 
individu yang taat secara 
ritual, tetapi juga mampu 
menghadirkan nilai-nilai 
Islam yang ramah, inklusif, 
dan kontekstual dalam 
kehidupan sosial. Nasir 
dan Rijal menegaskan 
bahwa internalisasi 
moderasi beragama 
memerlukan paradigma 
pendidikan yang 
menanamkan 
keseimbangan antara 
komitmen keimanan dan 
penghormatan terhadap 
perbedaan (Nasir & Rijal, 
2021b). Dengan demikian, 
dimensi teologis 
Pendidikan Islam 
Multikultural berfungsi 
sebagai landasan etik yang 
mengarahkan praksis 
pendidikan Islam agar 
tetap berada pada jalur 
wasathiyah. 
 Dimensi sosiologis 
Pendidikan Islam 
Multikultural berkaitan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

228 
 

dengan peran pendidikan 
Islam dalam merespons 
realitas masyarakat yang 
plural dan dinamis. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa 
pendidikan Islam tidak 
dapat dilepaskan dari 
konteks sosial tempat ia 
tumbuh dan berkembang. 
Dalam masyarakat 
multikultural, pendidikan 
Islam berfungsi sebagai 
agen integrasi sosial yang 
berkontribusi pada 
pembentukan kohesi 
sosial, solidaritas, dan 
kehidupan bersama yang 
damai. Jayadi dkk, melalui 
meta-analisisnya 
menegaskan bahwa 
paradigma pendidikan 
multikultural berorientasi 
pada pengakuan, 
kesetaraan, dan keadilan 
sosial, sehingga 
pendidikan Islam 
multikultural memiliki 
relevansi strategis dalam 
mengelola potensi konflik 
sosial berbasis identitas 
(Jayadi et al., 2022). 
 Dalam dimensi 
sosiologis, Pendidikan 
Islam Multikultural juga 
dipahami sebagai wahana 
pembentukan kesadaran 
kewargaan religius. 
Peserta didik diarahkan 
untuk memahami identitas 
keagamaannya secara 
terbuka dan bertanggung 
jawab dalam ruang sosial 
yang majemuk. Pendidikan 
Islam multikultural 
membantu peserta didik 
mengembangkan 

kemampuan dialog lintas 
budaya dan agama, serta 
menumbuhkan sikap 
empatik terhadap 
kelompok lain. Zalnur dkk, 
menunjukkan bahwa 
pendekatan multikultural 
dalam pendidikan Islam 
berkontribusi signifikan 
dalam memperkuat sikap 
toleran, komitmen 
kebangsaan, dan anti-
kekerasan, yang menjadi 
indikator penting moderasi 
beragama di Indonesia 
(Ulfa et al., 2022a). 
 Dimensi pedagogis 
Pendidikan Islam 
Multikultural menekankan 
perubahan pendekatan 
pembelajaran dari pola 
transmisi doktrinal menuju 
pola dialogis dan 
transformatif. Literatur 
menunjukkan bahwa 
pendidikan Islam 
multikultural menuntut 
strategi pembelajaran yang 
partisipatif, reflektif, dan 
kontekstual, sehingga 
peserta didik tidak hanya 
memahami ajaran Islam 
secara normatif, tetapi juga 
mampu mengaitkannya 
dengan realitas sosial yang 
beragam. Pendekatan 
pedagogis ini mendorong 
keterlibatan aktif peserta 
didik dalam proses belajar 
melalui diskusi, kerja 
kolaboratif, dan refleksi 
kritis terhadap isu-isu 
keberagaman (Raihani, 
2014) 
 Dimensi pedagogis 
juga mencakup 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

229 
 

pengembangan kurikulum 
dan kultur institusi 
pendidikan yang inklusif. 
Pendidikan Islam 
multikultural menempatkan 
keragaman pengalaman 
peserta didik sebagai 
sumber belajar yang 
bernilai, bukan sebagai 
hambatan pedagogis. 
Firmansyah dkk, 
menunjukkan bahwa 
internalisasi nilai-nilai 
pendidikan Islam 
multikultural dapat 
dilakukan melalui kebijakan 
sekolah, pembiasaan nilai, 
serta keteladanan pendidik 
(Ok et al., 2022). 
Pendekatan ini 
menegaskan bahwa 
pendidikan Islam 
multikultural tidak hanya 
berlangsung di ruang 
kelas, tetapi juga terwujud 
dalam iklim sosial dan 
budaya lembaga 
pendidikan. 
 Secara 
keseluruhan, ketiga 
dimensi, teologis, 
sosiologis, dan pedagogis 
saling terintegrasi dalam 
membentuk Pendidikan 
Islam Multikultural sebagai 
paradigma pendidikan 
Islam yang utuh. Dimensi 
teologis menyediakan 
landasan etik dan normatif, 
dimensi sosiologis 
memberikan orientasi 
kontekstual terhadap 
realitas masyarakat 
multikultural, sementara 
dimensi pedagogis menjadi 
sarana operasional untuk 

menginternalisasikan nilai-
nilai tersebut dalam praktik 
pendidikan. Integrasi ketiga 
dimensi ini memperkuat 
posisi Pendidikan Islam 
Multikultural sebagai 
kerangka strategis dalam 
membangun pendidikan 
Islam yang inklusif, 
moderat, dan relevan 
dengan tantangan 
masyarakat Indonesia 
kontemporer. 

2. Pembahasan  
2.1 Pendidikan Islam 

Multikultural dalam 
Diskursus Moderasi 
Beragama 

Pendidikan Islam 
multikultural dalam 
diskursus moderasi 
beragama dipahami 
sebagai kerangka 
paradigmatik yang 
mengintegrasikan nilai-nilai 
keislaman dengan realitas 
sosial masyarakat yang 
majemuk. Moderasi 
beragama tidak semata-
mata dimaknai sebagai 
sikap kompromistis 
terhadap ajaran agama, 
melainkan sebagai upaya 
menampilkan ajaran Islam 
secara adil, seimbang, dan 
berorientasi pada 
kemaslahatan publik. 
Dalam konteks ini, 
pendidikan Islam 
multikultural berfungsi 
sebagai medium strategis 
untuk menginternalisasikan 
nilai-nilai moderasi melalui 
proses pendidikan yang 
sistematis, terencana, dan 
berkelanjutan. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

230 
 

Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa 
pendidikan Islam 
multikultural menyediakan 
basis konseptual yang kuat 
bagi penguatan moderasi 
beragama karena 
keduanya memiliki irisan 
nilai yang signifikan, seperti 
keadilan, toleransi, anti-
kekerasan, dan 
penghormatan terhadap 
martabat manusia. Nasir 
dan Rijal menegaskan 
bahwa moderasi beragama 
di lingkungan pendidikan 
Islam hanya dapat tumbuh 
secara efektif apabila 
didukung oleh paradigma 
pendidikan yang mampu 
mengelola perbedaan 
secara konstruktif (Nasir & 
Rijal, 2021c). Pendidikan 
Islam multikultural dalam 
hal ini berperan sebagai 
instrumen ideologis dan 
pedagogis yang mencegah 
penyempitan makna 
agama menjadi identitas 
eksklusif. 

Diskursus moderasi 
beragama di Indonesia 
berkembang sebagai 
respons terhadap 
menguatnya ekstremisme, 
radikalisme, dan polarisasi 
identitas keagamaan. 
Pendidikan Islam 
multikultural memberikan 
kontribusi signifikan dalam 
menghadapi tantangan 
tersebut dengan 
menempatkan keragaman 
sebagai realitas sosial 
yang sah dan bernilai 
edukatif. Zalnur et al. 

(2023) menunjukkan 
bahwa pendidikan Islam 
multikultural dapat 
dijadikan indikator 
moderasi beragama 
karena mampu membentuk 
sikap toleran, keterbukaan 
terhadap budaya lokal, 
serta penolakan terhadap 
kekerasan berbasis 
agama. Temuan ini 
menguatkan argumentasi 
bahwa moderasi beragama 
tidak dapat dilepaskan dari 
pendekatan pendidikan 
yang inklusif dan humanis. 

Dalam perspektif 
teoretis, pendidikan Islam 
multikultural memperluas 
makna moderasi beragama 
dari sekadar sikap 
individual menjadi praksis 
sosial-keagamaan yang 
terlembagakan. Jayadi dkk, 
melalui meta-analisisnya 
menegaskan bahwa 
paradigma pendidikan 
multikultural berorientasi 
pada pengakuan dan 
kesetaraan, yang selaras 
dengan tujuan moderasi 
beragama dalam 
membangun kehidupan 
bersama yang adil dan 
damai (Jayadi et al., 2022). 
Pendidikan Islam 
multikultural dengan 
demikian tidak hanya 
berfungsi sebagai alat 
pencegah konflik, tetapi 
juga sebagai sarana 
transformasi sosial yang 
memperkuat kohesi dan 
solidaritas masyarakat. 

Pendidikan Islam 
multikultural juga 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

231 
 

menegaskan bahwa 
moderasi beragama harus 
diinternalisasikan sejak dini 
melalui proses pendidikan 
formal. Pembelajaran 
agama Islam yang 
berorientasi multikultural 
memungkinkan peserta 
didik memahami ajaran 
Islam secara 
komprehensif, tidak sempit, 
dan kontekstual. Ulfa dkk, 
menekankan bahwa 
pendidikan Islam 
multikultural berkontribusi 
pada pembentukan cara 
pandang keagamaan yang 
terbuka dan dialogis, 
sehingga peserta didik 
mampu menempatkan 
perbedaan sebagai 
keniscayaan sosial yang 
harus disikapi secara etis 
dan bertanggung jawab 
(Ulfa et al., 2022b). 

Dalam tataran 
praksis pedagogis, 
pendidikan Islam 
multikultural mendorong 
pembelajaran yang dialogis 
dan reflektif sebagai 
sarana internalisasi 
moderasi beragama. 
Raihani menunjukkan 
bahwa praktik pendidikan 
di sekolah Islam yang 
memberi ruang dialog dan 
pengalaman lintas budaya 
dapat membentuk 
kesadaran multikultural 
peserta didik secara lebih 
mendalam (Raihani, 2014). 
Pendekatan ini 
menegaskan bahwa 
moderasi beragama tidak 
cukup diajarkan secara 

normatif, tetapi perlu 
dihayati melalui 
pengalaman sosial-
keagamaan yang konkret 
dalam lingkungan 
pendidikan. 

Berdasarkan 
pembahasan tersebut, 
dapat ditegaskan bahwa 
pendidikan Islam 
multikultural merupakan 
pilar penting dalam 
penguatan moderasi 
beragama di Indonesia. 
Pendidikan Islam 
multikultural tidak hanya 
mendukung agenda 
moderasi beragama secara 
normatif, tetapi juga 
menyediakan kerangka 
operasional bagi 
implementasinya dalam 
sistem pendidikan. Dengan 
menjadikan pendidikan 
Islam multikultural sebagai 
paradigma, moderasi 
beragama dapat 
diinternalisasikan secara 
sistemik melalui kurikulum, 
pembelajaran, dan kultur 
institusi pendidikan Islam. 

2.2 Pendidikan Islam 
Multikultural sebagai 
Paradigma Baru 

Pendidikan Islam 
multikultural sebagai 
paradigma baru dipahami 
sebagai pergeseran 
mendasar dalam cara 
pandang pendidikan Islam 
terhadap realitas 
keragaman. Paradigma ini 
tidak lagi menempatkan 
multikulturalisme sebagai 
muatan tambahan atau 
strategi insidental, 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

232 
 

melainkan sebagai 
kerangka asumsi dasar 
yang mengarahkan tujuan, 
isi, metode, dan evaluasi 
pendidikan Islam secara 
menyeluruh. Perubahan 
paradigmatik ini menandai 
transisi dari pendekatan 
doktrinal-transmisif menuju 
pendekatan dialogis-
transformatif yang 
menekankan pembentukan 
kompetensi sosial-
keagamaan peserta didik 
dalam konteks masyarakat 
majemuk. 

Literatur 
menunjukkan bahwa 
pendekatan programatik 
seperti pembiasaan, 
kegiatan ko-kurikuler, dan 
layanan social memiliki 
kontribusi praktis, namun 
belum cukup kuat untuk 
menjawab kompleksitas 
pluralitas sosial jika tidak 
ditopang oleh paradigma 
yang konsisten. Ulfa dkk, 
menegaskan urgensi 
penempatan pendidikan 
Islam multikultural pada 
level paradigma agar nilai-
nilai keadilan, inklusivitas, 
dan dialog tidak berhenti 
pada aktivitas simbolik, 
tetapi terinternalisasi dalam 
struktur kurikulum dan 
kultur institusi (Ulfa et al., 
2022b). Dengan demikian, 
paradigma baru ini 
berfungsi sebagai 
“kompas” yang menuntun 
seluruh komponen 
pendidikan Islam. 

Sebagai paradigma, 
pendidikan Islam 

multikultural mengafirmasi 
fondasi teologis Islam yang 
menempatkan keragaman 
sebagai sunnatullah dan 
kemanusiaan sebagai nilai 
universal. Prinsip ‘adl 
(keadilan), rahmah (kasih 
sayang), dan ta‘āruf (saling 
mengenal) tidak hanya 
dipahami secara normatif, 
tetapi dioperasionalkan 
dalam desain pendidikan. 
Nasir dan Rijal 
menunjukkan bahwa 
internalisasi nilai moderasi 
beragama memerlukan 
paradigma pendidikan 
yang mampu 
menyelaraskan komitmen 
keimanan dengan 
penghormatan terhadap 
perbedaan (Nasir & Rijal, 
2021c). Paradigma 
pendidikan Islam 
multikultural dalam hal ini 
menyediakan landasan etik 
sekaligus kerangka 
operasional bagi 
penguatan moderasi 
beragama. 

Paradigma baru ini 
juga membawa implikasi 
sosiologis yang signifikan. 
Pendidikan Islam 
multikultural memposisikan 
lembaga pendidikan 
sebagai agen integrasi 
sosial yang berperan aktif 
membangun kohesi, 
solidaritas, dan keadilan 
sosial. Jayadi dkk, melalui 
meta-analisisnya 
menegaskan bahwa 
paradigma pendidikan 
multikultural berkorelasi 
dengan agenda pengakuan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

233 
 

dan kesetaraan dalam 
masyarakat plural (Jayadi 
et al., 2022). Dalam 
konteks Indonesia, 
paradigma ini relevan 
untuk mereduksi polarisasi 
identitas dan memperkuat 
kehidupan bersama yang 
damai. 

Pada tataran 
pedagogis, pendidikan 
Islam multikultural sebagai 
paradigma baru menuntut 
transformasi strategi 
pembelajaran. 
Pembelajaran agama Islam 
diarahkan untuk bersifat 
dialogis, reflektif, dan 
kontekstual, sehingga 
peserta didik tidak hanya 
menguasai pengetahuan 
keagamaan, tetapi juga 
mengembangkan empati, 
kemampuan komunikasi 
lintas perbedaan, dan sikap 
kritis terhadap prasangka. 
Raihani menunjukkan 
bahwa pengalaman belajar 
yang membuka ruang 
dialog lintas budaya di 
sekolah Islam berkontribusi 
pada pembentukan 
kesadaran multikultural 
yang lebih mendalam 
(Jayadi et al., 2022). 
Transformasi pedagogis ini 
menegaskan bahwa 
paradigma baru tidak dapat 
dilepaskan dari praktik 
pembelajaran sehari-hari. 

Paradigma 
pendidikan Islam 
multikultural juga 
mengubah orientasi 
evaluasi pendidikan. 
Keberhasilan pendidikan 

tidak lagi diukur semata-
mata melalui capaian 
kognitif, tetapi juga melalui 
perkembangan sikap, 
kebiasaan, dan kompetensi 
sosial peserta didik. Zalnur 
dkk, menempatkan 
pendidikan Islam 
multikultural sebagai 
indikator moderasi 
beragama, yang 
implikasinya menuntut 
sistem evaluasi yang 
menilai toleransi, komitmen 
kebangsaan, dan 
penolakan terhadap 
kekerasan (Zalnur et al., 
2023). Perubahan orientasi 
evaluatif ini memperkuat 
posisi pendidikan Islam 
multikultural sebagai 
paradigma yang holistik. 

Berdasarkan 
pembahasan tersebut, 
pendidikan Islam 
multikultural sebagai 
paradigma baru dapat 
dipahami sebagai 
kerangka konseptual yang 
mengintegrasikan dimensi 
teologis, sosiologis, dan 
pedagogis dalam satu 
kesatuan sistem 
pendidikan. Paradigma ini 
tidak hanya relevan secara 
normatif, tetapi juga 
strategis dalam menjawab 
tantangan pluralitas, 
polarisasi identitas, dan 
kebutuhan penguatan 
moderasi beragama di 
Indonesia. Dengan 
menempatkan pendidikan 
Islam multikultural pada 
level paradigma, 
pendidikan Islam memiliki 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

234 
 

peluang lebih besar untuk 
berkontribusi pada 
pembangunan peradaban 
yang inklusif, adil, dan 
berkelanjutan. 

2.3 Implikasi Konseptual dan 
Praktis 

Implikasi konseptual 
dari Pendidikan Islam 
Multikultural sebagai 
paradigma baru terletak 
pada penguatan kerangka 
teoretis pendidikan Islam 
yang lebih responsif 
terhadap realitas 
masyarakat majemuk. 
Paradigma ini memperluas 
orientasi pendidikan Islam 
dari pendekatan normatif-
doktrinal menuju 
pendekatan integratif yang 
mengaitkan nilai-nilai 
teologis Islam dengan 
dimensi sosial dan 
kemanusiaan. Pendidikan 
Islam tidak lagi dipahami 
semata sebagai transmisi 
ajaran agama, tetapi 
sebagai proses 
pembentukan kesadaran 
religius yang berkeadaban, 
inklusif, dan berorientasi 
pada kemaslahatan publik. 
Temuan ini memperkaya 
khazanah keilmuan 
pendidikan Islam dengan 
menawarkan perspektif 
paradigmatik yang 
menjembatani antara 
ajaran normatif Islam dan 
tantangan pluralitas 
kontemporer (Jayadi et al., 
2022; Ulfa et al., 2022b). 

Secara konseptual, 
pendidikan Islam 
multikultural juga 

berimplikasi pada redefinisi 
tujuan pendidikan Islam. 
Tujuan pendidikan tidak 
hanya diarahkan pada 
pencapaian kompetensi 
kognitif dan ritual 
keagamaan, tetapi juga 
pada pengembangan 
kompetensi sosial-
keagamaan peserta didik, 
seperti kemampuan dialog 
lintas perbedaan, empati 
sosial, dan sikap moderat. 
Paradigma ini menegaskan 
bahwa keberhasilan 
pendidikan Islam harus 
diukur dari sejauh mana 
peserta didik mampu 
mengaktualisasikan nilai-
nilai Islam dalam 
kehidupan sosial yang 
plural, sebagaimana 
ditekankan dalam 
diskursus moderasi 
beragama (Nasir & Rijal, 
2021c) 

Implikasi praktis 
pendidikan Islam 
multikultural terlihat pada 
pengembangan kurikulum 
pendidikan Islam. 
Kurikulum perlu dirancang 
secara inklusif dengan 
memasukkan perspektif 
keragaman budaya, sosial, 
dan keagamaan sebagai 
bagian integral dari materi 
pembelajaran. Pendidikan 
Agama Islam tidak hanya 
menyajikan doktrin dan 
hukum Islam, tetapi juga 
membekali peserta didik 
dengan literasi 
keberagamaan yang 
kontekstual dan dialogis. 
Pendekatan kurikuler ini 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

235 
 

memungkinkan peserta 
didik memahami ajaran 
Islam secara komprehensif 
dan menghindari sikap 
eksklusif dalam 
memandang perbedaan 
(Raihani, 2014) 

Pada tataran 
pembelajaran, pendidikan 
Islam multikultural 
menuntut transformasi 
strategi pedagogis. Guru 
tidak lagi berperan sebagai 
satu-satunya sumber 
kebenaran, melainkan 
sebagai fasilitator dialog 
dan refleksi kritis. 
Pembelajaran diarahkan 
pada metode partisipatif, 
diskusi kelompok, studi 
kasus sosial-keagamaan, 
serta refleksi pengalaman 
peserta didik dalam 
menghadapi realitas 
keragaman. Pendekatan 
pedagogis semacam ini 
berkontribusi pada 
pembentukan sikap toleran 
dan empatik, sekaligus 
memperkuat internalisasi 
nilai-nilai moderasi 
beragama secara 
substantif (Zalnur et al., 
2023). 

Implikasi praktis 
lainnya berkaitan dengan 
pengembangan kultur dan 
tata kelola lembaga 
pendidikan Islam. 
Pendidikan Islam 
multikultural menuntut 
terciptanya iklim institusi 
yang inklusif, adil, dan 
menghargai perbedaan, 
baik dalam kebijakan 
sekolah, relasi antarwarga 

sekolah, maupun praktik 
keseharian. Firmansyah 
dkk, menunjukkan bahwa 
internalisasi nilai-nilai 
pendidikan Islam 
multikultural dapat 
diperkuat melalui 
keteladanan pendidik, 
pembiasaan nilai, serta 
kebijakan institusi yang 
mendukung kehidupan 
bersama yang harmonis 
(Ok et al., 2022). Dengan 
demikian, pendidikan Islam 
multikultural tidak hanya 
berlangsung di ruang 
kelas, tetapi juga terwujud 
dalam budaya institusional. 

Pada level kebijakan 
pendidikan, temuan 
penelitian ini berimplikasi 
pada perlunya 
pengarusutamaan 
pendidikan Islam 
multikultural dalam 
perumusan kebijakan 
pendidikan Islam nasional. 
Kebijakan yang berpihak 
pada penguatan moderasi 
beragama, pencegahan 
radikalisme, dan 
pengelolaan keragaman 
sosial perlu didukung oleh 
paradigma pendidikan 
yang jelas dan konsisten. 
Pendidikan Islam 
multikultural sebagai 
paradigma baru dapat 
menjadi rujukan strategis 
bagi pengambil kebijakan 
dalam merancang regulasi, 
program pengembangan 
guru, serta evaluasi mutu 
pendidikan Islam di 
Indonesia (Nasir & Rijal, 
2021c). 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

236 
 

Secara 
keseluruhan, implikasi 
konseptual dan praktis 
pendidikan Islam 
multikultural menunjukkan 
bahwa paradigma ini 
memiliki daya jelajah yang 
luas, mulai dari 
pengembangan teori 
pendidikan Islam hingga 
implementasi kebijakan 
dan praktik pendidikan. 
Pendidikan Islam 
multikultural bukan hanya 
tawaran konseptual, tetapi 
juga kerangka operasional 
yang relevan untuk 
membangun pendidikan 
Islam yang inklusif, 
moderat, dan berorientasi 
pada perdamaian sosial 
dalam masyarakat 
multikultural Indonesia. 

E. Kesimpulan 
Berdasarkan hasil penelitian 

yang telah dilakukan, dapat 
disimpulkan bahwa Pendidikan 
Islam Multikultural merupakan 
paradigma baru yang relevan dan 
strategis dalam merespons 
realitas kemajemukan masyarakat 
Indonesia serta tantangan 
polarisasi identitas keagamaan. 
Temuan utama penelitian ini 
menunjukkan bahwa pendidikan 
Islam multikultural tidak cukup 
dipahami sebagai program atau 
strategi implementatif semata, 
melainkan sebagai kerangka 
paradigmatik yang 
mengintegrasikan dimensi 
teologis, sosiologis, dan 
pedagogis secara sistemik. 
Paradigma ini berlandaskan nilai-
nilai inti Islam seperti keadilan 
(‘adl), kasih sayang (rahmah), 

ta‘āruf, toleransi, inklusivitas, dan 
dialogisitas, yang 
dioperasionalkan dalam tujuan 
pendidikan, desain kurikulum, 
strategi pembelajaran, serta 
evaluasi pendidikan. Dengan 
demikian, tujuan penelitian untuk 
merekonstruksi pendidikan Islam 
multikultural sebagai paradigma 
baru telah tercapai, sekaligus 
menegaskan kontribusinya dalam 
penguatan moderasi beragama, 
pembentukan karakter religius 
yang inklusif, dan pengelolaan 
keragaman secara konstruktif di 
lembaga pendidikan Islam. 
DAFTAR PUSTAKA 

A, q. (2014). Pluralisme dan 
multikulturalisme 
dalam pendidikan 
islam di indonesia. 
Ta’limuna: jurnal 
pendidikan islam, 3(2), 
158–168. 
Https://doi.org/10.324
78/ta.v3i2.109 

Jayadi, k., abduh, a., & basri, 
m. (2022). A meta-
analysis of 
multicultural education 
paradigm in indonesia. 
Heliyon, 8(1), e08828. 
Https://doi.org/10.101
6/j.heliyon.2022.e088
28 

Nasir, m., & rijal, m. K. 
(2021a). Keeping the 
middle 
path:  mainstreaming 
religious  moderation 
through islamic higher 
education institutions 
in indonesia. 
Indonesian journal of 
islam and muslim 
societies, 11(2), 213–



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

237 
 

241. 
Https://doi.org/10.183
26/ijims.v11i2.213-241 

Nasir, m., & rijal, m. K. 
(2021b). Keeping the 
middle 
path:  mainstreaming 
religious  moderation 
through islamic higher 
education institutions 
in indonesia. 
Indonesian journal of 
islam and muslim 
societies, 11(2), 213–
241. 
Https://doi.org/10.183
26/ijims.v11i2.213-241 

Nasir, m., & rijal, m. K. 
(2021c). Keeping the 
middle 
path:  mainstreaming 
religious  moderation 
through islamic higher 
education institutions 
in indonesia. 
Indonesian journal of 
islam and muslim 
societies, 11(2), 213–
241. 
Https://doi.org/10.183
26/ijims.v11i2 

Ok, a. H., al-farabi, m., & 
firmansyah, f. (2022). 
Internalization of 
multicultural islamic 
education values in 
high school students. 
Munaddhomah: jurnal 
manajemen 
pendidikan islam, 3(3), 
221–228. 
Https://doi.org/10.315
38/munaddhomah.v3i
3.265 

Qur, t. A.-, & zainul, a. N. 
(n.d.). Pembentukan 

moral santri di ma ’ had 
pendahuluan 
perubahan zaman 
ditandai dengan 
kemajuan ilmu 
keprihatinan nasional . 
Pada hari raya nyepi di 
jakarta 2010 ,. 

Raihani. (2014). Islamic 
education and the 
multicultural 
society:  description of 
education for cultural 
diversity in two islamic 
schools in indonesia. 

Ulfa, u., c.h., m., susilawati, 
s., & barizi, a. (2022a). 
Multicultural islamic 
education in 
indonesia: the urgency 
value of model and 
method. Addin, 16(1), 
131–164. 
Https://doi.org/10.210
43/addin.v16i1.15787 

Ulfa, u., c.h., m., susilawati, 
s., & barizi, a. (2022b). 
Multicultural islamic 
education in 
indonesia: the urgency 
value of model and 
method. Addin, 16(1), 
131. 
Https://doi.org/10.210
43/addin.v16i1.15787 

Yusuf, a. M. (2017). Metode 
penelitian kuantitatif, 
kualitatif, dan 
penelitian gabungan. 
Kencana, penerbit. 

Zalnur, m., basit, a., & 
nelwati, s. (2023). 
Multicultural islamic 
education as an 
indicator of religious 
moderation in 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

238 
 

indonesia. Edukasi 
islami: jurnal 
pendidikan islam, 
12(04). 
Https://doi.org/10.308
68/ei.v12i04.8265 

  


