
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

216 
 

ANALISIS PENERAPAN NILAI-NILAI KETELADANAN NABI, RASUL, 

DAN WALI ALLAH DALAM KEHIDUPAN SEHARI-HARI 

JAMA'AH MAJELIS TAKLIM AL MUJAHIDIN, GANTAR INDRAMAYU 

 

Ade Dina Nurkhakiki1, Fauziah Syania Asri2, Anisa Mardiah3, Luthfia Nur Afifah4, 

Sofie Nur Haqiqi5, Rafi Sulthan6, Sobirin7 
1,2,3,4,5,6,7 Institut Agama Islam Al-Zaytun Indonesia 

1Adedinanurkhakiki66@gmail.com),  2fauziahsyania4@gmail.com, 
3annisamardiah567@gmail.com,  4luthfia12na@gmail.com, 

5sofienurhaqiqi58@gmail.com, 6rafisulthanbinrusmanto@gmail.com, 7sobirin@iai-
alzaytun.ac.id 

ABSTRACT 

The development of the digital era has had a significant impact on people's mindsets 

and lifestyles, which indirectly influence the appreciation of the spiritual and moral 

values of Muslims. Modern lifestyles that tend to be materialistic pose a serious 

challenge in maintaining religious exemplars in society. Therefore, strengthening 

the exemplary values of the Prophet, Apostles, and the Wali Allah is important as 

an effort to develop Islamic faith and character. This study aims to describe the 

understanding and application of the exemplary values of the Prophet (ṣhiddiq, 

amanah, tablīgh, and fathonah) and the exemplary values of the Wali Allah (zuhud, 

ikhlas, taqwa, and social concern) in the Jama'ah Majelis Taklim Al-Mujahidin, 

Gantar. The study used a descriptive qualitative approach with a field research 

design. Data were collected through participatory observation, in-depth interviews 

with three selected informants, and documentation. The results show that these 

exemplary values are not only understood conceptually, but also practiced in daily 

life, both within the family and community. In conclusion, the majelis taklim (Islamic 

study groups) plays a strategic role in instilling exemplary values that can strengthen 

faith and shape the Islamic character of the congregation amidst the challenges of 

modernization. 

Keywords: Digital era, Spiritual and moral values, Conceptual understanding, 

Strategic role of majelis taklim 

 

ABSTRAK 

Perkembangan era digital membawa dampak signifikan terhadap pola pikir dan 
gaya hidup masyarakat, yang secara tidak langsung memengaruhi penghayatan 
nilai-nilai spiritual dan moral umat Islam. Gaya hidup modern yang cenderung 
materialistis menimbulkan tantangan serius dalam mempertahankan keteladanan 
religius di tengah masyarakat. Oleh karena itu, penguatan nilai keteladanan Nabi, 
Rasul, dan Wali Allah menjadi penting sebagai upaya pembinaan iman dan 

mailto:Adedinanurkhakiki66@gmail.com
mailto:fauziahsyania4@gmail.com
mailto:annisamardiah567@gmail.com
mailto:luthfia12na@gmail.com
mailto:sofienurhaqiqi58@gmail.com
mailto:rafisulthanbinrusmanto@gmail.com
mailto:sobirin@iai-alzaytun.ac.id
mailto:sobirin@iai-alzaytun.ac.id


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

217 
 

karakter Islami. Penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan pemahaman serta 
penerapan nilai-nilai keteladanan Rasul (ṣhiddiq, amānah, tablīgh, dan faṭhonah) 
serta nilai keteladanan Wali Allah (zuhud, ikhlas, taqwa, dan kepedulian sosial) 
pada Jama’ah Majelis Taklim Al-Mujahidin, Gantar. Penelitian menggunakan 
pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain penelitian lapangan. Data 
dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam terhadap tiga 
informan terpilih, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai 
keteladanan tersebut tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi juga 
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam lingkup keluarga maupun 
masyarakat. Kesimpulannya, majelis taklim berperan strategis dalam 
menanamkan nilai keteladanan yang mampu memperkuat keimanan dan 
membentuk karakter Islami jamaah di tengah tantangan modernisasi. 
Kata Kunci: Era digital, Nilai spiritual dan moral, Pemahaman konseptual, Peran 

strategis majelis taklim 

 

 

A. Pendahuluan 

Perkembangan zaman yang begitu 

cepat di era digital membawa dampak 

besar terhadap pola pikir dan gaya 

hidup masyarakat. Kemajuan 

teknologi informasi memang 

memberikan banyak kemudahan, 

tetapi di sisi lain juga menimbulkan 

tantangan baru bagi kehidupan 

spiritual umat Islam. Gaya hidup 

modern yang serba instan dan 

berorientasi pada materi perlahan 

menggeser perhatian masyarakat dari 

nilai-nilai religius menuju hal-hal yang 

bersifat duniawi. Kondisi ini 

menciptakan kesenjangan moral yang 

cukup nyata, terutama pada generasi 

muda dan masyarakat umum yang 

mulai kehilangan figur keteladanan 

dalam kehidupan sehari-hari.  

Fenomena ini sejalan dengan 

temuan penelitian social kontemporer 

yang menunjukkan bahwa 

modernisasi sering kali berdampak 

pada melemahnya praktik spiritual 

dan nilai moral masyarakat, terutama 

di wilayah perkotaan dan pedesaan 

yang mulai terpengaruh oleh budaya 

digital (Wahidi & Syahidin, 2024). Oleh 

karena itu, penguatan nilai-nilai 

religius melalui model keteladan 

menjadi semakin mendesak untuk 

dilakukan dalam konteks kehidupan 

masyarakat. 

Dalam konteks keislaman, 

keteladanan (uswah hasanah) 

merupakan salah satu prinsip utama 

dalam pembentukan karakter dan 

moral umat. Rasulullah SAW menjadi 

teladan sempurna dalam seluruh 

aspek kehidupan, baik sebagai hamba 

Allah, pemimpin, pendidik, suami, 

maupun sahabat. Akhlak beliau 

mencerminkan keseimbangan antara 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

218 
 

spiritualitas dan perilaku sosial yang 

menjadi dasar utama bagi pendidikan 

Islam. Menurut (Wahidi & Syahidin, 

2024), metode uswah hasanah 

merupakan pendekatan pendidikan 

yang efektif karena tidak hanya 

menekankan aspek kognitif, tetapi 

juga menyentuh ranah afektif dan 

psikomotorik melalui contoh nyata 

yang dapat ditiru langsung oleh 

peserta didik. Dengan meneladani 

Nabi, seseorang tidak hanya 

memahami ajaran Islam secara 

teoritis, tetapi juga menghayatinya 

dalam perilaku sehari-hari. 

Penelitian lain juga menunjukkan 

bahwa uswah hasanah memiliki peran 

signifikan dalam membentuk karakter, 

baik di lingkungan Pendidikan formal 

maupun nonformal. Menurut 

(Masbukin, 2012), pada komunitas 

Pendidikan masyarakat menemukan 

bahwa model keteladanan 

berkontribusi langsung pada 

pembiasaan akhlak, kedisiplinan, dan 

perilaku social berbasis nilai-nilai 

islam. Ini menguatkan bahwa 

pendekatan keteladanan tidak hanya 

relevan bagi siswa, tetapi juga bagi 

masyarakat umum. 

Dalam realitas sosial kontemporer, 

masih banyak masyarakat yang belum 

memahami makna keteladanan 

secara mendalam. Keteladanan 

sering kali dipersempit hanya pada 

perilaku baik secara umum. Padahal, 

dalam ajaran Islam, keteladanan 

mencakup dimensi spiritual, sosial, 

dan moral yang luas. Figur Nabi dan 

Rasul bukan hanya panutan moral, 

tetapi juga sumber inspirasi dalam 

menghadapi berbagai tantangan 

kehidupan. Dalam situasi masyarakat 

modern yang semakin kompleks, 

penguatan kembali nilai-nilai 

keteladanan menjadi hal yang sangat 

penting agar umat Islam tidak 

kehilangan arah dan prinsip dalam 

menjalani kehidupan bermasyarakat. 

Namun, penelitian-penelitian 

sebelumnya cenderung berfokus pada 

konteks sekolah dan pesantren, 

sementara kajian mengenai 

penerapan keteladanan pada 

masyarakat desa atau jamaah majelis 

taklim masih sangat terbatas. Inilah 

celah penelitian (research gap) yang 

perlu diisi, terutama dalam konteks 

masyarakat Gantar yang memiliki 

dinamika sosial dan kegamaan 

tersendiri. 

Selain keteladanan, persoalan lain 

yang sering disalahpahami di tengah 

masyarakat adalah konsep mukjizat 

dan karomah. Tidak sedikit umat Islam 

yang menganggap keduanya sebagai 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

219 
 

fenomena supranatural tanpa 

memahami makna teologisnya. 

Padahal, sebagaimana dijelaskan 

oleh (Namira et al., 2024), mukjizat 

merupakan bukti kerasulan yang 

diberikan Allah SWT kepada para nabi 

sebagai tanda kebenaran risalah yang 

mereka bawa. Sementara itu, 

karomah adalah bentuk kemuliaan 

yang dianugerahkan kepada wali 

Allah sebagai manifestasi dari 

ketakwaan dan kedekatan spiritual 

mereka kepada Sang Pencipta. 

Perbedaan ini penting dipahami agar 

umat tidak terjebak pada keyakinan 

yang keliru atau praktik keagamaan 

yang tidak berdasar pada sumber 

ajaran Islam yang autentik. 

Kajian teologis yang dilakukan 

(Purnomo et al., 2025) menegaskan 

bahwa pemahaman yang benar 

mengenai mukjizat para nabi dan 

karomah para wali sangat penting 

agar masyarakat tidak terjebak pada 

anggapan berlebihan, mitos, atau 

pengkultusan individu tanpa dasar 

syar’i. Dalam jurnal tersebut 

dijelaskan bahwa mukjizat dan 

karomah bukan sekedar fenomena 

luar biasa, tetapi memiliki fungsi 

edukatif dan spiritual untuk 

memperkuat keimanan umat. Karena 

itu, penyampaian pemahaman yang 

berlandaskan nash kepada 

masyarakat merupakan bagian 

penting dari pembinaan akidah yang 

berkelanjutan. 

Kecenderungan sebagian 

masyarakat untuk mengagungkan 

individu atau mengaitkan peristiwa 

ajaib tanpa landasan teologis yang 

kuat menjadi tantangan tersendiri 

dalam pembinaan keagamaan. Oleh 

karena itu, dibutuhkan pendekatan 

edukatif dan aplikatif melalui kegiatan 

penyuluhan keagamaan yang mampu 

memberikan pemahaman yang benar, 

rasional, dan berbasis nash (Al-Qur’an 

dan hadis). Salah satu upaya nyata 

yang dilakukan adalah kegiatan 

Pengabdian Kepada Masyarakat 

(PKM) dengan tema “Penyuluhan 

tentang Keteladanan Nabi dan Rasul 

serta Mu’jizat dan Karomah sebagai 

Upaya Penguatan Iman Masyarakat.” 

Berdasarkan kondisi tersebut, 

diperlukan kajian yang mampu 

menggambarkan bagaimana nilai-nilai 

keteladanan Nabi, Rasul, dan Wali 

Allah dipahami serta dipraktikkan oleh 

Jama’ah Majelis Taklim Al-Muhajidin, 

Gantar. Kajian ini juga penting untuk 

mengetahui sejauh mana 

pemahaman tentang mukjizat dan 

karomah dapat memperkuat 

keimanan masyarakat.  



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

220 
 

Kegiatan ini dilaksanakan oleh 

mahasiswa Program Studi Pendidikan 

Guru Madrasah Ibtidaiyah (PGMI), 

Fakultas Tarbiyah, Institut Agama 

Islam Al-Zaytun Indonesia, di Masjid 

Al-Mujahidin Gantar, Kabupaten 

Indramayu. Sasaran kegiatan adalah 

Jama’ah Majelis Taklim Al-Muhajidin, 

Gantar, yang memiliki peran strategis 

sebagai pendidik pertama dalam 

keluarga dan agen penyebar nilai 

moral di masyarakat. Melalui 

penyuluhan ini, diharapkan 

masyarakat dapat memahami makna 

keteladanan Nabi dan Rasul secara 

komprehensif, mengenal perbedaan 

antara mukjizat dan karomah 

berdasarkan ajaran Islam, serta 

menumbuhkan semangat untuk 

meneladani akhlak Rasulullah SAW 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Secara keseluruhan, kegiatan ini 

diharapkan tidak hanya meningkatkan 

pengetahuan keagamaan 

masyarakat, tetapi juga memperkuat 

keimanan dan membentuk karakter 

Islami yang kokoh di tengah derasnya 

arus modernisasi. Dengan 

menanamkan nilai keteladanan serta 

pemahaman yang benar tentang 

mukjizat dan karomah, masyarakat 

diharapkan mampu meneguhkan 

kembali keimanan mereka dan 

menjalani kehidupan yang 

berlandaskan pada nilai-nilai Islam 

yang luhur. 

Berdasarkan uraian tersebut, 

penelitian ini memfokuskan kajian 

pada dua kelompok nilai keteladanan 

utama, yaitu nilai keteladanan Rasul 

yang terdiri dari empat sifat pokok: 

ṣhiddiq (jujur), amānah (dapat 

dipercaya), tablīgh (menyampaikan 

kebenaran), dan faṭhonah (cerdas). 

Selain itu, penelitian ini juga menelaah 

penerapan nilai keteladanan Wali 

Allah yang meliputi sifat zuhud, ikhlas, 

taqwa, dan kepedulian sosial. 

Pemilihan kedelapan nilai ini 

didasarkan pada relevansinya dengan 

kehidupan sosial-keagamaan jamaah 

Majelis Ta’lim Al-Mujahidin serta 

pentingnya nilai tersebut dalam 

pembentukan karakter spiritual 

masyarakat. Penelitian ini diarahkan 

untuk menggambarkan bagaimana 

nilai-nilai tersebut dipahami dan 

dipraktikkan dalam kehidupan sehari-

hari jamaah majelis taklim. 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif, 

karena bertujuan memahami secara 

mendalam bagaimana penerapan 

nilai-nilai keteladanan Nabi, Rasul, 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

221 
 

dan Wali Allah dalam kehidupan 

sehari-hari Jama’ah Majelis Taklim Al-

Mujahidin, Gantar. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti menggali 

makna, pengalaman, dan praktik 

sosial keagamaan secara natural 

(Sudha, 2017). 

1. Desain Penelitian 

Desain penelitian yang 

digunakan adalah penelitian 

lapangan (field research). Dalam 

pendekatan ini, peneliti terjun 

langsung ke lokasi penelitian 

untuk mengamati kondisi yang 

terjadi secara nyata. Penelitian 

lapangan memungkinkan peneliti 

memahami berbagai aktivitas, 

interaksi, serta fenomena yang 

berlangsung di lingkungan 

masyarakat secara apa adanya. 

Melalui pendekatan langsung 

tersebut, peneliti dapat 

memperoleh gambaran 

mendalam dan autentik 

mengenai situasi sosial serta 

perilaku subjek penelitian 

(Rahmadi, S.Ag., 2011). 

2. Lokasi dan Subjek Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di 

Desa Gantar, khususnya pada 

komunitas Jama’ah Majelis 

Taklim Al Mujahidin, Gantar, 

Kabupaten Indramayu. Populasi 

penelitian berjumlah 13 orang 

jama’ah yang aktif mengikuti 

kegiatan majelis taklim. Dari 

jumlah tersebut, peneliti 

menetapkan 3 orang sebagai 

sampel penelitian menggunakan 

teknik purposive sampling, yaitu 

pemilihan informan berdasarkan 

pertimbangan tertentu seperti 

tingkat keaktifan, pemahaman 

agama, dan keterlibatan dalam 

kegiatan majelis taklim. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

a. Observasi Pastisipatif 

Observasi partisipatif 

dilakukan dengan cara 

peneliti terlibat secara 

langsung dalam kegiatan 

yang berlangsung di 

lingkungan majelis taklim. 

Dalam metode ini, peneliti 

tidak hanya mengamati 

aktivitas jama’ah, tetapi juga 

ikut berinteraksi dan 

merasakan dinamika 

kegiatan keagamaan yang 

sedang berjalan. Dengan 

keterlibatan langsung 

tersebut, peneliti dapat 

memperoleh gambaran nyata 

mengenai perilaku, interaksi 

sosial, serta bentuk 

keteladanan yang muncul 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

222 
 

dalam setiap kegiatan. 

Pendekatan ini memberikan 

pemahaman yang lebih 

mendalam karena peneliti 

dapat mencatat pengalaman 

serta temuan lapangan 

secara langsung selama 

proses observasi 

berlangsung (Puspitasari et 

al., 2023). 

b. Wawancara Mendalam 

Wawancara mendalam 

dilakukan dengan pengurus 

majelis taklim, ustaz/ustazah, 

dan jama’ah yang dianggap 

memahami tema penelitian. 

Berdasarkan (Puspitasari et 

al., 2023), wawancara 

mendalam merupakan 

proses tanya jawab secara 

langsung antara peneliti dan 

informan untuk memperoleh 

informasi yang luas dan 

mendalam mengenai fokus 

penelitian. Teknik ini 

memungkinkan peneliti 

menggali data secara 

terbuka, bebas, dan detail, 

serta memverifikasi informasi 

dari hasil observasi 

sebelumnya. Dalam 

pelaksanaannya, peneliti 

menggunakan daftar 

pertanyaan yang telah 

disusun agar pembahasan 

tetap sesuai dengan topik 

yang diteliti. 

c. Dokumentasi 

Teknik dokumentasi 

digunakan sebagai 

pelengkap data penelitian 

melalui pengumpulan 

berbagai bentuk dokumen 

yang relevan, seperti foto 

kegiatan, catatan harian, 

materi pengajian, dan arsip 

majelis taklim. Menurut (H. J. 

Putri & Murhayati, 2022), 

dokumentasi merupakan 

metode yang memanfaatkan 

dokumen tertulis maupun 

visual untuk memperoleh 

data faktual yang dapat 

mendukung hasil observasi 

dan wawancara. Dokumen 

tersebut berfungsi sebagai 

bukti autentik yang 

membantu peneliti 

memahami situasi penelitian 

secara lebih objektif dan 

komprehensif. 

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan  

Bagian ini menyajikan temuan 

lapangan mengenai penerapan nilai-

nilai keteladanan Nabi, Rasul, dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

223 
 

Wali Allah dalam kehidupan sehari-

hari Jama’ah Majelis Taklim Al 

Mujahidin, Gantar. Data diperoleh 

melalui observasi partisipatif dan 

wawancara mendalam terhadap tiga 

responden yang dipilih berdasarkan 

kualitas partisipasi, intensitas 

keterlibatan sosial-keagamaan, serta 

kemampuan reflektif dalam memaknai 

nilai-nilai keislaman yang dijalani. 

Seluruh responden berstatus sebagai 

ibu rumah tangga dengan rentang 

usia 39-54 tahun, yang berperan 

strategis dalam lingkungan keluarga 

dan masyarakat. Fokus analisis 

adalah pada empat sifat utama Rasul 

(ṣiddiq, amānah, tablīgh, faṭhonah) 

dan empat nilai utama Wali Allah 

(zuhud, ikhlas, taqwa, kepedulian 

sosial).  

Penerapan Nilai Keteladanan Nabi 

dan Rasul 

Dalam Islam, suri teladan yang 

sempurna terdapat pada diri Nabi 

Muhammad Saw karena beliau 

mempunyai sifat-sifat yang selalu 

terjaga dan dijaga oleh Allah SWT. 

sifat-sifat Nabi Muhammad Saw 

tersebut dikenal dengan sebutan sifat 

wajib bagi Rasul yang merupakan 

pencerminan karakter Nabi 

Muhammad saw dalam menjalankan 

tugasnya sebagai pemimpin umat. 

Menurut Syekh Muh. Abduh (1996) 

dalam jurnal tada, mengemukakan 

sifat-sifat yang wajib bagi rasul ada 

empat yaitu, Ash-Shiddiq yang artinya 

benar, Al-Amanah yang artinya dapat 

dipercayai, At-Tabligh yang artinya 

menyampaikan (tidak menyimpan 

atau mencabut) segala apa yang 

diperintahkan oleh Allah SWT yang 

harus disampaikan kepada manusia 

seluruhnya, Al-Fathonah yang artinya 

cerdik dan bijaksana (Triansyah et al., 

2024). 

Temuan ini akan 

menggambarkan bagaimana nilai-nilai 

tersebut dipahami dan dipraktikkan 

secara nyata oleh ibu-ibu jamaah 

dalam konteks kehidupan sosial-

keagamaan mereka. Selanjutnya, 

dipaparkan secara rinci praktik 

keteladanan dari masing-masing 

responden, yaitu: 

1. Shiddiq (Benar) 

Ṣhiddiq merupakan sifat utama 

yang menghiasi akhlak orang 

beriman, khususnya para Nabi dan 

Rasul yang diutus Allah SWT untuk 

menyampaikan wahyu dan risalah-

Nya. Ṣiddiq tidak hanya bermakna 

benar dalam ucapan, tetapi juga 

benar dalam perbuatan dan 

keadaan batin. Seluruh aspek 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

224 
 

kehidupan Rasulullah SAW 

mencerminkan kesesuaian antara 

perkataan dan perbuatan, sehingga 

kejujuran menjadi fondasi utama 

kepercayaan umat terhadap beliau. 

Hidayatullah menggambarkan 

shiddiq dalam jurnal Musyrifin 

(2020) sebagai “sebuah kenyataan 

yang benar tercermin.” Dalam 

perkataan, perbuatan atau tindakan, 

dan keadaan batinnya. Karakter 

yang telah dijelaskan di atas 

menunjukkan bahwa sifat shiddiq 

memiliki penjelasan yang mengarah 

pada kejujuran dalam perkataan, 

perbuatan, atau keadaan batin, 

yang berarti bahwa perilaku tersebut 

benar-benar jujur dan dapat 

dipertanggung jawabkan 

kebenarannya. Namun, sifat shiddiq 

juga memiliki kemampuan untuk 

menciptakan perilaku yang tidak 

dibuat-buat atau disebut bohong 

(Pratama & Haironi, 2024). Pada 

responden pertama, penerapan 

pada nilai shiddiq beliau 

menekankan agar tidak terbiasa 

berbohong. Sikap ini sejalan dengan 

makna shiddiq sebagai komitmen 

untuk selalu berkata benar dan 

menjauhi kebohongan dalam bentuk 

apapun. Pada responden kedua, 

dalam menerapkan nilai shiddiq 

dengan bersikap jujur dan apa 

adanya, tidak melebih-lebihkan 

maupun mengurangi cerita. Praktik 

ini mencerminkan esensi shiddiq 

yang menekankan kesesuaian 

antara fakta dan ucapan. 

Sementara itu, responden ketiga, 

menjalankan nilai shiddiq dengan 

menjaga perkataan agar selalu jujur 

dan apa adanya. Sikap kehati-

hatian dalam bertutut kata ini 

menunjukkan internalisasi nilia 

shiddiq secara konsisten, dimana 

kejujuran menjadi prinsip dalam 

komunikasi. 

2. Amanah (Dapat dipercaya) 

Amanah merupakan sifat Nabi 

Muhammad dan wajib diterapkan. 

Kepercayaan berkaitan erat dengan 

informasi yang jujur, dimana 

kejujuran berada. Dengan kata lain, 

orang yang jujur harus dapat 

dipercaya. Kepercayaan juga erat  

kaitannya dengan rasa tanggung 

jawab (Anjani et al., 2023). 

Penerapan nilai amanah yang 

dilakukan responden pertama 

dalam kegiatan seperti pengajian 

dan marhaban menunjukkan 

adanya tanggung jawab dalam 

menjalankan amanah sosial dan 

keagamaan. Sikap ini sejalan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

225 
 

dengan teladan Rasulullah SAW 

yang senantiasa menunaikan tugas 

dakwah dan sosial dengan penuh 

komitmen. Nilai amanah juga 

tercermin dalam pelaksanaan peran 

sebagai ibu rumah tangga yang 

dilakukan oleh responden kedua 

dan ketiga, seperti menjalankan 

tugas, memasak, merawat anak, 

serta menjaga kepercayaan 

keluarga sebagai istri dan ibu yang 

baik, karena hal tersebut termasuk 

dalam mencerminkan sebuah 

amanah. Dimana tanggung jawab 

ini menuntut konsistensi dan 

kesungguhan, sebagaimana 

Rasulullah mengaskan bahwa 

setiap individu adalah pemimpin dan 

akan dimintai pertanggung jawaban 

atas perannya (M. B. Putri & 

Maftuhah, 2024). Responden juga 

memberikan pernyataan bahwa 

tanggung jawab merupakan hal 

yang sulit diterapkan menunjukkan 

kesadaran akan beratnya amanah, 

namun sekaligus menegaskan 

pentingnya komitmen dalam 

menjaga kepercayaan tersebut. 

3. Tabliqh (Menyampaikan) 

Tabligh yang dikemukakan oleh 

M. Bahri Ghazali dalam bukunya 

Dakwah Komunikastif mengatakan 

bahwa tabligh adalah suatu 

kegiatan penyampaian pesan ajaran 

agama islam. Didalam kegiatan 

tabligh terdapat unsur-unsur ajakan, 

seruan, panggilan, agar orang yang 

dipanggil berkenan mengubah sikap 

dan perilakunya sesuai dengan 

ajaran agama islam yang 

dipeluknya (Nasrullah & Khotimah, 

2024). Yang mana tabligh ini 

diterapkan oleh responden pertama 

melalui upaya mengajak ibu-ibu 

untuk mengikuti kegiatan pengajian 

melalui media grup. Cara ini 

menunjukkan penyampaian 

kebaikan secara komunikatif dan 

kontekstual sesuai perkembangan 

sarana komunikasi. Komunikasi 

merupakan bagian yang tidak 

terpisahkan dari kehidupan makhluk 

hidup di dunian ini, khususnya 

manusia. Komunikasi menjadi alat 

untuk berinteraksi dengan manusia 

yang lainnya, dengan begitu mereka 

bisa hidup (Wilantara & Maharani, 

2022). Namun, ketika ada yang 

berhalangan hadir beliau selalu 

menerapkan sikap sabar dan tidak 

memaksa, hal ini mencerminkan 

keteladanan Rasulullah yang 

menyampaikan dakwah tanpa 

tekanan, melainkan dengan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

226 
 

menghargai kondisi dan kesiapan 

individu.  

Penerapan Tabligh ini juga 

dilakukan oleh responden kedua 

melalui penggunaan kata-kata yang 

lemah lembut dalam mengajak 

kebaikan, memberi nasihat kepada 

anak, serta menyelesaikan 

permasalahan melalui musyawarah. 

Pendekatan ini selaras dengan 

metode dakwah yang di lakukan 

Rasulullah SAW yang 

mendepankan kelembutan, dialog, 

dan kebijaksanaan, sehingga pesan 

kebaikan dapat diterima dengan 

lebih baik dan tidak menimbulkan 

penolakan (Satra et al., 2025).  

Sementara itu, responden ketiga 

menerapkan Tabligh dengan 

mengajak tetangga untuk berbuat 

baik. Praktik ini menunjukkan 

konsistensi dalam menyebarkan 

nilai kebaikan di lingkungan sekitar, 

sebagaimana Rasulullah SAW 

mencontohkan dakwah yang 

dimulai dari lingkungan terdekat dan 

dilakukan secara berkelanjutan. 

4. Fathonah (Cerdas) 

Fathonah yang artinya pandai, 

cerdas, dan bijaksana. Selain itu, 

seorang rasul juga harus memiliki 

emosi yang stabil, tidak gampang 

berubah dalam dua keadaan, baik 

itu di masa keemasan dan dalam 

keadaan terpuruk sekalipun. 

Menyelesaikan masalah dengan 

tangkas dan bijaksana (Yani, 2021). 

Pemaknaan fathonah oleh 

responden pertama, tercermin 

dalam kesadaran bahwa ibadah 

harus dilandasi oleh ilmu, yang 

diibaratkan seperti pohon tanpa 

buah apabila dilakukan tanpa 

pemahaman. Pandangan ini 

senantiasa menekankan pentingnya 

ilmu sebagai dasar amal, sehingga 

ibadah tidak hanya bersifat ritual, 

tetapi juga bermakna dan bernilai. 

Pada responden kedua, fathonah 

dihubungkan secara langsung 

dengan pelaksanaan ibadah, 

dimana ketaatan harus didasarkan 

pada pemahaman yang benar 

terhadap ajaran agama. Beliau 

memberikan contoh seperti 

ketaatan kepada suami dipahami 

sebagai bagian dari ketaatan 

kepada perintah Allah SWT. 

selanjutnya, responden ketiga 

memaknai fathonah sebagai 

kecerdasan dalam menjalin 

silahturahmi, yakni dengan menjaga 

perasaan dan memilih untuk 

menjauh apabila keberadaannya 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

227 
 

justru berpotensi memperburuk 

keadaan. 

Penerapan Nilai Wali Allah 

Dalam tradisi Islam, selain 

keteladanan Nabi dan Rasul, figur 

Wali Allah juga menjadi rujukan 

penting dalam pembentukan akhlak 

dan spiritualitas umat. Wali Allah 

dipahami sebagai hamba-hamba 

Allah yang memiliki kedekatan 

spiritual (wilāyah) karena ketakwaan, 

keikhlasan, dan konsistensi dalam 

menjalankan perintah-Nya. Al-Qur’an 

menegaskan bahwa para wali Allah 

adalah mereka yang beriman dan 

bertakwa, serta tidak diliputi rasa takut 

dan sedih dalam menjalani kehidupan 

(QS. Yunus: 62-63). Kedudukan ini 

tidak bersifat struktural atau simbolik, 

melainkan tercermin dalam kualitas 

akhlak dan perilaku sehari-hari yang 

berorientasi pada ridha Allah SWT. 

Nilai-nilai utama yang melekat pada 

Wali Allah, yaitu zuhud, ikhlas, taqwa, 

dan kepedulian sosial. Zuhud 

dipahami sebagai sikap tidak 

berlebihan dalam mencintai dunia 

tanpa meninggalkan tanggung jawab 

duniawi (Al-Ghazali, 2011). Ikhlas 

sebagai pemurnian niat semata-mata 

karena Allah SWT. Taqwa sebagai 

kesadaran berkelanjutan untuk 

menjalankan perintah Allah dan 

menjauhi larangan-Nya. Dan 

kepedulian sosial sebagai manifestasi 

konkret dari keimanan dalam relasi 

dengan sesama manusia (Shihab, 

2007). Keempat nilai ini saling 

berkaitan dan membentuk karakter 

muslim yang seimbang antara dimensi 

spiritual dan sosial. 

Temuan penelitian ini 

menggambarkan bagaimana nilai-nilai 

Wali Allah tersebut dipahami dan 

dipraktikkan secara nyata oleh ibu-ibu 

Jama’ah Majelis Taklim Al Mujahidin, 

Gantar, dalam konteks kehidupan 

keluarga dan Masyarakat. 

Selanjutnya, dipaparkan secara rinci 

praktik keteladanan dari masing-

masing responden, yaitu: 

1. Zuhud  

Zuhud dipahami sebagai sikap 

tidak berlebihan dalam mencintai 

dunia tanpa meninggalkan 

tanggung jawab duniawi. Dalam 

perspektif tasawuf, zuhud bukanlah 

menolak dunia secara total, 

melainkan menempatkan dunia di 

tangan, bukan di hati (Al-Ghazali, 

2011). Pada responden pertama, 

nilai zuhud tercermin melalui sikap 

qanā’ah, yakni mencukupkan diri 

terhadap rezeki yang dimiliki dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

228 
 

berbelanja sesuai kebutuhan. Beliau 

memilih hidup sederhana dengan 

hanya menggunakan uang untuk 

keperluan pokok, serta 

menyeimbangkan antara 

kesenangan dunia dan persiapan 

akhirat. Praktik ini menunjukkan 

pemahaman zuhud sebagai 

pengendalian diri terhadap 

keinginan duniawi, bukan 

penghapusan aktivitas ekonomi. 

Pada responden kedua, 

memandang zuhud sebagai nilai 

yang paling mudah diterapkan 

dalam kehidupannya. Zuhud 

diwujudkan melalui kebiasaan 

belanja secukupnya, memilih 

berbelanja di warung kecil, serta 

tidak mengejar kemewahan. 

Pandangan ini menegaskan bahwa 

zuhud dapat hadir dalam 

keputusan-keputusan ekonomi 

sederhana yang mencerminkan 

kesadaran spiritual. Sementara itu, 

responden ketiga, memaknai zuhud 

melalui kesederhanaan dalam 

berpakaian, tidak bersikap 

sombong, dan memprioritaskan 

bekal akhirat. Sikap ini 

menunjukkan bahwa zuhud juga 

berkaitan dengan etika sosial, yaitu 

menahan diri dari sikap pamer dan 

menjaga kerendahan hati dalam 

pergaulan. Temuan ini sejalan 

dengan pandangan Al-Jauziyah 

(1998), bahwa zuhud adalah 

meninggalkan sesuatu yang tidak 

bermanfaat bagi akhirat, bukan 

meninggalkan dunia secara mutlak. 

2. Ikhlas  

Ikhlas merupakan pemurnian 

niat dalam setiap amal, semata-

mata karena Allah SWT tanpa 

mengharapkan imbalan atau pujian 

dari manusia. Ikhlas menjadi fondasi 

utama dalam amal ibadah dan 

aktivitas sosial, karena menentukan 

nilai spiritual suatu perbuatan 

(Shihab, 2007). Responden 

pertama, mempraktikkan ikhlas 

dengan menyerahkan segala 

urusan kepada Allah SWT dan tetap 

berbuat kebaikan meskipun tidak 

mendapatkan imbalan. Sikap ini 

tampak dalam keterlibatannya 

dalam kegiatan keagamaan, yang 

dilakukan tanpa orientasi 

penghargaan sosial. Pada 

responden kedua, ikhlas diwujudkan 

melalui praktik sedekah secara 

diam-diam, seperti memberi jajan 

kepada anak kecil tanpa diketahui 

orang lain. Beliau secara sadar 

menghindari pujian dan tidak 

mengharapkan balasan apa pun. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

229 
 

Praktik ini menunjukkan 

pemahaman ikhlas yang kuat, di 

mana nilai amal justru dijaga dengan 

cara disembunyikan. Sementara itu, 

responden ketiga, menegaskan 

bahwa setiap bantuan yang 

diberikan kepada orang lain 

dilakukan tanpa pernah 

mengharapkan imbalan. 

Pandangan ini memperlihatkan 

ikhlas sebagai sikap batin yang 

konsisten, terutama dalam relasi 

sosial yang rawan dengan 

kepentingan timbal balik. Temuan 

ini menguatkan konsep ikhlas dalam 

tasawuf yang menekankan 

keselarasan antara niat, amal, dan 

tujuan akhir yang hanya tertuju 

kepada Allah SWT (Al-Qusyairi, 

2007). 

3. Taqwa 

Taqwa dipahami sebagai 

kesadaran berkelanjutan untuk 

menjalankan perintah Allah dan 

menjauhi larangan-Nya dalam 

seluruh aspek kehidupan. Taqwa 

tidak hanya diukur melalui intensitas 

ibadah ritual, tetapi juga melalui 

konsistensi sikap dan perilaku 

sehari-hari (Nasr, 2013). 

Responden pertama, menunjukkan 

tingkat kesungguhan taqwa melalui 

pelaksanaan shalat fardhu lima 

waktu yang disertai dengan shalat 

sunnah hingga mencapai empat 

puluh rakaat. Praktik ini 

mencerminkan bentuk taqwa yang 

diekspresikan melalui disiplin 

ibadah dan komitmen spiritual yang 

tinggi. Pada responden kedua, 

memaknai taqwa sebagai upaya 

menjaga shalat lima waktu secara 

konsisten, meskipun pelaksanaan 

shalat sunnah masih dilakukan 

sesekali. Hal ini menunjukkan 

bahwa taqwa juga bersifat proses, di 

mana individu berusaha 

meningkatkan kualitas ibadah 

sesuai kemampuan. Sementara itu, 

responden ketiga, mengaitkan 

taqwa dengan pelaksanaan ibadah, 

pemberian amal sebisanya, serta 

memilih lingkungan pergaulan yang 

baik. Pandangan ini menegaskan 

bahwa taqwa tidak hanya bersifat 

individual, tetapi juga dipengaruhi 

oleh lingkungan sosial yang 

mendukung nilai-nilai kebaikan. 

Temuan ini selaras dengan konsep 

taqwa dalam Al-Qur’an yang bersifat 

holistik, mencakup dimensi ritual, 

moral, dan sosial (QS. Al-Baqarah: 

2-3). 

4. Kepedulian Sosial 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

230 
 

Kepedulian sosial merupakan 

manifestasi konkret dari keimanan 

dalam relasi dengan sesama 

manusia. Dalam ajaran Islam, 

kesalehan individu tidak dapat 

dipisahkan dari kesalehan sosial, 

karena iman harus berdampak pada 

kesejahteraan Bersama (Heravi, 

2023). Responden pertama, menilai 

bahwa kondisi kepedulian sosial 

masyarakat saat ini cenderung 

menurun, di mana individu lebih 

bersikap sendiri-sendiri. Pandangan 

ini menunjukkan adanya kesadaran 

kritis terhadap perubahan sosial 

yang memengaruhi praktik nilai 

keagamaan. Pada responden 

kedua, mewujudkan kepedulian 

sosial melalui sedekah ke kotak 

amal majelis untuk membantu orang 

sakit serta memberikan bantuan 

uang kepada tetangga yang lanjut 

usia. Praktik ini menunjukkan 

kepedulian sosial yang bersifat 

langsung dan kontekstual terhadap 

kebutuhan lingkungan sekitar. 

Sementara itu, responden ketiga, 

mengekspresikan kepedulian sosial 

melalui sikap saling menghargai dan 

menjaga perilaku dengan tetangga. 

Bentuk kepedulian ini lebih 

menekankan pada harmoni sosial 

dan etika pergaulan, yang 

merupakan fondasi penting dalam 

kehidupan bermasyarakat. Temuan 

ini menegaskan bahwa kepedulian 

sosial tidak selalu diwujudkan dalam 

bentuk materi, tetapi juga melalui 

sikap, empati, dan menjaga 

hubungan sosial yang sehat. 

Tantangan dalam Penerapannya 

Tantangan dalam menerapkan 

sifat rasul (shiddiq, amanah, tabligh, 

dan fathonah) serta nilai wali Allah 

(zuhud, ikhlas, taqwa, dan kepedulian 

sosial) dipengaruhi oleh faktor internal 

dan eksternal yang saling berkaitan. 

Meskipun ketiga responden telah 

memahami dan berupaya 

mengamalkan nilai-nilai tersebut, 

penerapannya masih menghadapi 

hambatan nyata dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Dari sisi faktor internal, 

tantangan utama terletak pada 

kekuatan iman, kesiapan mental, dan 

kemampuan pengendalian diri. 

Responden mengungkapkan bahwa 

keterbatasan pemahaman 

keagamaan berpengaruh pada belum 

optimalnya pelaksanaan ibadah, 

sehingga penerapan sifat fathonah 

menuntut proses pembelajaran 

agama yang berkelanjutan. Di sisi lain, 

sifat shiddiq dipandang sebagai nilai 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

231 
 

yang paling sulit diwujudkan karena 

adanya konflik batin antara tuntutan 

kejujuran dan kebiasaan sosial yang 

masih mentoleransi bentuk-bentuk 

ketidakjujuran kecil. Responden 

menegaskan bahwa tanggung jawab 

menjadi aspek yang paling berat untuk 

dijalankan, karena menanggung 

sebuah kepercayaan. Hal ini selaras 

dengan tantangan dalam penerapan 

sifat amanah, terkait kesiapan 

memikul kepercayaan, menuntut 

konsistensi moral, kejujuran, 

kesabaran, serta keikhlasan dalam 

menghadapi berbagai konsekuensi 

(Zubaedi, 2011). Oleh karena itu, 

penguatan keimanan dan upaya 

membentuk pribadi yang lebih baik 

melalui sikap ikhlas dan sabar menjadi 

hal yang sangat penting, meskipun 

penerapannya membutuhkan proses 

dan waktu yang tidak singkat. Kondisi 

ini menegaskan bahwa nilai-nilai 

tersebut tidak mudah diwujudkan 

tanpa kesadaran spiritual yang 

mendalam dan latihan yang 

berkesinambungan (Al-Ghazali, 

2011). 

Dari sisi faktor eksternal, 

lingkungan sosial dan budaya modern 

menjadi tantangan yang cukup kuat 

dalam penerapan nilai-nilai spiritual. 

Pola hidup yang cenderung 

materialistis, konsumtif, dan 

berorientasi pada kemewahan 

berpengaruh terhadap melemahnya 

penghayatan nilai zuhud dan qana’ah. 

Di sisi lain, kurangnya konsistensi 

keikutsertaan dalam kegiatan 

keagamaan serta adanya perbedaan 

latar belakang pemahaman 

keagamaan turut menghambat 

penerapan sifat tabligh, sehingga 

diperlukan sikap bijaksana, dialogis, 

dan tidak bersifat memaksakan. Nilai 

kepedulian sosial juga menghadapi 

tantangan seiring menguatnya sikap 

individualistis dalam masyarakat, 

yang menyebabkan praktik 

kepedulian sosial lebih bergantung 

pada kesadaran personal 

dibandingkan dorongan lingkungan. 

Kondisi eksternal tersebut membuat 

individu menghadapi kesulitan dalam 

menjaga konsistensi nilai-nilai spiritual 

dalam kehidupan sehari-hari (Nata, 

2014). 

 

D. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian 

dan pembahasan mengenai 

penerapan nilai-nilai keteladanan 

Nabi, Rasul, dan Wali Allah pada 

Jama’ah Majelis Taklim Al Mujahidin, 

Gantar, dapat disimpulkan bahwa 

nilai-nilai keislaman tersebut tidak 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

232 
 

hanya dipahami secara konseptual, 

tetapi juga diinternalisasi dan 

dipraktikkan secara nyata dalam 

kehidupan sehari-hari ibu-ibu jamaah. 

Hal ini menunjukkan bahwa majelis 

taklim memiliki peran strategis 

sebagai ruang pembinaan spiritual 

dan sosial yang efektif dalam 

membentuk karakter religius jamaah. 

Penerapan nilai keteladanan 

Nabi dan Rasul yang meliputi ṣiddiq, 

amānah, tablīgh, dan faṭhonah 

tercermin dalam perilaku jujur, 

tanggung jawab dalam menjalankan 

peran sosial dan keluarga, 

kebijaksanaan dalam menyampaikan 

kebaikan, serta kesadaran akan 

pentingnya ilmu sebagai landasan 

ibadah dan perilaku, yang diwujudkan 

tidak hanya dalam praktik ritual tetapi 

juga dalam komunikasi, pengambilan 

keputusan, dan relasi sosial. Sejalan 

dengan itu, nilai-nilai Wali Allah 

berupa zuhud, ikhlas, taqwa, dan 

kepedulian sosial diimplementasikan 

secara kontekstual, melalui gaya 

hidup sederhana dan sikap qanā’ah, 

kemurnian niat dalam beramal, 

konsistensi ibadah dan penjagaan 

akhlak, serta kepedulian terhadap 

sesama, sehingga menegaskan 

bahwa nilai-nilai kewalian bersifat 

aplikatif dan dapat dihidupi secara 

nyata oleh masyarakat awam dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Namun demikian, penerapan 

nilai-nilai tersebut masih menghadapi 

tantangan internal dan eksternal yang 

saling berkaitan. Keterbatasan 

kekuatan iman, kesiapan mental, dan 

pengendalian diri, serta pengaruh 

lingkungan sosial yang materialistis 

dan individualistis, menjadi hambatan 

dalam mewujudkan nilai-nilai 

keteladanan secara konsisten. 

Temuan ini menegaskan bahwa 

internalisasi nilai Nabi, Rasul, dan 

Wali Allah memerlukan proses 

berkelanjutan melalui penguatan 

keimanan, pembelajaran keagamaan 

yang konsisten, dan dukungan 

lingkungan yang kondusif agar dapat 

terwujud secara optimal dalam 

kehidupan sehari-hari. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazali, A. H. (2011). Ihya’ Ulum 

al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Al-Jauziyah, I. Q. (1998). Madarij al-

Salikin. Beirut: Dar al-Kitab al-

Arabi. Jakarta: Pustaka 

AlKautsar. 

Al-Qusyairi. (2007). Risalah 

Qusyairiyah: Prinsip Dasar 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

233 
 

Tasawuf. Jakarta: Pustaka 

Amani. 

Anjani, D. F., Aryani, H. S., Amalia, R., 

Regina, Y., & Aeni, A. N. (2023). 

Jadilah Mahasiswa yang Jujur 

dan Amanah. Abdimas 

Pedagogi: Jurnal Ilmiah 

Pengabdian Kepada 

Masyarakat, 6(2). 

Heravi, N. A. (2023). The Impact of 

Faith on Social Life. Jāmī, 75-92. 

Masbukin. (2012). KEMU ’ JIZATAN 

AL-QUR ’ AN. Pemikiran Islam, 

37(2), 252–268. 

Namira, A. N., Sapri, Khatulistiwa, 

Nasution, L. K., Fadilla, S., Aulia, 

N. D., Yana, S. P., & Damanik, 

W. A. (2024). Pembelajaran 

Bahasa Arab di MI Era Digital. 

Jurnal Arjuna: Publikasi Ilmu 

Pendidikan, Bahasa Dan 

Matematika, 2(6), 73–81. 

Nasr, S. H. (2013). Islamic Spirituality: 

Foundations. New York: 

Routledge. 

Nasrullah, M. A., & Khotimah, K. 

(2024). Paradigma Tabligh 

Dalam Dakwah. Jurnal Inspirasi 

Pendidikan (ALFIHRIS), Vol.2, 

No.1. 

Nata, A. (2014). Akhlak Tasawuf dan 

Karakter Mulia. Jakarta: 

RajaGrafindo Persada. 

Pratama, R., & Haironi, (2024). 

Keteladanan Sifat Shiddiq Nabi 

Muhammad Dalam 

Pembentukan Karakter 

Mahasiswa STITMA. Jurnal 

Indopedia (Inovasi 

Pembelajaran Dan Pendidikan), 

Volume 2, Nomor 2,. 

Purnomo, A., Yuneroh, Y., & Sobirin. 

(2025). Menteladani Nabi dan 

Rasul serta Mukjizatnya dan wali 

karomahnya. 15(4). 

Puspitasari, D. R., Yamin, I. R., & 

Hairansyah, R. (2023). 

Pemberdayaan Masyarakat 

Perum Deppen, Klodokan, 

Depok, Sleman, Yogyakarta 

Program Pengembangan Usaha 

Mikro Kecil dan Menengah 

(UMKM). Jurnal Pengabdian 

Masyarakat Global, 2(2), 160–

168. 

Putri, H. J., & Murhayati, S. (2022). 

Metode Pengumpulan Data 

Kualitatif. Jurnal Pendidikan 

Tambusa, 9(01), 1–6. 

Putri, M. B. & Maftuhah. (2024). 

Kepemimpinan dalam Prespektif 

Islam. Jurnal Inovasi Pendidikan 

MH Thamrin, Vol. 8 (2). 

Rahmadi, S.Ag., M. Pd. I. (2011). 

Pengantar Metodologi 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

234 
 

Penelitiaan (Syahrani, Ed.; 

Bandung, O). 

Satra, A., Apriani, I. S., Adifa, M. P., 

Afriza, N., & Azzahra, A. (2025). 

Akhlak Rasulullah Sebagai 

Teladan: Kajian Buya Yahya 

USstadz  Adi Hidayat. Jurnal 

Inovasi Metode Pembelajaran, 

Vol. 7, No. 2. 

Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-

Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas 

Pelbagai Persoalan Umat. 

Bandung: Mizan. 

Sudha, R. (2017). Research 

Approaches and Designs. In 

Research and Biostatistics for 

Nurses. 

https://doi.org/10.5005/jp/books/

13016_6 

Triansyah, A. A., Mustika, F. T., 

Meilinda, S., Anjani, S. P., & 

Dzakkiya, Y. (2024). Meneladani 

Sifat Rasulullah Dalam 

Kehidupan Sehari-hari. Jurnal: 

Inovasi Pendidikan Kreatif, 

Volume 5, No. 4. 

Wahidi, R., & Syahidin, S. (2024). 

Uswah Hasanah Learning Model 

and its Implementation in 

Learning Islamic Religious 

Education. Civilization 

Research: Journal of Islamic 

Studies, 3(1), 1–24. 

https://doi.org/10.61630/crjis.v3i

1.41 

Wilantara, P., & Maharani, D. (2022). 

Pemanfaatan Whatsapp Grup 

Sebagai Media Komunikasi Di 

Kalangan Orang Tua Murid. 

Jurnal Inovasi, Vol.16 No.1. 

Yani, M. (2021). Konsep Dasar 

Karakteristik Kepemimpinan 

Dalam Pendidikan Islam. Jurnal 

Al-Hikmah, Vol 3, No 2. 

Zubaedi. (2011). Desain Pendidikan 

Karakter: Konsepsi dan 

Aplikasinya dalam Lembaga 

Pendidikan. Jakarta: Kencana. 

 


