Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

ANALISIS PENERAPAN NILAI-NILAI KETELADANAN NABI, RASUL,
DAN WALI ALLAH DALAM KEHIDUPAN SEHARI-HARI
JAMA'AH MAJELIS TAKLIM AL MUJAHIDIN, GANTAR INDRAMAYU

Ade Dina Nurkhakiki!, Fauziah Syania Asri?, Anisa Mardiah®, Luthfia Nur Afifah?,
Sofie Nur Hagqigi®, Rafi Sulthan®, Sobirin’
1234567 Institut Agama Islam Al-Zaytun Indonesia
1Adedinanurkhakiki66@gmail.com), Zfauziahsyania4@gmail.com,
Sannisamardiah567 @gmail.com, “luthfial2na@gmail.com,

Ssofienurhagigi58@gmail.com, Srafisulthanbinrusmanto@amail.com, “sobirin@iai-
alzaytun.ac.id

ABSTRACT

The development of the digital era has had a significant impact on people's mindsets
and lifestyles, which indirectly influence the appreciation of the spiritual and moral
values of Muslims. Modern lifestyles that tend to be materialistic pose a serious
challenge in maintaining religious exemplars in society. Therefore, strengthening
the exemplary values of the Prophet, Apostles, and the Wali Allah is important as
an effort to develop Islamic faith and character. This study aims to describe the
understanding and application of the exemplary values of the Prophet (shiddiq,
amanabh, tabligh, and fathonah) and the exemplary values of the Wali Allah (zuhud,
ikhlas, tagwa, and social concern) in the Jama'ah Majelis Taklim Al-Mujahidin,
Gantar. The study used a descriptive qualitative approach with a field research
design. Data were collected through participatory observation, in-depth interviews
with three selected informants, and documentation. The results show that these
exemplary values are not only understood conceptually, but also practiced in daily
life, both within the family and community. In conclusion, the majelis taklim (Islamic
study groups) plays a strategic role in instilling exemplary values that can strengthen
faith and shape the Islamic character of the congregation amidst the challenges of
modernization.

Keywords: Digital era, Spiritual and moral values, Conceptual understanding,
Strategic role of majelis taklim

ABSTRAK

Perkembangan era digital membawa dampak signifikan terhadap pola pikir dan
gaya hidup masyarakat, yang secara tidak langsung memengaruhi penghayatan
nilai-nilai spiritual dan moral umat Islam. Gaya hidup modern yang cenderung
materialistis menimbulkan tantangan serius dalam mempertahankan keteladanan
religius di tengah masyarakat. Oleh karena itu, penguatan nilai keteladanan Nabi,
Rasul, dan Wali Allah menjadi penting sebagai upaya pembinaan iman dan

216


mailto:Adedinanurkhakiki66@gmail.com
mailto:fauziahsyania4@gmail.com
mailto:annisamardiah567@gmail.com
mailto:luthfia12na@gmail.com
mailto:sofienurhaqiqi58@gmail.com
mailto:rafisulthanbinrusmanto@gmail.com
mailto:sobirin@iai-alzaytun.ac.id
mailto:sobirin@iai-alzaytun.ac.id

Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

karakter Islami. Penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan pemahaman serta
penerapan nilai-nilai keteladanan Rasul (shiddiq, amanah, tabligh, dan fathonah)
serta nilai keteladanan Wali Allah (zuhud, ikhlas, tagwa, dan kepedulian sosial)
pada Jama’ah Majelis Taklim Al-Mujahidin, Gantar. Penelitian menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif dengan desain penelitian lapangan. Data
dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam terhadap tiga
informan terpilih, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai
keteladanan tersebut tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi juga
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam lingkup keluarga maupun
masyarakat. Kesimpulannya, majelis taklim berperan strategis dalam
menanamkan nilai keteladanan yang mampu memperkuat keimanan dan
membentuk karakter Islami jamaah di tengah tantangan modernisasi.

Kata Kunci: Era digital, Nilai spiritual dan moral, Pemahaman konseptual, Peran

strategis majelis taklim

A.Pendahuluan yang menunjukkan bahwa

Perkembangan zaman yang begitu
cepat di era digital membawa dampak
besar terhadap pola pikir dan gaya
hidup masyarakat. Kemajuan

teknologi informasi memang
memberikan banyak kemudahan,
tetapi di sisi lain juga menimbulkan
tantangan baru bagi kehidupan
spiritual umat Islam. Gaya hidup
modern yang serba instan dan
berorientasi pada materi perlahan
menggeser perhatian masyarakat dari
nilai-nilai religius menuju hal-hal yang
bersifat duniawi. Kondisi ini
menciptakan kesenjangan moral yang
cukup nyata, terutama pada generasi
muda dan masyarakat umum yang
mulai kehilangan figur keteladanan
dalam kehidupan sehari-hari.
Fenomena ini sejalan dengan

temuan penelitian social kontemporer

modernisasi sering kali berdampak
pada melemahnya praktik spiritual
dan nilai moral masyarakat, terutama
di wilayah perkotaan dan pedesaan
yang mulai terpengaruh oleh budaya
digital (Wahidi & Syahidin, 2024). Oleh
karena itu, penguatan nilai-nilai
religius melalui model keteladan
menjadi semakin mendesak untuk

dilakukan dalam konteks kehidupan

masyarakat.
Dalam konteks keislaman,
keteladanan (uswah hasanah)

merupakan salah satu prinsip utama
dalam pembentukan karakter dan
moral umat. Rasulullah SAW menjadi
teladan sempurna dalam seluruh
aspek kehidupan, baik sebagai hamba
Allah, pemimpin, pendidik, suami,
maupun sahabat. Akhlak beliau

mencerminkan keseimbangan antara

217



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

spiritualitas dan perilaku sosial yang
menjadi dasar utama bagi pendidikan
Islam. Menurut (Wahidi & Syahidin,
2024), metode uswah hasanah
merupakan pendekatan pendidikan
yang efektif karena tidak hanya
menekankan aspek kognitif, tetapi
juga menyentuh ranah afektif dan
psikomotorik melalui contoh nyata
yang dapat ditiru langsung oleh
peserta didik. Dengan meneladani
Nabi, seseorang tidak hanya
memahami ajaran Islam secara
teoritis, tetapi juga menghayatinya
dalam perilaku sehari-hari.

Penelitian lain juga menunjukkan
bahwa uswah hasanah memiliki peran
signifikan dalam membentuk karakter,
baik di lingkungan Pendidikan formal
maupun nonformal. Menurut
(Masbukin, 2012), pada komunitas
Pendidikan masyarakat menemukan
bahwa model keteladanan
berkontribusi langsung pada
pembiasaan akhlak, kedisiplinan, dan
perilaku social berbasis nilai-nilai
islam. Ini  menguatkan  bahwa
pendekatan keteladanan tidak hanya
relevan bagi siswa, tetapi juga bagi
masyarakat umum.

Dalam realitas sosial kontemporer,
masih banyak masyarakat yang belum

memahami makna keteladanan

secara mendalam. Keteladanan
sering kali dipersempit hanya pada
perilaku baik secara umum. Padahal,
dalam ajaran Islam, keteladanan
mencakup dimensi spiritual, sosial,
dan moral yang luas. Figur Nabi dan
Rasul bukan hanya panutan moral,
tetapi juga sumber inspirasi dalam
menghadapi  berbagai tantangan
kehidupan. Dalam situasi masyarakat
modern yang semakin kompleks,
penguatan kembali nilai-nilai
keteladanan menjadi hal yang sangat
penting agar umat Islam tidak
kehilangan arah dan prinsip dalam
menjalani kehidupan bermasyarakat.

Namun, penelitian-penelitian
sebelumnya cenderung berfokus pada
konteks sekolah dan pesantren,
sementara kajian mengenai
penerapan keteladanan pada
masyarakat desa atau jamaah majelis
taklim masih sangat terbatas. Inilah
celah penelitian (research gap) yang
perlu diisi, terutama dalam konteks
masyarakat Gantar yang memiliki
dinamika sosial dan kegamaan
tersendiri.

Selain keteladanan, persoalan lain
yang sering disalahpahami di tengah
masyarakat adalah konsep mukjizat
dan karomah. Tidak sedikit umat Islam

yang menganggap keduanya sebagai

218



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

fenomena supranatural tanpa

memahami makna  teologisnya.
Padahal, sebagaimana dijelaskan
oleh (Namira et al., 2024), mukjizat
merupakan bukti kerasulan yang
diberikan Allah SWT kepada para nabi
sebagai tanda kebenaran risalah yang
mereka bawa. Sementara itu,
karomah adalah bentuk kemuliaan
yang dianugerahkan kepada wali
Allah  sebagai manifestasi dari
ketakwaan dan kedekatan spiritual
mereka kepada Sang Pencipta.
Perbedaan ini penting dipahami agar
umat tidak terjebak pada keyakinan
yang keliru atau praktik keagamaan
yang tidak berdasar pada sumber
ajaran Islam yang autentik.

Kajian teologis yang dilakukan
(Purnomo et al., 2025) menegaskan
bahwa pemahaman yang benar
mengenai mukjizat para nabi dan
karomah para wali sangat penting
agar masyarakat tidak terjebak pada
anggapan berlebihan, mitos, atau
pengkultusan individu tanpa dasar
syar’i. Dalam  jurnal tersebut
dijelaskan bahwa mukjizat dan
karomah bukan sekedar fenomena
luar biasa, tetapi memiliki fungsi
edukatif dan spiritual untuk
memperkuat keimanan umat. Karena

itu, penyampaian pemahaman yang

berlandaskan nash kepada

masyarakat merupakan bagian
penting dari pembinaan akidah yang
berkelanjutan.
Kecenderungan sebagian
masyarakat untuk mengagungkan
individu atau mengaitkan peristiwa
ajaib tanpa landasan teologis yang
kuat menjadi tantangan tersendiri
dalam pembinaan keagamaan. Oleh
karena itu, dibutuhkan pendekatan
edukatif dan aplikatif melalui kegiatan
penyuluhan keagamaan yang mampu
memberikan pemahaman yang benar,
rasional, dan berbasis nash (Al-Qur'an
dan hadis). Salah satu upaya nyata
yang dilakukan adalah kegiatan
Pengabdian Kepada Masyarakat
(PKM) dengan tema “Penyuluhan
tentang Keteladanan Nabi dan Rasul
serta Mu’jizat dan Karomah sebagai
Upaya Penguatan Iman Masyarakat.”
Berdasarkan kondisi  tersebut,
diperlukan  kajian yang mampu
menggambarkan bagaimana nilai-nilai
keteladanan Nabi, Rasul, dan Wali
Allah dipahami serta dipraktikkan oleh
Jama’ah Majelis Taklim Al-Muhajidin,
Gantar. Kajian ini juga penting untuk
mengetahui sejauh mana
pemahaman tentang mukjizat dan
karomah dapat memperkuat

keimanan masyarakat.

219



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Kegiatan ini dilaksanakan oleh
mahasiswa Program Studi Pendidikan
Guru Madrasah Ibtidaiyah (PGMI),
Fakultas Tarbiyah, Institut Agama
Islam Al-Zaytun Indonesia, di Masjid
Al-Mujahidin

Indramayu. Sasaran kegiatan adalah

Gantar, Kabupaten
Jama’ah Majelis Taklim Al-Muhajidin,
Gantar, yang memiliki peran strategis
sebagai pendidik pertama dalam
keluarga dan agen penyebar nilai
moral di masyarakat. Melalui
penyuluhan ini, diharapkan
masyarakat dapat memahami makna
keteladanan Nabi dan Rasul secara
komprehensif, mengenal perbedaan
antara mukjizat dan karomah
berdasarkan ajaran Islam, serta
menumbuhkan  semangat  untuk
meneladani akhlak Rasulullah SAW
dalam kehidupan sehari-hari.

Secara keseluruhan, kegiatan ini
diharapkan tidak hanya meningkatkan
pengetahuan keagamaan
masyarakat, tetapi juga memperkuat
keimanan dan membentuk karakter
Islami yang kokoh di tengah derasnya
arus modernisasi. Dengan
menanamkan nilai keteladanan serta
pemahaman yang benar tentang
mukjizat dan karomah, masyarakat
diharapkan mampu meneguhkan

kembali keimanan mereka dan

menjalani kehidupan yang
berlandaskan pada nilai-nilai Islam
yang luhur.

Berdasarkan  uraian  tersebut,
penelitian ini memfokuskan kajian
pada dua kelompok nilai keteladanan
utama, yaitu nilai keteladanan Rasul
yang terdiri dari empat sifat pokok:
shiddiq  (jujur), améanah (dapat
dipercaya), tabligh (menyampaikan
kebenaran), dan fathonah (cerdas).
Selain itu, penelitian ini juga menelaah
penerapan nilai keteladanan Wali
Allah yang meliputi sifat zuhud, ikhlas,
tagwa, dan kepedulian sosial.
Pemilihan  kedelapan nilai ini
didasarkan pada relevansinya dengan
kehidupan sosial-keagamaan jamaah
Majelis Ta'lim Al-Mujahidin  serta
pentingnya nilai tersebut dalam
pembentukan karakter spiritual
masyarakat. Penelitian ini diarahkan
untuk menggambarkan bagaimana
nilai-nilai  tersebut dipahami dan
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-

hari jamaah majelis taklim.

B. Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan

pendekatan kualitatif deskriptif,
karena bertujuan memahami secara
mendalam bagaimana penerapan

nilai-nilai keteladanan Nabi, Rasul,

220



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dan Wali Allah dalam kehidupan
sehari-hari Jama’ah Majelis Taklim Al-
Mujahidin, Gantar. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti  menggali
makna, pengalaman, dan praktik
sosial keagamaan secara natural
(Sudha, 2017).
1. Desain Penelitian
Desain penelitian yang
digunakan adalah penelitian
lapangan (field research). Dalam
pendekatan ini, peneliti terjun
langsung ke lokasi penelitian
untuk mengamati kondisi yang
terjadi secara nyata. Penelitian
lapangan memungkinkan peneliti
memahami berbagai aktivitas,
interaksi, serta fenomena yang
berlangsung di lingkungan
masyarakat secara apa adanya.

Melalui pendekatan langsung

tersebut, peneliti dapat
memperoleh gambaran
mendalam dan autentik

mengenai situasi sosial serta
perilaku subjek penelitian
(Rahmadi, S.Ag., 2011).

2. Lokasi dan Subjek Penelitian
Penelitian ini dilaksanakan di
Desa Gantar, khususnya pada
komunitas Jama’ah  Majelis
Taklim Al Mujahidin, Gantar,

Kabupaten Indramayu. Populasi

penelitian berjumlah 13 orang
jama’ah yang aktif mengikuti
kegiatan majelis taklim. Dari
jumlah tersebut, peneliti
menetapkan 3 orang sebagai
sampel penelitian menggunakan
teknik purposive sampling, yaitu
pemilihan informan berdasarkan
pertimbangan tertentu seperti
tingkat keaktifan, pemahaman
agama, dan keterlibatan dalam

kegiatan majelis taklim.

3. Teknik Pengumpulan Data

a. Observasi Pastisipatif
Observasi partisipatif
dilakukan  dengan cara
peneliti terlibat secara
langsung dalam kegiatan
yang berlangsung di
lingkungan majelis taklim.
Dalam metode ini, peneliti
tidak hanya mengamati
aktivitas jama’ah, tetapi juga
ikut berinteraksi dan
merasakan dinamika
kegiatan keagamaan yang
sedang berjalan. Dengan
keterlibatan langsung
tersebut, peneliti  dapat
memperoleh gambaran nyata
mengenai perilaku, interaksi
sosial, serta bentuk

keteladanan yang muncul

221



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dalam  setiap  kegiatan.
Pendekatan ini memberikan
pemahaman yang lebih
mendalam karena peneliti
dapat mencatat pengalaman
serta temuan lapangan
secara langsung selama
proses observasi
berlangsung (Puspitasari et
al., 2023).

. Wawancara Mendalam

Wawancara mendalam
dilakukan dengan pengurus
majelis taklim, ustaz/ustazah,
dan jama’ah yang dianggap
memahami tema penelitian.
Berdasarkan (Puspitasari et
al., 2023), wawancara
mendalam merupakan
proses tanya jawab secara
langsung antara peneliti dan
informan untuk memperoleh
informasi yang luas dan

mendalam mengenai fokus

penelitian. Teknik ini
memungkinkan peneliti
menggali data secara

terbuka, bebas, dan detall,

serta memverifikasi informasi

dari hasil observasi
sebelumnya. Dalam
pelaksanaannya, peneliti
menggunakan daftar

pertanyaan yang telah
disusun agar pembahasan

tetap sesuai dengan topik

yang diteliti.

Dokumentasi

Teknik dokumentasi
digunakan sebagai

pelengkap data penelitian
melalui pengumpulan
berbagai bentuk dokumen
yang relevan, seperti foto
kegiatan, catatan harian,
materi pengajian, dan arsip
majelis taklim. Menurut (H. J.
Putri & Murhayati, 2022),
dokumentasi merupakan
metode yang memanfaatkan
dokumen tertulis maupun
visual untuk memperoleh
data faktual yang dapat
mendukung hasil observasi
dan wawancara. Dokumen
tersebut berfungsi sebagai
bukti autentik yang
membantu peneliti
memahami situasi penelitian
secara lebih objektif dan

komprehensif.

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan
Bagian ini menyajikan temuan
lapangan mengenai penerapan nilai-

nilai keteladanan Nabi, Rasul, dan

222



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Wali Allah dalam kehidupan sehari-
hari Jama’ah Majelis Taklim Al
Mujahidin, Gantar. Data diperoleh
melalui observasi partisipatif dan
wawancara mendalam terhadap tiga
responden yang dipilih berdasarkan
kualitas partisipasi, intensitas
keterlibatan sosial-keagamaan, serta
kemampuan reflektif dalam memaknai
nilai-nilai  keislaman yang dijalani.
Seluruh responden berstatus sebagai
ibu rumah tangga dengan rentang
usia 39-54 tahun, yang berperan
strategis dalam lingkungan keluarga
dan masyarakat. Fokus analisis
adalah pada empat sifat utama Rasul
(siddiq, amanah, tabligh, fathonah)
dan empat nilai utama Wali Allah
(zuhud, ikhlas, taqwa, kepedulian

sosial).

Penerapan Nilai Keteladanan Nabi
dan Rasul

Dalam Islam, suri teladan yang
sempurna terdapat pada diri Nabi
Muhammad Saw karena Dbeliau
mempunyai sifat-sifat yang selalu
terjaga dan dijaga oleh Allah SWT.
sifat-sifat  Nabi Muhammad Saw
tersebut dikenal dengan sebutan sifat
wajib bagi Rasul yang merupakan
pencerminan karakter Nabi

Muhammad saw dalam menjalankan

tugasnya sebagai pemimpin umat.
Menurut Syekh Muh. Abduh (1996)
dalam jurnal tada, mengemukakan
sifat-sifat yang wajib bagi rasul ada
empat yaitu, Ash-Shiddiq yang artinya
benar, Al-Amanah yang artinya dapat
dipercayai, At-Tabligh yang artinya
menyampaikan (tidak menyimpan
atau mencabut) segala apa yang
diperintahkan oleh Allah SWT yang
harus disampaikan kepada manusia
seluruhnya, Al-Fathonah yang artinya
cerdik dan bijaksana (Triansyah et al.,
2024).

Temuan ini akan
menggambarkan bagaimana nilai-nilai
tersebut dipahami dan dipraktikkan
secara nyata oleh ibu-ibu jamaah
dalam konteks kehidupan sosial-
keagamaan mereka. Selanjutnya,
dipaparkan secara rinci  praktik
keteladanan dari masing-masing
responden, yaitu:

1. Shiddiq (Benar)

Shiddig merupakan sifat utama
yang menghiasi akhlak orang
beriman, khususnya para Nabi dan
Rasul yang diutus Allah SWT untuk
menyampaikan wahyu dan risalah-
Nya. Siddig tidak hanya bermakna
benar dalam ucapan, tetapi juga
benar dalam perbuatan dan

keadaan batin. Seluruh aspek

223



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Rasulullah SAW

mencerminkan kesesuaian antara

kehidupan

perkataan dan perbuatan, sehingga
kejujuran menjadi fondasi utama
kepercayaan umat terhadap beliau.
Hidayatullah menggambarkan
shiddiq dalam jurnal Musyrifin
(2020) sebagai “sebuah kenyataan
yang benar tercermin.” Dalam
perkataan, perbuatan atau tindakan,
dan keadaan batinnya. Karakter
yang telah dijelaskan di atas
menunjukkan bahwa sifat shiddiq
memiliki penjelasan yang mengarah
pada kejujuran dalam perkataan,
perbuatan, atau keadaan batin,
yang berarti bahwa perilaku tersebut
benar-benar jujur dan dapat
dipertanggung jawabkan
kebenarannya. Namun, sifat shiddiq
juga memiliki kemampuan untuk
menciptakan perilaku yang tidak
dibuat-buat atau disebut bohong
(Pratama & Haironi, 2024). Pada
responden pertama, penerapan
pada nilai shiddiq beliau
menekankan agar tidak terbiasa
berbohong. Sikap ini sejalan dengan
makna shiddig sebagai komitmen
untuk selalu berkata benar dan
menjauhi kebohongan dalam bentuk
apapun. Pada responden kedua,

dalam menerapkan nilai shiddiq

dengan bersikap jujur dan apa
adanya, tidak melebih-lebihkan
maupun mengurangi cerita. Praktik
ini mencerminkan esensi shiddiq
yang menekankan kesesuaian
antara fakta dan ucapan.
Sementara itu, responden ketiga,
menjalankan nilai shiddig dengan
menjaga perkataan agar selalu jujur
dan apa adanya. Sikap kehati-
hatian dalam Dbertutut kata ini
menunjukkan internalisasi  nilia
shiddiq secara konsisten, dimana
kejujuran menjadi prinsip dalam

komunikasi.

2. Amanah (Dapat dipercaya)
Amanah merupakan sifat Nabi
Muhammad dan wajib diterapkan.
Kepercayaan berkaitan erat dengan
informasi  yang jujur, dimana
kejujuran berada. Dengan kata lain,
orang Yyang jujur harus dapat
dipercaya. Kepercayaan juga erat
kaitannya dengan rasa tanggung
jawab  (Anjani et al, 2023).
Penerapan nilai amanah yang
dilakukan  responden  pertama
dalam kegiatan seperti pengajian
dan marhaban menunjukkan
adanya tanggung jawab dalam
menjalankan amanah sosial dan

keagamaan. Sikap ini sejalan

224



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dengan teladan Rasulullah SAW
yang senantiasa menunaikan tugas
dakwah dan sosial dengan penuh
komitmen. Nilai amanah juga
tercermin dalam pelaksanaan peran
sebagai ibu rumah tangga yang
dilakukan oleh responden kedua
dan Kketiga, seperti menjalankan
tugas, memasak, merawat anak,
serta menjaga kepercayaan
keluarga sebagai istri dan ibu yang
baik, karena hal tersebut termasuk
dalam  mencerminkan  sebuah
amanah. Dimana tanggung jawab
ini  menuntut konsistensi dan
kesungguhan, sebagaimana
Rasulullah  mengaskan bahwa
setiap individu adalah pemimpin dan
akan dimintai pertanggung jawaban
atas perannya (M. B. Putri &
Maftuhah, 2024). Responden juga
memberikan pernyataan bahwa
tanggung jawab merupakan hal
yang sulit diterapkan menunjukkan
kesadaran akan beratnya amanah,
namun  sekaligus menegaskan
pentingnya komitmen dalam

menjaga kepercayaan tersebut.

3. Tabligh (Menyampaikan)
Tabligh yang dikemukakan oleh
M. Bahri Ghazali dalam bukunya

Dakwah Komunikastif mengatakan

bahwa tabligh adalah suatu
kegiatan penyampaian pesan ajaran
agama islam. Didalam Kkegiatan
tabligh terdapat unsur-unsur ajakan,
seruan, panggilan, agar orang yang
dipanggil berkenan mengubah sikap
dan perilakunya sesuai dengan
ajaran agama islam yang
dipeluknya (Nasrullah & Khotimah,
2024). Yang mana tabligh ini
diterapkan oleh responden pertama
melalui upaya mengajak ibu-ibu
untuk mengikuti kegiatan pengajian
melalui media grup. Cara ini
menunjukkan penyampaian
kebaikan secara komunikatif dan
kontekstual sesuai perkembangan
sarana komunikasi. Komunikasi
merupakan bagian yang tidak
terpisahkan dari kehidupan makhluk
hidup di dunian ini, khususnya
manusia. Komunikasi menjadi alat
untuk berinteraksi dengan manusia
yang lainnya, dengan begitu mereka
bisa hidup (Wilantara & Maharani,
2022). Namun, ketika ada yang
berhalangan hadir beliau selalu
menerapkan sikap sabar dan tidak
memaksa, hal ini mencerminkan
keteladanan Rasulullah yang
menyampaikan  dakwah tanpa

tekanan, melainkan dengan

225



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

menghargai kondisi dan kesiapan

individu.

Penerapan Tabligh ini juga
dilakukan oleh responden kedua
melalui penggunaan kata-kata yang
lemah lembut dalam mengajak
kebaikan, memberi nasihat kepada
anak, serta menyelesaikan
permasalahan melalui musyawarah.
Pendekatan ini selaras dengan
metode dakwah yang di lakukan
Rasulullah SAW yang
mendepankan kelembutan, dialog,
dan kebijaksanaan, sehingga pesan
kebaikan dapat diterima dengan
lebih baik dan tidak menimbulkan
penolakan (Satra et al.,, 2025).
Sementara itu, responden ketiga
menerapkan Tabligh dengan
mengajak tetangga untuk berbuat
baik. Praktik ini menunjukkan
konsistensi dalam menyebarkan
nilai kebaikan di lingkungan sekitar,
sebagaimana Rasulullah  SAW
mencontohkan dakwah yang
dimulai dari lingkungan terdekat dan

dilakukan secara berkelanjutan.

4. Fathonah (Cerdas)

Fathonah yang artinya pandai,
cerdas, dan bijaksana. Selain itu,
seorang rasul juga harus memiliki

emosi yang stabil, tidak gampang

berubah dalam dua keadaan, baik
itu di masa keemasan dan dalam
keadaan terpuruk sekalipun.
Menyelesaikan masalah dengan
tangkas dan bijaksana (Yani, 2021).
Pemaknaan fathonah oleh
responden pertama, tercermin
dalam kesadaran bahwa ibadah
harus dilandasi oleh ilmu, yang
diibaratkan seperti pohon tanpa
buah apabila dilakukan tanpa
pemahaman. Pandangan ini
senantiasa menekankan pentingnya
iimu sebagai dasar amal, sehingga
ibadah tidak hanya bersifat ritual,
tetapi juga bermakna dan bernilai.
Pada responden kedua, fathonah
dihubungkan secara langsung
dengan pelaksanaan ibadah,
dimana ketaatan harus didasarkan
pada pemahaman yang benar
terhadap ajaran agama. Beliau
memberikan contoh seperti
ketaatan kepada suami dipahami
sebagai bagian dari ketaatan
kepada perintah Allah  SWT.
selanjutnya, responden ketiga
memaknai fathonah sebagai
kecerdasan dalam menjalin
silahturahmi, yakni dengan menjaga
perasaan dan memilih  untuk

menjauh apabila keberadaannya

226



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

justru  berpotensi memperburuk

keadaan.

Penerapan Nilai Wali Allah

Dalam tradisi Islam, selain
keteladanan Nabi dan Rasul, figur
Wali Allah juga menjadi rujukan
penting dalam pembentukan akhlak
dan spiritualitas umat. Wali Allah
dipahami sebagai hamba-hamba

Allah  yang memiliki kedekatan
spiritual (wilayah) karena ketakwaan,
keikhlasan, dan konsistensi dalam
menjalankan perintah-Nya. Al-Qur'an
menegaskan bahwa para wali Allah
adalah mereka yang beriman dan
bertakwa, serta tidak diliputi rasa takut
dan sedih dalam menjalani kehidupan
(QS. Yunus: 62-63). Kedudukan ini
tidak bersifat struktural atau simbolik,
melainkan tercermin dalam kualitas
akhlak dan perilaku sehari-hari yang
berorientasi pada ridha Allah SWT.
Nilai-nilai utama yang melekat pada
Wali Allah, yaitu zuhud, ikhlas, taqwa,
dan kepedulian sosial. Zuhud
dipahami  sebagai sikap tidak
berlebihan dalam mencintai dunia
tanpa meninggalkan tanggung jawab
duniawi (Al-Ghazali, 2011). Ikhlas
sebagai pemurnian niat semata-mata
karena Allah SWT. Taqwa sebagai

kesadaran berkelanjutan untuk

menjalankan perintah Allah dan
menjauhi larangan-Nya. Dan
kepedulian sosial sebagai manifestasi
konkret dari keimanan dalam relasi
dengan sesama manusia (Shihab,
2007). Keempat nilai ini saling
berkaitan dan membentuk karakter
muslim yang seimbang antara dimensi

spiritual dan sosial.

Temuan penelitian ini
menggambarkan bagaimana nilai-nilai
Wali Allah tersebut dipahami dan
dipraktikkan secara nyata oleh ibu-ibu
Jama’ah Majelis Taklim Al Mujahidin,
Gantar, dalam konteks kehidupan
keluarga dan Masyarakat.
Selanjutnya, dipaparkan secara rinci
praktik keteladanan dari masing-

masing responden, yaitu:

1. Zuhud

Zuhud dipahami sebagai sikap
tidak berlebihan dalam mencintai
dunia tanpa meninggalkan
tanggung jawab duniawi. Dalam
perspektif tasawuf, zuhud bukanlah
menolak dunia secara total,
melainkan menempatkan dunia di
tangan, bukan di hati (Al-Ghazali,
2011). Pada responden pertama,
nilai zuhud tercermin melalui sikap
gand’ah, yakni mencukupkan diri

terhadap rezeki yang dimiliki dan

227



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

berbelanja sesuai kebutuhan. Beliau
memilih hidup sederhana dengan
hanya menggunakan uang untuk
keperluan pokok, serta
menyeimbangkan antara
kesenangan dunia dan persiapan
akhirat. Praktik ini menunjukkan
pemahaman zuhud sebagai
pengendalian diri terhadap
keinginan duniawi, bukan
penghapusan aktivitas ekonomi.
Pada responden kedua,
memandang zuhud sebagai nilai
yang paling mudah diterapkan
dalam kehidupannya. Zuhud
diwujudkan  melalui  kebiasaan
belanja  secukupnya, memilih
berbelanja di warung kecil, serta
tidak mengejar kemewahan.
Pandangan ini menegaskan bahwa
zuhud dapat hadir dalam
keputusan-keputusan ekonomi
sederhana yang mencerminkan
kesadaran spiritual. Sementara itu,
responden ketiga, memaknai zuhud
melalui  kesederhanaan dalam
berpakaian, tidak bersikap
sombong, dan memprioritaskan
bekal akhirat. Sikap ini
menunjukkan bahwa zuhud juga
berkaitan dengan etika sosial, yaitu
menahan diri dari sikap pamer dan

menjaga kerendahan hati dalam

pergaulan. Temuan ini sejalan
dengan pandangan Al-Jauziyah
(1998), bahwa zuhud adalah
meninggalkan sesuatu yang tidak
bermanfaat bagi akhirat, bukan

meninggalkan dunia secara mutlak.

2. lkhlas

Ikhlas merupakan pemurnian
niat dalam setiap amal, semata-
mata karena Allah SWT tanpa
mengharapkan imbalan atau pujian
dari manusia. Ikhlas menjadi fondasi
utama dalam amal ibadah dan
aktivitas sosial, karena menentukan
nilai spiritual suatu perbuatan
(Shihab, 2007).

pertama, mempraktikkan ikhlas

Responden

dengan menyerahkan segala
urusan kepada Allah SWT dan tetap
berbuat kebaikan meskipun tidak
mendapatkan imbalan. Sikap ini
tampak dalam keterlibatannya
dalam kegiatan keagamaan, yang
dilakukan tanpa orientasi
penghargaan sosial. Pada
responden kedua, ikhlas diwujudkan
melalui praktik sedekah secara
diam-diam, seperti memberi jajan
kepada anak kecil tanpa diketahui
orang lain. Beliau secara sadar
menghindari  pujian dan tidak

mengharapkan balasan apa pun.

228



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Praktik ini menunjukkan
pemahaman ikhlas yang kuat, di
mana nilai amal justru dijaga dengan
cara disembunyikan. Sementara itu,
responden ketiga, menegaskan
bahwa setiap bantuan yang
diberikan kepada orang lain
dilakukan tanpa pernah
mengharapkan imbalan.
Pandangan ini  memperlihatkan
ikhlas sebagai sikap batin yang
konsisten, terutama dalam relasi
sosial yang rawan dengan
kepentingan timbal balik. Temuan
ini menguatkan konsep ikhlas dalam
tasawuf yang menekankan
keselarasan antara niat, amal, dan
tujuan akhir yang hanya tertuju
kepada Allah SWT (Al-Qusyairi,
2007).

3. Tagwa

Tagwa dipahami sebagai
kesadaran berkelanjutan  untuk
menjalankan perintah Allah dan
menjauhi  larangan-Nya dalam
seluruh aspek kehidupan. Tagwa
tidak hanya diukur melalui intensitas
ibadah ritual, tetapi juga melalui
konsistensi sikap dan perilaku
sehari-hari (Nasr, 2013).
Responden pertama, menunjukkan

tingkat kesungguhan taqwa melalui

pelaksanaan shalat fardhu lima
waktu yang disertai dengan shalat
sunnah hingga mencapai empat
puluh rakaat. Praktik ini
mencerminkan bentuk tagwa yang
diekspresikan melalui disiplin
ibadah dan komitmen spiritual yang
tinggi. Pada responden kedua,
memaknai tagwa sebagai upaya
menjaga shalat lima waktu secara
konsisten, meskipun pelaksanaan
shalat sunnah masih dilakukan
sesekali. Hal ini menunjukkan
bahwa taqwa juga bersifat proses, di
mana individu berusaha
meningkatkan  kualitas  ibadah
sesuai kemampuan. Sementara itu,
responden  ketiga, mengaitkan
tagwa dengan pelaksanaan ibadanh,
pemberian amal sebisanya, serta
memilih lingkungan pergaulan yang
baik. Pandangan ini menegaskan
bahwa tagwa tidak hanya bersifat
individual, tetapi juga dipengaruhi
oleh  lingkungan sosial yang
mendukung nilai-nilai  kebaikan.
Temuan ini selaras dengan konsep
tagwa dalam Al-Qur’an yang bersifat
holistik, mencakup dimensi ritual,
moral, dan sosial (QS. Al-Bagarah:
2-3).

4. Kepedulian Sosial

229



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Kepedulian sosial merupakan
manifestasi konkret dari keimanan
dalam relasi dengan sesama
manusia. Dalam ajaran Islam,
kesalehan individu tidak dapat
dipisahkan dari kesalehan sosial,
karena iman harus berdampak pada
kesejahteraan Bersama (Heravi,
2023). Responden pertama, menilai
bahwa kondisi kepedulian sosial
masyarakat saat ini cenderung
menurun, di mana individu lebih
bersikap sendiri-sendiri. Pandangan
ini menunjukkan adanya kesadaran
kritis terhadap perubahan sosial
yang memengaruhi praktik nilai
keagamaan. Pada responden
kedua, mewujudkan kepedulian
sosial melalui sedekah ke kotak
amal majelis untuk membantu orang
sakit serta memberikan bantuan
uang kepada tetangga yang lanjut
usia. Praktik ini menunjukkan
kepedulian sosial yang bersifat
langsung dan kontekstual terhadap
kebutuhan  lingkungan  sekitar.
Sementara itu, responden Kketiga,
mengekspresikan kepedulian sosial
melalui sikap saling menghargai dan
menjaga perilaku dengan tetangga.
Bentuk  kepedulian ini  lebih
menekankan pada harmoni sosial

dan etika  pergaulan, yang

merupakan fondasi penting dalam
kehidupan bermasyarakat. Temuan
ini menegaskan bahwa kepedulian
sosial tidak selalu diwujudkan dalam
bentuk materi, tetapi juga melalui
sikap, empati, dan menjaga

hubungan sosial yang sehat.

Tantangan dalam Penerapannya

Tantangan dalam menerapkan
sifat rasul (shiddiq, amanah, tabligh,
dan fathonah) serta nilai wali Allah
(zuhud, ikhlas, taqwa, dan kepedulian
sosial) dipengaruhi oleh faktor internal
dan eksternal yang saling berkaitan.
Meskipun ketiga responden telah
memahami dan berupaya
mengamalkan nilai-nilai  tersebut,
penerapannya masih menghadapi
hambatan nyata dalam kehidupan
sehari-hari.

Dari Sisi faktor internal,
tantangan utama terletak pada
kekuatan iman, kesiapan mental, dan
kemampuan pengendalian diri.
Responden mengungkapkan bahwa
keterbatasan pemahaman
keagamaan berpengaruh pada belum
ibadah,

sehingga penerapan sifat fathonah

optimalnya  pelaksanaan

menuntut  proses pembelajaran
agama yang berkelanjutan. Di sisi lain,

sifat shiddiq dipandang sebagai nilai

230



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

yang paling sulit diwujudkan karena
adanya konflik batin antara tuntutan
kejujuran dan kebiasaan sosial yang
masih mentoleransi bentuk-bentuk
ketidakjujuran  kecil. = Responden
menegaskan bahwa tanggung jawab
menjadi aspek yang paling berat untuk
dijalankan, karena  menanggung
sebuah kepercayaan. Hal ini selaras
dengan tantangan dalam penerapan
sifat amanah, terkait kesiapan
menuntut

memikul  kepercayaan,

konsistensi moral, kejujuran,
kesabaran, serta keikhlasan dalam
menghadapi berbagai konsekuensi
(Zubaedi, 2011). Oleh karena itu,
penguatan keimanan dan upaya
membentuk pribadi yang lebih baik
melalui sikap ikhlas dan sabar menjadi
hal yang sangat penting, meskipun
penerapannya membutuhkan proses
dan waktu yang tidak singkat. Kondisi
ini  menegaskan bahwa nilai-nilai
tersebut tidak mudah diwujudkan
tanpa kesadaran spiritual yang
mendalam dan latihan  yang
berkesinambungan (Al-Ghazali,
2011).

Dari sisi faktor eksternal,
lingkungan sosial dan budaya modern
menjadi tantangan yang cukup kuat
dalam penerapan nilai-nilai spiritual.

Pola hidup  yang cenderung

materialistis, konsumtif, dan

berorientasi pada kemewahan
berpengaruh terhadap melemahnya
penghayatan nilai zuhud dan gana’ah.
Di sisi lain, kurangnya konsistensi
keikutsertaan dalam kegiatan
keagamaan serta adanya perbedaan
latar belakang pemahaman
keagamaan turut menghambat
penerapan sifat tabligh, sehingga
diperlukan sikap bijaksana, dialogis,
dan tidak bersifat memaksakan. Nilai
kepedulian sosial juga menghadapi
tantangan seiring menguatnya sikap
individualistis dalam  masyarakat,
yang menyebabkan praktik
kepedulian sosial lebih bergantung
pada kesadaran personal
dibandingkan dorongan lingkungan.
Kondisi eksternal tersebut membuat
individu menghadapi kesulitan dalam
menjaga konsistensi nilai-nilai spiritual
dalam kehidupan sehari-hari (Nata,

2014).

D. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian
dan pembahasan mengenai
penerapan nilai-nilai  keteladanan
Nabi, Rasul, dan Wali Allah pada
Jama’ah Majelis Taklim Al Mujahidin,
Gantar, dapat disimpulkan bahwa

nilai-nilai keislaman tersebut tidak

231



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

hanya dipahami secara konseptual,
tetapi juga diinternalisasi dan
dipraktikkan secara nyata dalam
kehidupan sehari-hari ibu-ibu jamaah.
Hal ini menunjukkan bahwa majelis
taklim memiliki peran strategis
sebagai ruang pembinaan spiritual
dan sosial yang efektif dalam
membentuk karakter religius jamaah.

Penerapan nilai keteladanan
Nabi dan Rasul yang meliputi siddiq,
tabligh, dan fathonah

tercermin  dalam

amanah,
perilaku  jujur,
tanggung jawab dalam menjalankan
peran sosial dan keluarga,
kebijaksanaan dalam menyampaikan
kebaikan, serta kesadaran akan
pentingnya ilmu sebagai landasan
ibadah dan perilaku, yang diwujudkan
tidak hanya dalam praktik ritual tetapi
juga dalam komunikasi, pengambilan
keputusan, dan relasi sosial. Sejalan
dengan itu, nilai-nilai Wali Allah
berupa zuhud, ikhlas, taqwa, dan
kepedulian sosial diimplementasikan
secara kontekstual, melalui gaya
hidup sederhana dan sikap gana’ah,
kemurnian niat dalam beramal,
konsistensi ibadah dan penjagaan
akhlak, serta kepedulian terhadap
sesama, sehingga menegaskan
bahwa nilai-nilai kewalian bersifat

aplikatif dan dapat dihidupi secara

nyata oleh masyarakat awam dalam

kehidupan sehari-hari.

Namun demikian, penerapan
nilai-nilai tersebut masih menghadapi
tantangan internal dan eksternal yang
saling berkaitan. Keterbatasan
kekuatan iman, kesiapan mental, dan
pengendalian diri, serta pengaruh
lingkungan sosial yang materialistis
dan individualistis, menjadi hambatan
dalam mewujudkan nilai-nilai
keteladanan secara konsisten.
Temuan ini menegaskan bahwa
internalisasi nilai Nabi, Rasul, dan
Wali Allah  memerlukan proses
berkelanjutan  melalui  penguatan
keimanan, pembelajaran keagamaan
yang konsisten, dan dukungan
lingkungan yang kondusif agar dapat
terwujud secara optimal dalam

kehidupan sehari-hari.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, A. H. (2011). /hya’ Ulum
al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘limiyyah.

Al-Jauziyah, I. Q. (1998). Madarij al-
Salikin. Beirut: Dar al-Kitab al-

Arabi. Jakarta: Pustaka
AlKautsar.
Al-Qusyairi. (2007). Risalah

Qusyairiyah:  Prinsip  Dasar

232



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Tasawuf. Jakarta:  Pustaka Pratama, R., & Haironi, (2024).
Amani. Keteladanan Sifat Shiddiq Nabi
Anjani, D. F., Aryani, H. S., Amalia, R., Muhammad Dalam
Regina, Y., & Aeni, A. N. (2023). Pembentukan Karakter
Jadilah Mahasiswa yang Jujur Mahasiswa STITMA. Jurnal
dan Amanah. Abdimas Indopedia (Inovasi
Pedagogi: Jurnal llmiah Pembelajaran Dan Pendidikan),

Pengabdian Kepada Volume 2, Nomor 2,.
Masyarakat, 6(2).

Heravi, N. A. (2023). The Impact of
Faith on Social Life. Jami, 75-92.

Masbukin. (2012). KEMU ’ JIZATAN
AL-QUR ’ AN. Pemikiran Islam,

37(2), 252-268. Hairansyah, R. (2023).

Purnomo, A., Yuneroh, Y., & Sobirin.
(2025). Menteladani Nabi dan
Rasul serta Mukjizatnya dan wali
karomahnya. 15(4).

Puspitasari, D. R., Yamin, I. R., &

Namira, A. N., Sapri, Khatulistiwa, Pemberdayaan Masyarakat
Nasution, L. K., Fadilla, S., Aulia, Perum  Deppen, Klodokan,
N. D., Yana, S. P., & Damanik, Depok, Sleman, Yogyakarta

W. A. (2024). Pembelajaran
Bahasa Arab di MI Era Digital.

Program Pengembangan Usaha

Mikro Kecil dan Menengah

Jurnal Arjuna: Publikasi limu (UMKM). Jurnal Pengabdian
Pendidikan, Bahasa Dan Masyarakat Global, 2(2), 160-
Matematika, 2(6), 73—-81. 168.

Nasr, S. H. (2013). Islamic Spirituality: Putri, H. J., & Murhayati, S. (2022).
Foundations. New York: Metode Pengumpulan Data
Routledge. Kualitatif. Jurnal Pendidikan

Nasrullah, M. A., & Khotimah, K.

(2024). Paradigma  Tabligh
Dalam Dakwah. Jurnal Inspirasi
Pendidikan (ALFIHRIS), Vol.2,
No.1.

Nata, A. (2014). Akhlak Tasawuf dan

Karakter Mulia. Jakarta:

RajaGrafindo Persada.

Tambusa, 9(01), 1-6.

M. B. & Maftuhah. (2024).
Kepemimpinan dalam Prespektif
Islam. Jurnal Inovasi Pendidikan
MH Thamrin, Vol. 8 (2).

Rahmadi, S.Ag., M. Pd. I. (2011).

Pengantar Metodologi

233



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Penelitiaan
Bandung, O).

Satra, A., Apriani, I. S., Adifa, M. P.,
Afriza, N., & Azzahra, A. (2025).
Akhlak  Rasulullah
Teladan: Kajian Buya Yahya
USstadz Adi Hidayat. Jurnal
Inovasi Metode Pembelajaran,
Vol. 7, No. 2.

Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-

Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas

(Syahrani, Ed.;

Sebagai

Pelbagai  Persoalan  Umat.
Bandung: Mizan.
Sudha, R. (2017).

Approaches and Designs. In

Research

Research and Biostatistics for
Nurses.
https://doi.org/10.5005/jp/books/
13016_6

Triansyah, A. A., Mustika, F. T.,
Meilinda, S., Anjani, S. P., &
Dzakkiya, Y. (2024). Meneladani
Sifat Rasulullah Dalam
Kehidupan Sehari-hari. Jurnal:
Inovasi  Pendidikan  Kreatif,
Volume 5, No. 4.

Wahidi, R., & Syahidin, S. (2024).

Uswah Hasanah Learning Model

and its Implementation in
Learning Islamic  Religious
Education. Civilization

Research: Journal of Islamic
Studies, 3(1), 1-24.

https://doi.org/10.61630/crjis.v3i
1.41

Wilantara, P., & Maharani, D. (2022).
Pemanfaatan Whatsapp Grup
Sebagai Media Komunikasi Di
Kalangan Orang Tua Murid.
Jurnal Inovasi, Vol.16 No.1.

Yani, M. (2021). Konsep Dasar
Karakteristik Kepemimpinan
Dalam Pendidikan Islam. Jurnal
Al-Hikmah, Vol 3, No 2.

Zubaedi. (2011). Desain Pendidikan
Karakter: Konsepsi dan
Aplikasinya dalam Lembaga

Pendidikan. Jakarta: Kencana.

234



