
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

237 
 

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS ETIKA EKOLOGIS SEBAGAI 

RESPONS TERHADAP KRISIS DAN BENCANA LINGKUNGAN 

GLOBAL 

 

Muhammad Rifkhi Maulana1, Ali Murtadho2, Baharudin3, Imam Syafei 4,  

1234Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung 

rifkhimaulana99@gmail.com1, alimurtado@radenintan.ac.id2, 

baharudin@radenintan.ac.id3 , imams@radenintan.ac.id4 ,  

 

Abstract 

Increasingly complex global environmental crises and disasters demand a strategic role for 

education in building awareness, attitudes, and sustainable actions. Islamic education has strong 

normative and pedagogical potential to respond to these challenges thru the internalization of 

ecological ethical values derived from Islamic teachings. This research aims to analyze how 

Islamic education based on ecological ethics is implemented in response to the global 

environmental crisis and disasters, as well as to identify pedagogical models, impacts on 

students, and obstacles in its implementation. This research employs a qualitative approach with 

a descriptive-analytical design and case studies across several Islamic educational institutions, 

including pesantren, Islamic schools, and madrasahs. Data was collected through in-depth 

interviews, observations, and analysis of curriculum documents, and was analyzed thematically. 

The research findings indicate that educational institutions that explicitly integrate Islamic 

values such as khalifah, amanah, mizan, and the prohibition of fasad thru practice-based 

programs such as organic farming, waste management, and reforestation are more effective in 

shaping students' environmental awareness and behavior. The contextual learning and Project-

Based Learning approach combined with fiqh al-bi'ah has been proven to improve students' 

cognitive, affective, and psychomotor aspects. However, this study also found constraints in the 

form of a lack of a systematic curriculum, uneven teacher capacity, limited resources, and the 

absence of consistent evaluation instruments. This research recommends strengthening the 

curriculum, training educators, and developing an Islamic ecological ethics-based evaluation 

mailto:rifkhimaulana99@gmail.com1
mailto:alimurtado@radenintan.ac.id2
mailto:baharudin@radenintan.ac.id3
mailto:imams@radenintan.ac.id4


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

238 
 

model to make Islamic education a transformational force in addressing the global 

environmental crisis. 

Keywords: Islamic education; ecological ethics; environmental crisis; eco-pesantren; fiqh al-

bi'ah. 

 

Abstrak 

Krisis dan bencana lingkungan global yang semakin kompleks menuntut peran strategis 

pendidikan dalam membangun kesadaran, sikap, dan tindakan berkelanjutan. Pendidikan Islam 

memiliki potensi normatif dan pedagogis yang kuat untuk merespons tantangan ini melalui 

internalisasi nilai-nilai etika ekologis yang bersumber dari ajaran Islam. Penelitian ini bertujuan 

untuk menganalisis bagaimana pendidikan Islam berbasis etika ekologis diimplementasikan 

sebagai respons terhadap krisis dan bencana lingkungan global, serta mengidentifikasi model 

pedagogis, dampak terhadap peserta didik, dan kendala dalam pelaksanaannya. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif-analitis dan studi kasus pada 

beberapa lembaga pendidikan Islam, termasuk pesantren, sekolah Islam, dan madrasah. Data 

dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi, dan analisis dokumen kurikulum serta 

dianalisis secara tematik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa lembaga pendidikan yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam seperti khalifah, amanah, mizan, dan larangan fasad secara 

eksplisit melalui program berbasis praktik seperti pertanian organik, pengelolaan sampah, dan 

reboisasi lebih efektif dalam membentuk kesadaran dan perilaku ramah lingkungan peserta 

didik. Pendekatan pembelajaran kontekstual dan Project-Based Learning yang dipadukan 

dengan fiqh al-bi’ah terbukti meningkatkan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik siswa. 

Namun, penelitian ini juga menemukan kendala berupa keterbatasan kurikulum yang 

sistematis, kapasitas guru yang belum merata, keterbatasan sumber daya, dan ketiadaan 

instrumen evaluasi yang konsisten. Penelitian ini merekomendasikan penguatan kurikulum, 

pelatihan pendidik, serta pengembangan model evaluasi berbasis etika ekologis Islam guna 

menjadikan pendidikan Islam sebagai kekuatan transformasional dalam menghadapi krisis 

lingkungan global. 

Kata kunci: pendidikan Islam; etika ekologis; krisis lingkungan; eco-pesantren; fiqh al-bi’ah. 

 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

239 
 

Pendahuluan 

Krisis lingkungan global membutuhkan pendidikan karena perubahan iklim yang cepat, 

kerusakan ekosistem, dan peningkatan jumlah bencana. Pendidikan harus bukan hanya 

memberikan pengetahuan ilmiah tetapi juga menanamkan nilai, prinsip, dan tindakan kolektif 

untuk keberlanjutan. Pendidikan formal harus dihijaukan sebagai bagian dari tanggapan 

sistemik terhadap bencana lingkungan ini.1 Dalam konteks Islam, beberapa penelitian dan 

praktik pendidikan, seperti inovasi pesantren ekologi dan model "pendidikan Islam berbasis 

lingkungan", menunjukkan cara nilai-nilai Islam, seperti khalīfah, amanah, dan ihsan, dapat 

diterapkan dalam kurikulum, metode pendidikan, dan praktik komunitas yang responsif 

terhadap bencana dan krisis lingkungan. Selain itu, banyak penelitian menunjukkan bahwa 

kepercayaan dan kerangka religius masyarakat memengaruhi cara mereka menerima dan 

menanggapi pesan tentang perubahan iklim. Oleh karena itu, jika nilai-nilai agama dimasukkan 

ke dalam pendidikan lingkungan, itu dapat memperkuat keinginan dan legitimasi untuk 

tindakan lingkungan.2 

 Sebagian besar penelitian telah menekankan potensi pendidikan Islam untuk 

menumbuhkan kesadaran lingkungan melalui penerapan nilai-nilai keislaman seperti khalifah, 

amanah, dan tanggung jawab moral terhadap lingkungan. Namun, literatur terbaru masih 

memiliki kelemahan penting yang perlu diperbaiki. Hasil penelitian tentang isi buku ajar 

pendidikan agama Islam menunjukkan bahwa nilai-nilai ekologis seringkali hanya muncul 

secara implisit dalam narasi moral tanpa definisi kuat tentang etika lingkungan. Akibatnya, 

interpretasi dan pelaksanaannya sangat bergantung pada kemampuan pendidik untuk 

menginterpretasikan, bukan pada desain kurikulum yang sistematis dan evaluatif.3 Selain itu, 

penelitian tentang penggabungan ecopedagogy ke dalam kurikulum pendidikan agama Islam 

menemukan bahwa, meskipun konsep khalifah fil ard dan fiqh al-bi'ah telah diakui secara 

teoritis, penekanan komprehensif pada aspek ekologi masih kurang. Akibatnya, kesadaran 

 
1 John V Kane and Samuel L Perry, “Belief in Divine ( versus Human ) Control of Earth Affects Perceived 

Threat of Climate Change,” Npj Climate Action, 2024, 1–9, https://doi.org/10.1038/s44168-024-00163-9. 
2 Puspo Nugroho and Asfa Widiyanto, “Ecology-Based Islamic Education : A Study of the Relationship 

between Islamic Education and Environmental Sustainability Efforts in the Cultural Traditions of Merti Dusun in 

Tetep Randuacir Salatiga,” Journal Science and Education, 2023, 543–51. 
3 Rini Rahman, Feiby Ismail, and Irfan Abu Nazar, “Ecological Ethics in Islamic Religious Education 

Textbooks : A Qualitative Representation Analysis,” Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education 6, no. 

3 (2025): 844–61. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

240 
 

ekologis siswa belum optimal dan belum dievaluasi dengan indikator pembelajaran yang jelas.4 

Gagasan ini menunjukkan bahwa penelitian perlu dilakukan untuk mempelajari bagaimana 

prinsip-prinsip Islam dapat berkontribusi pada pendidikan ekologis. Penelitian juga harus 

menciptakan model pedagogis yang jelas berdasarkan etika ekologis yang memiliki instrumen 

evaluasi dan praktik terbaik yang mampu menangani krisis lingkungan saat ini secara 

transformasional dan kontekstual. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain penelitian yang bersifat 

deskriptif–analitis dan studi kasus, karena tujuan utamanya adalah mengeksplorasi secara 

mendalam bagaimana nilai-nilai etika ekologis dalam ajaran Islam diintegrasikan ke dalam 

praktik pendidikan sebagai respons terhadap krisis dan bencana lingkungan kontemporer. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti menggali makna, pengalaman, dan 

interaksi sosial dalam konteks nyata pendidikan Islam, sekaligus memahami konteks nilai-nilai 

keagamaan secara kontekstual dan holistic. Melalui teknik purposive sampling berdasarkan 

rekam jejak program lingkungan yang signifikan, penelitian ini dilakukan di beberapa lembaga 

pendidikan Islam, termasuk sekolah Islam, pesantren, dan madrasah. Mereka yang 

berpartisipasi termasuk guru, kepala sekolah, santri atau siswa, dan pemangku kebijakan 

pendidikan yang memiliki pengalaman langsung dalam menerapkan program pendidikan atau 

kegiatan pembelajaran di lingkungan yang berbasis nilai Islam.5 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Tingkat integrasi nilai-nilai etika ekologis ke dalam praktik Pendidikan 

Hasil menunjukkan variasi dalam integrasi: beberapa lembaga (khususnya pesantren 

lingkungan dan pesantren yang memulai program lingkungan) telah menerapkan program nyata 

seperti pertanian organik, pengelolaan sampah, dan program reboisasi yang terkait langsung 

 
4 Salmi Wati, “Integrating Ecopedagogy into the Islamic Religious Education Curriculum to Foster 

Ecological Awareness,” Dirasah : Jurnal Studi Ilmu Dan Manajemen Pendidikan Islam 8, no. 2 (2025): 713–23. 
5 Moh. Zaiful Rosyid Abdul Muin, “Ecological Tauhid-Based Green School Management : A Case 

Study of Eco-Pesantren Implementation at Mambaul Ulum Islamic Junior High,” EDUKASIA: Jurnal 

Pendidikan Dan Pembelajaran 6, no. 1 (2025): 551–62, https://doi.org/10.62775/edukasia.v6i1.1457. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

241 
 

dengan ajaran Islam (khalīfah, amanah, dan mizan). Di sisi lain, banyak sekolah dan madrasah 

konvensional masih menyembunyikan nilai-nilai ekologis dalam materi mereka.6 

 Bagaimana kurikulum sekolah Islam mengintegrasikan prinsip-prinsip etika lingkungan 

menunjukkan perbedaan yang signifikan. Beberapa pesantren, terutama mereka yang 

mengembangkan eco-pesantren atau lembaga pendidikan lingkungan, telah berhasil 

memasukkan prinsip Islam seperti khalīfah (pengurusan tanah), amanah (kepercayaan), dan 

mizan (keseimbangan) ke dalam tindakan praktis seperti pertanian organik, pengelolaan 

sampah, dan reboisasi. Misalnya, program Eco-Pesantren berhasil membangun lingkungan 

pendidikan yang berkelanjutan di banyak pesantren. Ini dicapai melalui manajemen sekolah 

berbasis Tauhid, penggabungan kegiatan zero-waste Islami, dan pengembangan kurikulum 

lingkungan Islam, yang meningkatkan kesadaran dan praktik konservasi siswa. Hasil 

menunjukkan bahwa kegiatan ini tidak hanya meningkatkan kesadaran akan lingkungan, tetapi 

juga memperkuat peran santri dalam iman Islam sebagai penjaga atau pelindung ciptaan 

Tuhan.7 

 Namun, prinsip-prinsip lingkungan sering disembunyikan dalam kurikulum sekolah dan 

madrasah. Sebagian besar integrasi nilai ekologis masih dilakukan secara tidak langsung dan 

tertanam dalam cerita moral atau agama, tanpa struktur kurikulum yang jelas atau indikator 

kompetensi. Penelitian tentang kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) menunjukkan bahwa 

meskipun aspek ekologis dalam ajaran Islam memiliki dasar teoretis yang kuat dalam konsep 

khalifah fil ardh dan fiqh al-bi'ah, aspek ini belum dimasukkan secara menyeluruh ke dalam 

kurikulum formal. Akibatnya, peserta didik seringkali bergantung pada upaya pribadi pendidik 

untuk memahami lingkungan.8 

Perubahan sikap dan perilaku peserta didik 

Menurut data dan observasi, siswa yang terlibat dalam program berbasis praktik, seperti 

berkebun organik dan program daur ulang, lebih menyadari dan berperilaku ramah lingkungan. 

 
6 Tasman Hamami Mawi Khusni Albar, “Ecological Pesantren as an Innovation in Islamic Religious 

Education Curriculum: Is It Feasible?,” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 1 (2024): 17–40, 

https://doi.org/10.28918/jei.v9i1.8324. 
7 Abdul Muin, “Ecological Tauhid-Based Green School Management : A Case Study of Eco-Pesantren 

Implementation at Mambaul Ulum Islamic Junior High.” , EDUKASIA: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 6, 

2025: 551-562 
8 Salmi Wati, “Integrating Ecopedagogy into the Islamic Religious Education Curriculum to Foster 

Ecological Awareness,” Dirasah : Jurnal Studi Ilmu Dan Manajemen Pendidikan Islam 8, no. 2 (2025): 713–23 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

242 
 

Siswa lebih memahami teologi dengan berpartisipasi aktif dalam proyek-proyek ini. Mereka 

lebih mampu mengaitkan konsep teologis seperti amanah dan larangan fasad dengan tindakan 

pelestarian lingkungan. Tetapi dalam jangka panjang, tingkat transisi dari sikap ke perilaku 

konsisten bervariasi tergantung pada dukungan institusi dan keberlanjutan program.9 

 Penelitian menunjukkan bahwa dalam jangka pendek, partisipasi aktif siswa dalam 

program berbasis praktik, seperti berkebun sekolah, pertanian organik, dan program daur ulang, 

memiliki korelasi kuat dengan peningkatan kesadaran ekologis dan perubahan perilaku pro-

lingkungan. Studi lapangan dan studi kasus pendidikan menunjukkan bahwa berpartisipasi 

langsung dalam kegiatan tersebut mengajarkan keterampilan praktis, meningkatkan 

pemahaman konseptual tentang masalah lingkungan, dan membantu siswa internalisasi nilai-

nilai Islam seperti amanah dan larangan fasād, sehingga mereka dapat mengaitkan keyakinan 

teologis mereka dengan tindakan pelestarian sehari-hari.10 

 Namun, faktor institusional yang signifikan memengaruhi transformasi sikap menjadi 

perilaku yang konsisten dalam jangka panjang. Faktor-faktor ini termasuk keberlanjutan 

program (kontinuitas kegiatan dan pendanaan), dukungan kebijakan sekolah (pengarusutamaan 

kurikulum dan penilaian), kemampuan pendidik untuk memimpin praktik berkelanjutan, dan 

partisipasi komunitas sekitar sebagai tempat penerapan nilai. Sebuah penelitian tentang eco-

pesantren dan integrasi fiqh al-bi'ah menunjukkan bahwa dampak pada habitus ekologis peserta 

didik menjadi lebih tahan lama ketika praktik lapangan diatur dan diikat oleh kebijakan 

institusional.11 

Model pedagogis dan metode yang efektif 

Terbukti bahwa pembelajaran kontekstual dan pendekatan berbasis proyek yang 

menggabungkan fiqh al-bi'ah (prinsip ekologi Islam) dengan aktivitas lapangan meningkatkan 

 
9 Sulaiman Muhammad Amir and Sarmalina Pane, “Integration of Islamic Values with Environmental 

Ethics in Pesantren Education : A Case Study at Darularafah Raya Pesantren,” JURNAL PENDIDIKAN ISLAM 13, 

no. 1 (2024): 1–12. 
10 S Syamsia et al., “Natural Sciences and Social Sciences Learning in School Garden , Indonesian School 

of the Haque , Netherlands,” Journal of Community Service and Empowerment 4, no. 3 (2023): 478–85. 
11 Nuhzatul Ainiyah and Arfal Awakachi, “Green Transformation in Islamic Education Institutions : Eco-

Pesantren Innovation in Shaping Santri ’ s Environmental Care Character,” IJIBS: International Journal of Islamic 

Boarding School 3, no. 1 (2025): 1–12. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

243 
 

kognitif, afektif, dan psikomotorik siswa tentang masalah lingkungan. Hasil paling konsisten 

dari pengajaran etika ekologis yang jelas bukan hanya memasukkan prinsip moral.12 

 Studi menunjukkan bahwa pembelajaran kontekstual dan pendekatan pembelajaran 

berbasis proyek (PjBL) yang memadukan fiqh al-bi'ah (prinsip ekologi Islam) dengan aktivitas 

lapangan meningkatkan kemampuan kognitif, afektif, dan psikomotorik siswa dalam 

menyelesaikan masalah lingkungan. Studi empiris menunjukkan bahwa PjBL tidak hanya 

memberikan konsep teoretis tetapi juga membantu siswa belajar. Ini membantu mereka 

mendapatkan keterampilan teknis dan menginternalisasi nilai-nilai Islam seperti mizan, 

amanah, dan khalīfah dalam kehidupan nyata. Penelitian di bidang pendidikan Islam 

menemukan motivasi yang meningkat, pemahaman yang lebih baik, dan penguatan identitas 

ekologis ketika narasi teologis dan refleksi kritis digabungkan dengan kegiatan lapangan.13 

 Beberapa mekanisme pedagogis yang mendasari keberhasilan model ini adalah sebagai 

berikut: (1) pembelajaran eksperimen belajar dengan melakukan sesuatu yang menumbuhkan 

habitus ekologis; (2) kontekstualisasi isi ajar menghubungkan ayat kauniyah, hadis, dan prinsip 

fiqh al-bi’ah dengan masalah lingkungan lokal sehingga pembelajaran relevan secara kultural 

dan spasial; dan (3) kolaborasi komunitas kemitraan dengan mitra lokal dan masyarakat 

memperluas ruang praktik sehingga pembelajaran tidak berhenti. Menurut penelitian yang 

menyelidiki penggunaan ekopesantren dan ekopedagogi, ketika elemen-elemen ini dimasukkan 

secara keseluruhan, hasil pembelajaran lebih konsisten dan berkelanjutan. Hasil-hasil ini 

berbeda dengan pendekatan yang hanya "menyisipkan" nilai moral secara tekstual.14 

Kendala utama dalam implementasi 

Beberapa tantangan ditemui: (a) kurikulum PAI yang belum sistematis memasukkan etika 

ekologis sebagai kompetensi pembelajaran yang diukur; (b) ketidaksamaan dalam kemampuan 

guru dan pendidik untuk memasukkan nilai teologis ke dalam aktivitas pembelajaran 

lingkungan; (c) kekurangan sumber daya untuk menjaga keberlanjutan program, seperti dana, 

 
12 Andi Hajar, “Transforming Islamic Education for Environmental and Social,” Sinergi International 

Journal of Islamic Studies, no. 2 (2024): 82–95. 
13 Wedi Andi Gustana, S M P Negeri, and Lubuk Sikaping, “Project Based Learning Model in Islamic 

Education Learning to Increase Students ’ Interest in Learning at SMP Negeri 3 Lubuk Sikaping” 1, no. June 

(2024): 28–35. 
14 Irmayanti Ridwan, “Integrating Fiqh Al- Bi ’ Ah into Project -Based Learning to Enhance 

Environmental Character in Islamic Higher Education,” Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education 6, 

no. 4 (2025): 1009–25. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

244 
 

lahan, dan mitra komunitas; dan (d) tidak ada alat evaluasi yang konsisten untuk mengukur 

dampak ekologis dan perubahan perilaku.15 

 Pelaksanaan pendidikan Islam berbasis etika ekologis dalam konteks lembaga 

pendidikan formal menghadapi berbagai tantangan struktural dan operasional yang signifikan. 

Pertama, kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) secara umum belum dirancang secara 

sistematis untuk memasukkan etika ekologis sebagai kompetensi pembelajaran yang terukur 

dan terstandar; nilai-nilai lingkungan masih banyak diintegrasikan secara implisit atau ad hoc 

dalam materi ajar, sehingga indikator capaian pembelajaran yang eksplisit terkait kompetensi 

ekologis belum tersedia secara luas. Hal ini sejalan dengan temuan penelitian yang 

menunjukkan bahwa lemahnya penekanan pada kompetensi lingkungan dalam kurikulum PAI 

berdampak pada ketidakjelasan arah pembelajaran dan evaluasi.16 

Kedua, perbedaan kemampuan guru menjadi hambatan yang signifikan. Tidak ada 

pendidik atau guru yang sepenuhnya siap atau memiliki kompetensi pedagogis yang diperlukan 

untuk mengintegrasikan prinsip teologis dengan masalah pembelajaran lingkungan. Tanpa 

memahami fiqh al-bi’ah, maqāṣid al-syarī‘ah, atau teori pedagogik kontemporer yang 

mendukung pembelajaran lintas disiplin, banyak guru melihat pendidikan ekologis sebagai 

"muatan tambahan". Studi terbaru menunjukkan bahwa pelatihan guru yang berfokus pada 

ecopedagogy dan strategi pembelajaran kontekstual sangat penting agar penerapan prinsip 

Islam dan masalah lingkungan menjadi normatif dan didukung oleh keterampilan instruksional 

yang kuat. 

Ketiga, program ekologis tidak bertahan lama karena kekurangan sumber daya. Banyak 

sekolah dan madrasah menghadapi masalah dana. Mereka juga tidak memiliki lahan yang 

memadai untuk kegiatan lapangan. Mereka juga membutuhkan mitra komunitas yang strategis 

untuk menjalankan proyek konservasi lokal, pengelolaan sampah, atau kebun organik. Situasi 

ini lebih buruk karena tidak ada dukungan kebijakan anggaran dari tingkat pemerintah atau 

lembaga pendidikan yang secara penuh mempertimbangkan pendidikan lingkungan dalam 

perencanaan strategis. Studi implementasi eco-pesantren menunjukkan bahwa kekurangan 

 
15 S Ahmad Al Hamid, “Pendidikan Islam Berwawasan Lingkungan Berbasis Pondok Pesantren,” Al-

Jadwa: Jurnal Studi Islam 03, no. 02 (2024): 192–204, https://doi.org/10.38073/aljadwa.v3i2.1772. 
16 Salmi Wati, “Integrating Ecopedagogy into the Islamic Religious Education Curriculum to Foster 

Ecological Awareness,” Dirasah : Jurnal Studi Ilmu Dan Manajemen Pendidikan Islam 8, no. 2 (2025): 713–23 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

245 
 

sumber daya fisik dan kolaborasi eksternal sering kali menyebabkan banyak program 

lingkungan menjadi episodik dan kurang berkelanjutan. 

Keempat, masalah besar lainnya adalah kurangnya alat evaluasi yang konsisten dan 

akuntabel untuk mengukur dampak lingkungan dan perubahan perilaku peserta didik. Tidak ada 

alat evaluasi yang terkoordinasi secara nasional atau antar lembaga yang dapat menilai secara 

efektif kognitif, afektif, dan psikomotorik peserta didik dalam pendidikan ekologis Islam. 

Karena tidak ada rubrik penilaian yang jelas, sulit bagi pendidik untuk menilai seberapa besar 

perubahan sikap dan praktik ramah lingkungan benar-benar terinternalisasi dan berkelanjutan. 

Menurut penelitian terbaru, membangun indikator kompetensi ekologis yang didasarkan pada 

prinsip Islam dan dapat digunakan sebagai alat ukur dalam sistem pendidikan dan madrasah.17 

Hasil penelitian ini konsisten dengan penelitian sebelumnya yang melihat eco-pesantren dan 

perubahan dalam kurikulum Islam sebagai cara yang mungkin untuk meningkatkan kesadaran 

ekologis. Studi baru menunjukkan bahwa pesantren yang menerapkan praktik ekologis, seperti 

pertanian organik, pengelolaan sampah, dan pengajaran fiqh al-bi'ah, tidak hanya mengajarkan 

teori tetapi juga menanamkan habitus ekologis yang lebih kuat pada peserta didik mereka. Studi 

kasus yang dibahas juga menunjukkan hal ini. Temuan lapangan kami mendukung argument 

literatur bahwa kemungkinan internalisasi nilai ekologis meningkat dengan tindakan konkret 

(praktik) yang terkait langsung dengan narasi teologis (khalifah, amanah).18 

Mengapa integrasi eksplisit lebih efektif daripada pendekatan implisit 

Studi menunjukkan bahwa ketika nilai-nilai ekologis hanya disebutkan dalam buku pelajaran 

atau ceramah moral, dampak mereka tidak konsisten. Ini karena upaya guru dan interpretasi 

lokal berpengaruh. Sebaliknya, pembelajaran yang diintegrasikan secara eksplisit, seperti 

silabus dengan kompetensi ekologis, rubrik penilaian yang jelas, dan aktivitas berbasis proyek, 

lebih terukur dan berkelanjutan. Hal ini sesuai dengan penelitian yang mengusulkan perubahan 

pada kurikulum untuk menjadikan etika ekologi sebagai tujuan pendidikan formal dan bukan 

sekadar kumpulan nilai moral.19 

 
17 Ridwan, “Integrating Fiqh Al- Bi ’ Ah into Project -Based Learning to Enhance Environmental 

Character in Islamic Higher Education.” Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 2025: 1009-1025 
18 Tasman Hamami Mawi Khusni Albar, “Ecological Pesantren as an Innovation in Islamic Religious 

Education Curriculum: Is It Feasible?,” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 1 (2024): 17–40. 
19 Andi Hajar, “Transforming Islamic Education for Environmental and Social,” Sinergi International 

Journal of Islamic Studies, no. 2 (2024): 82–95 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

246 
 

Peran fiqh al-bi’ah dan maqaṣid al-syariʿah 

Menggabungkan fiqh al-bi’ah dan maqaṣid al-syariʿah ke dalam pedagogi menawarkan 

landasan normatif yang kuat untuk mendorong tindakan bersama. Metode ini membantu 

menghubungkan diskusi teologis dengan kebijakan sekolah dan praktik sehari-hari seperti 

manajemen sampah dan penggunaan sumber daya. Namun, penelitian menekankan bahwa 

reinterpretasi hukum dan prinsip diperlukan untuk menjadi relevan dengan tantangan 

lingkungan modern hasil yang juga terlihat di lapangan, di mana keberhasilan seringkali 

bergantung pada kemampuan institusi pendidikan untuk menafsirkan prinsip-prinsip tersebut 

secara kontekstual.20 

Implikasi bagi desain kurikulum dan kebijakan Pendidikan 

Berdasarkan temuan ini, beberapa saran praktis dapat dibuat. Yang pertama adalah bahwa 

modul pembelajaran PAI harus mencakup kompetensi etika ekologis dan indikator 

penilaiannya. Yang kedua adalah bahwa guru harus dilatih untuk mengimplementasikan 

pedagogi ekologis. Yang ketiga adalah bahwa mereka harus memperoleh keterampilan 

interpretasi yang lebih baik sehingga mereka mampu menerapkan pedagogi ekologis. Yang 

keempat adalah bahwa adopsi model pembelajaran berbasis komunitas dan kolaborasi antara 

sekolah-komunitas dan lembaga pemerintahan/NGO untuk sumber daya dan Kajian lain 

menyarankan transformasi institusional untuk pendidikan Islam agar dapat menangani krisis 

lingkungan. Saran ini sejalan.21 

Kesimpulan 

Penelitian ini menegaskan bahwa pendidikan Islam berbasis etika ekologis memiliki potensi 

strategis sebagai respons normatif dan pedagogis terhadap krisis dan bencana lingkungan 

global. Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai Islam seperti khalīfah, 

amanah, mizan, dan larangan fasād ke dalam praktik pendidikan memberikan kontribusi nyata 

dalam membangun kesadaran, sikap, dan perilaku ramah lingkungan peserta didik, terutama 

ketika nilai-nilai tersebut diwujudkan melalui program berbasis praktik seperti pertanian 

 
20 Muhammad Majdy Amiruddin et al., “Reforming Fiqh Al-Bi ’ Ah ( Ecological Jurisprudence ) Based 

on Islam Hadhari : An Integration Conservation Framework of Muamalah and Culture,” International Journal Law 

and Society 3, no. 3 (2024): 187–205. 
21 Andi Hajar, “Transforming Islamic Education for Environmental and Social,” Sinergi International 

Journal of Islamic Studies, no. 2 (2024): 82–95 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

247 
 

organik, pengelolaan sampah, dan reboisasi. Lembaga pendidikan Islam yang menerapkan 

model eco-pesantren dan pedagogi kontekstual terbukti lebih berhasil dalam 

menginternalisasikan etika ekologis dibandingkan sekolah atau madrasah yang masih 

mengintegrasikan nilai lingkungan secara implisit dan tidak terstruktur. 

 Namun demikian, penelitian ini juga mengungkap sejumlah kendala mendasar dalam 

implementasi pendidikan Islam berbasis etika ekologis, antara lain belum sistematisnya 

kurikulum PAI dalam menjadikan etika lingkungan sebagai kompetensi pembelajaran yang 

terukur, ketimpangan kapasitas guru dalam mengintegrasikan nilai teologis dengan isu 

lingkungan, keterbatasan sumber daya untuk menjaga keberlanjutan program, serta ketiadaan 

instrumen evaluasi yang konsisten untuk mengukur dampak ekologis dan perubahan perilaku 

peserta didik. Faktor-faktor tersebut menyebabkan transformasi sikap ke perilaku ekologis 

jangka panjang belum berlangsung secara optimal dan berkelanjutan di semua konteks lembaga 

pendidikan. 

 Oleh karena itu, penelitian ini merekomendasikan perlunya reformulasi kurikulum 

Pendidikan Agama Islam yang secara eksplisit memasukkan kompetensi etika ekologis, 

penguatan kapasitas pendidik melalui pelatihan pedagogi ekologis dan fiqh al-bi’ah, 

pengembangan kemitraan sekolah dengan komunitas dan lembaga eksternal, serta penyusunan 

instrumen evaluasi yang mampu menilai aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik secara 

terpadu. Dengan langkah-langkah tersebut, pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai 

transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai kekuatan transformasional yang 

membentuk generasi beriman, beretika, dan bertanggung jawab terhadap keberlanjutan 

lingkungan hidup. 

 

 

 

Daftar Pustaka 

Abdul Muin, Moh. Zaiful Rosyid. “Ecological Tauhid-Based Green School Management : A 

Case Study of Eco-Pesantren Implementation at Mambaul Ulum Islamic Junior High.” 

EDUKASIA: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran 6, no. 1 (2025): 551–62. 

https://doi.org/10.62775/edukasia.v6i1.1457. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

248 
 

Ainiyah, Nuhzatul, and Arfal Awakachi. “Green Transformation in Islamic Education 

Institutions : Eco-Pesantren Innovation in Shaping Santri ’ s Environmental Care 

Character.” IJIBS: International Journal of Islamic Boarding School 3, no. 1 (2025): 1–

12. 

Amir, Sulaiman Muhammad, and Sarmalina Pane. “Integration of Islamic Values with 

Environmental Ethics in Pesantren Education : A Case Study at Darularafah Raya 

Pesantren.” JURNAL PENDIDIKAN ISLAM 13, no. 1 (2024): 1–12. 

Amiruddin, Muhammad Majdy, Islamul Haq, Haerul Anwar, Asmaddy Haris, Institut Agama, 

Islam Negeri, Jl Amal, and Bhakti No. “Reforming Fiqh Al-Bi ’ Ah ( Ecological 

Jurisprudence ) Based on Islam Hadhari : An Integration Conservation Framework of 

Muamalah and Culture.” International Journal Law and Society 3, no. 3 (2024): 187–

205. 

Gustana, Wedi Andi, S M P Negeri, and Lubuk Sikaping. “Project Based Learning Model in 

Islamic Education Learning to Increase Students ’ Interest in Learning at SMP Negeri 3 

Lubuk Sikaping” 1, no. June (2024): 28–35. 

Hajar, Andi. “Transforming Islamic Education for Environmental and Social.” Sinergi 

International Journal of Islamic Studies, no. 2 (2024): 82–95. 

Hamid, S Ahmad Al. “Pendidikan Islam Berwawasan Lingkungan Berbasis Pondok 

Pesantren.” Al-Jadwa: Jurnal Studi Islam 03, no. 02 (2024): 192–204. 

https://doi.org/10.38073/aljadwa.v3i2.1772. 

Kane, John V, and Samuel L Perry. “Belief in Divine ( versus Human ) Control of Earth 

Affects Perceived Threat of Climate Change.” Npj Climate Action, 2024, 1–9. 

https://doi.org/10.1038/s44168-024-00163-9. 

Mawi Khusni Albar, Tasman Hamami. “Ecological Pesantren as an Innovation in Islamic 

Religious Education Curriculum: Is It Feasible?” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 1 

(2024): 17–40. https://doi.org/10.28918/jei.v9i1.8324. 

Nugroho, Puspo, and Asfa Widiyanto. “Ecology-Based Islamic Education : A Study of the 

Relationship between Islamic Education and Environmental Sustainability Efforts in the 

Cultural Traditions of Merti Dusun in Tetep Randuacir Salatiga.” Journal Science and 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

 

249 
 

Education, 2023, 543–51. 

Rahman, Rini, Feiby Ismail, and Irfan Abu Nazar. “Ecological Ethics in Islamic Religious 

Education Textbooks : A Qualitative Representation Analysis.” Tafkir: Interdisciplinary 

Journal of Islamic Education 6, no. 3 (2025): 844–61. 

Ridwan, Irmayanti. “Integrating Fiqh Al- Bi ’ Ah into Project -Based Learning to Enhance 

Environmental Character in Islamic Higher Education.” Tafkir: Interdisciplinary Journal 

of Islamic Education 6, no. 4 (2025): 1009–25. 

Syamsia, S, Herman Tahir, Ilmas Abdurofi, R Rahmi, Asriyanti Syarif, and Kata Kunci. 

“Natural Sciences and Social Sciences Learning in School Garden , Indonesian School of 

the Haque , Netherlands.” Journal of Community Service and Empowerment 4, no. 3 

(2023): 478–85. 

Wati, Salmi. “Integrating Ecopedagogy into the Islamic Religious Education Curriculum to 

Foster Ecological Awareness.” Dirasah : Jurnal Studi Ilmu Dan Manajemen Pendidikan 

Islam 8, no. 2 (2025): 713–23. 

 


