
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

190 
 

MULTIKULTURALISME DALAM PENDIDIKAN ISLAM: STUDI TEMATIK AL-
QUR’AN DAN HADITS 

 
Muhammad Ali Murtadho 1, Ridho Dwi Putra 2, Gusti 3, Ali Imron 4,  

Mukmin Zainal Arifin5 
 1,2,3,4,5 Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang,  

1alimarzaq144@gmail.com, 2ridodwi18@gmail.com, 
3gusti@radenfatah.ac.id,4aliimron@radenfatah.ac.id, 

5mukmin_uin@radenfatah.ac.id 
 

ABSTRACT 

This article discusses the concept of multiculturalism in Islamic education through a 
thematic study of Quranic verses and Hadith related to diversity. This study aims to 
uncover the normative foundations of multicultural education in Islam and its relevance 
to the development of contemporary educational practices. The method used is library 
research with a thematic approach (maudh'i), namely collecting, classifying, and 
analyzing verses and Hadith related to the principles of equality, tolerance, justice, and 
respect for differences. The results of the study show that the Quran emphasizes 
diversity as a sunnatullah that must be accepted constructively, as reflected in the 
principle of equal human dignity (QS. Al-Hujurat: 13), the prohibition of discrimination 
and fanaticism ('ashabiyyah), and the command to treat everyone fairly. The Hadith of 
the Prophet also reinforces these values through the Prophet's life example in building 
an inclusive Medina society. The research findings confirm that Islamic education has 
a strong theological foundation for developing multicultural education that respects 
cultural, religious, and ethnic plurality. Thus, internalizing multicultural values in Islamic 
education is important to implement to form students who are moderate, tolerant, and 
have a global perspective. 

Keywords: multiculturalism, islamic education, al-quran, hadith, thematic studies 

ABSTRAK 

Artikel ini membahas konsep multikulturalisme dalam pendidikan Islam melalui studi 
tematik terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis yang berkaitan dengan keberagaman. 
Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap landasan normatif pendidikan multikultural 
dalam Islam serta relevansinya bagi pengembangan praktik pendidikan kontemporer. 
Metode yang digunakan adalah library research dengan pendekatan tematik 
(maudhu’i), yakni menghimpun, mengklasifikasi, dan menganalisis ayat-ayat serta 
hadis yang berkaitan dengan prinsip kesetaraan, toleransi, keadilan, dan penghargaan 
terhadap perbedaan. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an menegaskan 
keberagaman sebagai sunnatullah yang harus diterima secara konstruktif, 
sebagaimana tampak dalam prinsip persamaan martabat manusia (QS. Al-



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

191 
 

Hujurat:13), larangan diskriminasi dan fanatisme (‘ashabiyyah), serta perintah untuk 
berlaku adil terhadap siapa pun. Hadis Nabi juga memperkuat nilai-nilai tersebut 
melalui teladan hidup Rasulullah dalam membangun masyarakat Madinah yang 
inklusif. Temuan penelitian menegaskan bahwa pendidikan Islam memiliki fondasi 
teologis yang kuat untuk mengembangkan pendidikan multikultural yang menghargai 
pluralitas budaya, agama, dan etnis. Dengan demikian, internalisasi nilai-nilai 
multikultural dalam pendidikan Islam penting diterapkan untuk membentuk peserta 
didik yang moderat, toleran, dan berwawasan global. 
 
Kata kunci: multikulturalisme, pendidikan islam, al-qur’an, hadis, studi tematik 
 

A. Pendahuluan 
Indonesia termasuk salah satu 

negara dengan tingkat kemajemukan 

yang sangat tinggi, baik dari segi etnis, 

budaya, bahasa, maupun agama. 

Keberagaman ini menjadi ciri khas 

bangsa sekaligus menimbulkan 

tantangan dalam interaksi sosial, 

khususnya di lingkungan pendidikan 

(Banks, J.A., 2016) Pendidikan yang 

mengusung prinsip multikultural 

berpotensi menjadi kekuatan positif jika 

dikelola dengan menghormati 

perbedaan, sekaligus dapat 

meningkatkan interaksi lintas agama di 

tingkat sekolah dasar (Bahri, Samsul, 

2019) 

Dalam ranah pendidikan, 

multikulturalisme didefinisikan sebagai 

pendekatan yang menekankan 

pengakuan dan penghormatan 

terhadap perbedaan serta kesetaraan 

antarindividu, dengan tujuan 

menciptakan proses pembelajaran 

yang adil, inklusif, dan bebas 

diskriminasi (Banks & Banks, 2019; 

Parekh, 2002). Penerapan kurikulum 

pendidikan Islam yang 

mengintegrasikan nilai-nilai 

multikultural dapat membentuk sikap 

toleran serta mempersiapkan peserta 

didik menghadapi tantangan global 

(Fatmawati, 2022; Atmowidjoyo, 

Mugiyono, & Nahuda, 2022) 

Islam sebagai agama rahmatan 

lil-‘alamin memberikan landasan 

normatif yang kuat mengenai 

keberagaman. Al-Qur’an menegaskan 

bahwa perbedaan manusia adalah 

ketetapan Allah untuk saling mengenal 

(QS. Al-Hujurāt: 13) (Tafsir Ibn Kathir), 

dan perbedaan bahasa serta warna 

kulit merupakan tanda kebesaran-Nya 

(QS. Ar-Rūm: 22) (Maraghi, 2001). 

Prinsip toleransi juga ditegaskan dalam 

QS. Yunus: 99 dan Al-Kāfirūn: 6, yang 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

192 
 

menolak segala bentuk paksaan dalam 

beragama (Quṭb et al., 2015). Ulama 

klasik seperti Al-Tabari dan Al-Razi juga 

menafsirkan keberagaman sebagai 

wujud penghormatan Islam terhadap 

perbedaan sosial-budaya.  

Selain itu, hadis Nabi SAW turut 

memuat prinsip-prinsip 

multikulturalisme. Salah satunya 

menyatakan, “Tidak ada kelebihan 

orang Arab atas non-Arab kecuali 

ketakwaannya” (Hanbal & al-Muttaqī, 

1895), yang menekankan kesetaraan 

manusia (An-Nawawi, 2015).  Ibn Hajar 

al-Asqalani dalam Fath al-Bari 

menjelaskan bahwa hadis yang 

melarang mencela suku atau kelompok 

lain menjadi dasar etika untuk 

membangun masyarakat yang saling 

menghormati. Piagam Madinah yang 

dirumuskan Nabi SAW menjadi contoh 

historis masyarakat multikultural yang 

menegakkan kebersamaan, keadilan, 

dan perlindungan hak-hak minoritas 

(Hamidullah, 1975). Penelitian terkini 

menunjukkan bahwa nilai-nilai 

multikultural dalam pendidikan Islam 

menjadi elemen penting dalam 

manajemen pendidikan yang humanis 

dan inklusif (Ayu et al., 2022). 

Meskipun kajian mengenai 

multikulturalisme dalam pendidikan 

Islam sudah cukup banyak, penelitian 

yang secara spesifik menelaah prinsip-

prinsip tersebut melalui tafsir tematik Al-

Qur’an dan syarah hadis masih 

terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini 

diarahkan untuk menganalisis nilai-nilai 

multikulturalisme berbasis nash dan 

meninjau relevansinya terhadap 

pendidikan Islam, dengan fokus pada 

tiga pertanyaan: (1) konsep 

multikulturalisme dalam Al-Qur’an; (2) 

hadits Nabi SAW yang relevan; dan (3) 

implementasinya dalam pendidikan 

Islam. 

 

B. Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan jenis 

penelitian kepustakaan. Data diperoleh 

dari literatur tentang multikulturalisme, 

pendidikan Islam, serta ayat dan hadis 

terkait keberagaman. Sumber primer 

meliputi Al-Qur’an, hadis, kitab tafsir, 

dan syarah hadis, sedangkan sumber 

sekunder berupa buku dan artikel 

ilmiah. 

Pengumpulan data dilakukan 

melalui studi dokumen dengan 

menelusuri dan mencatat literatur 

relevan. Analisis data menggunakan 

analisis isi dan tematik untuk menelaah 

ayat, hadis, dan penafsiran ulama, lalu 

menghubungkannya dengan konsep 

multikulturalisme dalam pendidikan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

193 
 

Islam. Keabsahan data dijaga melalui 

triangulasi sumber untuk memastikan 

objektivitas dan konsistensi temuan. 

 

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan
  

Konsep Multikulturalisme dalam Al-
Qur’an 

Kajian multikulturalisme dalam 

perspektif Islam menemukan fondasi 

konseptualnya dalam sejumlah ayat Al-

Qur’an yang secara eksplisit 

menegaskan keberagaman manusia 

sebagai ketetapan ilahi. Salah satu ayat 

yang paling sering dikutip adalah QS. 

Al-Hujurāt ayat 13: 

 اًبوُْعُش مُْكنٰلَْعجَوَ ىثٰنُْاَّو رٍكََذ نْمِّ مُْكنٰقَْلخَ اَّناِ سُاَّنلا اھَُّیَآیٰ

 مٌیْلِعَ َّٰ�ا َّناِۗ مُْكىقْٰتَا ِّٰ�اَ دنْعِ مُْكمَرَكَْا َّناِۚ  اوُْفرَاَعَتلِ لَ�ىاَۤبَقَّو

۝ رٌیْبِخَ  

"Wahai manusia, sesungguhnya Kami 

telah menciptakan kamu dari seorang 

laki-laki dan perempuan. Kemudian, 

Kami menjadikan kamu berbangsa-

bangsa dan bersuku-suku agar kamu 

saling mengenal. Sesungguhnya yang 

paling mulia di antara kamu di sisi Allah 

adalah orang yang paling bertakwa. 

Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui 

lagi Maha Teliti". 
Ayat ini menegaskan bahwa penciptaan 

manusia dalam bentuk bangsa dan 

suku merupakan mekanisme ilahiah 

untuk memfasilitasi proses saling 

mengenal (lita‘ārafū).  Ibn Kathir (2000) 

menjelaskan bahwa ayat ini merupakan 

deklarasi kesetaraan universal yang 

menolak segala bentuk superioritas 

berbasis etnis, ras, maupun garis 

keturunan, karena standar kemuliaan 

manusia semata-mata adalah 

ketakwaan. al-Tabari (1997) 

menambahkan bahwa ayat ini 

diturunkan sebagai kritik terhadap 

tradisi ‘ashabiyyah yang mengakar 

dalam masyarakat Arab pra-Islam, 

sehingga sekaligus berfungsi sebagai 

landasan normatif untuk membangun 

struktur sosial yang egaliter. Secara 

konseptual, ayat ini mengandung 

implikasi sosiologis yang signifikan bagi 

pengembangan pendidikan 

multikultural, karena menempatkan 

keberagaman sebagai titik awal 

interaksi sosial yang konstruktif. 

Landasan normatif lain mengenai 

keberagaman tercermin dalam QS. Ar-

Rūm ayat 22: 

 مُْكتَِنسِلَْا فُلاَتِخْاوَ ضِرَْلاْاوَ تِوٰمَّٰسلا قُلْخَ ھٖتِیٰاٰ نْمِوَ

ّل تٍیٰلاَٰ كَلِذٰ يْفِ َّناِ مُْۗكنِاوَلَْاوَ ۝ نَیْمِلِعٰلِْ  

“Di antara tanda-tanda (kebesaran)-

Nya ialah penciptaan langit dan bumi, 

perbedaan bahasa dan warna kulitmu. 

Sesungguhnya pada yang demikian itu 

benar-benar terdapat tanda-tanda 

(kebesaran Allah) bagi orang-orang 

yang berilmu.” 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

194 
 

Ayat ini memaknai perbedaan bahasa, 

warna kulit, dan karakteristik manusia 

sebagai bagian dari āyāt (tanda-tanda 

kekuasaan Allah). Al-Maraghi (2001) 

menafsirkan bahwa keragaman 

linguistik dan antropologis bukan 

sekadar fenomena biologis atau 

budaya, manifestasi hikmah ilahi dalam 

membentuk pluralitas sosial. Al-Razi 

(2005) memandang ayat ini sebagai 

bukti bahwa keberagaman merupakan 

dimensi yang inheren dalam 

kemanusiaan dan memiliki fungsi 

epistemologis, yaitu mendorong 

manusia untuk memahami realitas 

sosial secara lebih luas. Dengan 

demikian, ayat ini memberikan 

legitimasi teologis terhadap pentingnya 

menghargai keragaman dalam 

lingkungan pendidikan maupun 

masyarakat. 

QS. Al-Māidah ayat 48 menghadirkan 

dimensi lain dari multikulturalisme, yaitu 

keragaman sistem hukum dan syariat. 

Ayat tersebut menyatakan bahwa 

setiap umat memiliki syariat dan jalan 

hidup yang berbeda, dan perbedaan ini 

merupakan bagian dari ujian agar 

manusia berlomba-lomba dalam 

kebaikan. Qurṭubī (1999) menegaskan 

bahwa ayat ini mengandung 

pengakuan yang jelas terhadap 

pluralitas keagamaan, tradisi sosial, 

dan hukum. Dalam perspektif 

pendidikan Islam, pemahaman ini 

memberikan kerangka bagi 

pengembangan kurikulum dan interaksi 

sosial yang menghargai keberagaman 

praktik keagamaan dan nilai-nilai 

budaya tanpa memaksakan 

homogenitas. 

Prinsip kebebasan beragama 

dijelaskan secara lebih tegas dalam 

QS. Yunus ayat 99: 

 تَنَْاَفَا اًۗعیْمِجَ مْھُُّلُك ضِرَْلاْا ىفِ نْمَ نَمَلاَٰ كَُّبرَ ءَاۤشَ وَْلوَ

نَیْنِمِؤْمُ اوُْنوُْكَی ىّٰتحَ سَاَّنلاُ هرِكُْت  ۝  

“Seandainya Tuhanmu menghendaki, 

tentulah semua orang di bumi 

seluruhnya beriman. Apakah engkau 

(Nabi Muhammad) akan memaksa 

manusia hingga mereka menjadi orang-

orang mukmin?” 

 Ayat ini menegaskan bahwa manusia 

tidak dapat diseragamkan dalam 

keyakinan, sekalipun Allah 

menghendakinya. Tafsir Ibn Kathir 

(2000) menegaskan bahwa kebebasan 

keyakinan adalah bagian dari 

sunnatullah yang tidak boleh dilanggar 

oleh manusia. Quṭb et al. (2015) 

menguraikan bahwa ayat ini 

mengafirmasi martabat manusia 

sebagai makhluk berkehendak bebas, 

dan karenanya segala bentuk 

pemaksaan keyakinan adalah tindakan 

yang bertentangan dengan prinsip 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

195 
 

penghormatan terhadap kemanusiaan. 

Ayat ini memiliki relevansi langsung 

dengan pendidikan multikultural, 

karena menuntut adanya ruang dialog 

dan penghargaan terhadap perbedaan 

pandangan dalam proses 

pembelajaran. 

QS. Al-Kāfirūn ayat 6 menegaskan 

prinsip toleransi tegas (tolerance 

without compromise of faith), yaitu 

menghormati keberagaman keyakinan 

tanpa harus mengaburkan batas-batas 

akidah. Dalam tafsir Al-Tabari, ayat ini 

merupakan pernyataan final Nabi SAW 

terhadap tawaran kompromi akidah dari 

kaum Quraisy. Al-Razi menilai ayat ini 

sebagai fondasi dari etika koeksistensi 

damai antarumat beragama, karena 

menegaskan batasan yang jelas antara 

keyakinan pribadi dan penghormatan 

terhadap keyakinan komunitas lain. 

Ayat ini memberikan pelajaran penting 

bagi sistem pendidikan dalam 

masyarakat multikultural, yaitu perlunya 

membangun interaksi yang 

menghormati perbedaan prinsip tanpa 

menghilangkan identitas keyakinan 

masing-masing. 

Dari keseluruhan ayat tersebut, konsep 

multikulturalisme dalam perspektif Al-

Qur’an pada dasarnya bertumpu pada 

pandangan bahwa keberagaman 

manusia baik etnis, bahasa, warna kulit, 

budaya, hingga keyakinan adalah 

bagian dari fitrah penciptaan dan 

memiliki hikmah sosial yang harus 

dihargai. Para mufasir klasik seperti Al-

Tabari, Ibn Kathir, Al-Razi, dan Al-

Qurtubi sepakat bahwa keberagaman 

merupakan ketetapan ilahi yang tidak 

boleh menjadi dasar diskriminasi. 

Adapun mufasir kontemporer seperti 

Sayyid Qutb dan Al-Maraghi 

menekankan dimensi humanistik serta 

implikasi pendidikan dari pluralitas 

tersebut. Karena itu, multikulturalisme 

dalam Al-Qur’an menekankan 

penghormatan terhadap perbedaan, 

penolakan pemaksaan keyakinan, serta 

pentingnya membangun interaksi sosial 

yang adil dan toleran. Prinsip-prinsip ini 

dapat menjadi dasar konseptual bagi 

pendidikan Islam yang inklusif, dialogis, 

dan responsif terhadap realitas 

masyarakat yang majemuk. 

Hadis-Hadis tentang 
Multikulturalisme dan Relevansinya 
terhadap Pendidikan Islam 
Kajian multikulturalisme dalam Islam 

tidak hanya bertumpu pada ayat-ayat 

Al-Qur’an seperti QS. Al-Hujurāt: 13 

dan QS. Ar-Rūm: 22 yang menegaskan 

bahwa keberagaman merupakan 

ketetapan ilahi (sunnatullah), tetapi 

diperkuat pula oleh hadis-hadis Nabi 

SAW yang menjelaskan mekanisme 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

196 
 

praktis dalam mengelola keragaman. 

Ulama tafsir klasik seperti al-Ṭabari 

menegaskan bahwa tujuan penciptaan 

manusia bersuku-suku adalah “ta‘āruf,” 

yakni saling mengenal untuk 

membangun harmoni sosial, bukan 

superioritas kelompok (al-Tabari, 

1997). Konsep ini menjadi titik temu 

antara teologi Qur’ani dan praksis 

sosial Nabi, yang kemudian menjadi 

landasan bagi pengembangan 

pendidikan Islam berwawasan 

multikultural. 

Hadis-hadis Nabi SAW memberikan 

penjelasan konkret tentang bagaimana 

prinsip kesetaraan, toleransi, dan 

keadilan diterapkan dalam kehidupan 

sosial. Salah satu hadis fundamental 

adalah pernyataan Nabi pada Khutbah 

Wada’: 

 ىَلعٍَ يّمِجَعْأ لاَوٍَ يّمِجَعَْأ ىَلعٍَ يّبِرََعلِ لَضَْف لاَ لاََأ" 

 َّلاإِ رَمَحَْأ ىَلعََ دوَسَْأ لاَوََ دوَسَْأ ىَلعَ رَمَحَْلأِ لاَوٍَ يّبِرَعَ

."ىوَقَّْتلابِ  

Hadis ini diriwayatkan Ahmad dalam 

Musnad dan dipahami ulama seperti 

Ibn Katsir sebagai penolakan terhadap 

diskriminasi berbasis (Tafsir Ibn Kathir). 

Dalam pendidikan, hadis ini menjadi 

dasar perlakuan setara terhadap 

peserta didik, sekaligus menolak bias 

guru terhadap latar belakang budaya 

tertentu. 

Piagam Madinah, meskipun bukan ayat 

atau hadis tekstual, tetapi 

didokumentasikan para ahli sirah klasik 

seperti Ibn Hisyām dalam al-Sīrah al-

Nabawiyyah, merupakan cerminan 

nyata praktik sosial Nabi dalam 

membangun masyarakat multikultural. 

Piagam ini berisi prinsip hidup 

berdampingan antara Muslim, Yahudi, 

dan kelompok lain dengan jaminan 

keadilan yang sama. Ulama seperti al-

Razi memandang struktur masyarakat 

Madinah sebagai model implementasi 

nilai Qur’ani tentang keragaman 

(’Umar, 2005). Dalam pendidikan, 

Piagam Madinah menunjukkan 

perlunya kurikulum yang menanamkan 

toleransi, kesadaran sosial, dan 

kompetensi budaya agar peserta didik 

mampu hidup di tengah masyarakat 

plural. 

Hadis tentang larangan mencaci 

keturunan atau suku juga memberikan 

fondasi moral bagi pendidikan 

multikultural. Nabi SAW bersabda: 

 (HR. Bukhari) ."رٌفكُ ھُلاَتقِوَ قٌوُْسُف مُلِسْمُلا بُاَبسِ"

 Ibn Hajar menjelaskan bahwa larangan 

ini mencakup penghinaan terhadap 

identitas sosial dan kabilah (al-

ʻAsqalānī & Al-Atsari, 2010). Dalam 

pendidikan, hadis ini relevan untuk 

membangun budaya sekolah bebas 

perundungan, stereotip, dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

197 
 

diskriminasi, sejalan dengan prinsip 

anti-bias education. 

Hadis-hadis tentang keadilan Nabi juga 

memiliki relevansi signifikan. Dalam 

Riyāḍ al-Ṣāliḥīn, al-Nawawi mengutip 

hadis bahwa seseorang tidak disebut 

mukmin hingga ia mencintai 

saudaranya sebagaimana dirinya 

sendiri. Ulama seperti al-Qadhi ‘Iyadh 

menafsirkannya sebagai kewajiban 

menjaga hak sosial semua orang tanpa 

memandang perbedaan (ʻAiyāḍ, 1998). 

Pendidikan Islam karenanya harus 

memastikan pembelajaran berlangsung 

adil dan memberi akses setara kepada 

seluruh peserta didik. 

Integrasi antara prinsip Qur’ani dan 

hadis-hadis tersebut melahirkan 

paradigma pendidikan multikultural 

berbasis wahyu yang kokoh. Al-Qur’an 

memberi prinsip normatif, sedangkan 

hadis memberikan teladan praktis. 

Pendidikan yang berlandaskan 

keduanya berfungsi menanamkan 

empati, toleransi, kemampuan 

berdialog, serta penyelesaian konflik 

secara damai—kompetensi penting 

bagi masyarakat Indonesia yang 

majemuk. 

Literatur modern turut menguatkan 

pentingnya pendidikan multikultural. 

Banks (2019) menegaskan bahwa 

penghargaan terhadap keragaman 

meningkatkan efektivitas belajar. 

Abdullah Saeed (2016) menunjukkan 

bahwa nilai pluralisme melekat dalam 

maqāṣid al-syarī‘ah, seperti 

pemeliharaan jiwa dan kehormatan, 

yang mensyaratkan lingkungan sosial 

inklusif. 

Integrasi Nilai Multikultural dalam 
Pendidikan Islam 
Kata integrasi berasal dari istilah Inggris 

integration, yang berarti proses 

menyatukan atau menggabungkan 

berbagai unsur sehingga membentuk 

satu kesatuan yang selaras dan utuh. 

(John M. Echols dan Hassan Shadily, 

1984: 326). Dalam konteks bahasa 

Indonesia, integrasi diartikan sebagai 

proses pembauran berbagai unsur 

yang berbeda hingga membentuk 

kesatuan yang padu, seimbang, dan 

berfungsi secara selaras dalam suatu 

sistem. Integrasi dapat terjadi pada 

berbagai bidang kehidupan, seperti 

integrasi bangsa, kebudayaan, 

kelompok sosial, hingga integrasi 

wilayah. Integrasi bangsa misalnya 

menggambarkan proses penyatuan 

kelompok-kelompok sosial dan budaya 

ke dalam satu kesatuan wilayah dan 

identitas nasional. Integrasi 

kebudayaan menekankan penyesuaian 

unsur-unsur budaya yang berbeda agar 

tercipta keserasian dalam kehidupan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

198 
 

masyarakat. Sementara itu, integrasi 

kelompok menunjukkan proses 

penyesuaian perbedaan perilaku antar 

individu dalam satu kelompok sosial 

agar tercapai keharmonisan. Adapun 

integrasi wilayah mengandung makna 

penyatuan unit-unit politik atau sosial ke 

dalam sistem pemerintahan yang 

terpusat. Dalam semua makna 

tersebut, inti dari integrasi adalah 

keterpaduan, kebulatan, dan kesatuan 

yang tidak terpecah.  

Dalam dunia pendidikan, integrasi tidak 

hanya merujuk pada penyatuan 

berbagai komponen pembelajaran, 

tetapi juga mencakup penggabungan 

nilai-nilai universal dan lokal ke dalam 

praktik pendidikan. Dalam konteks 

pendidikan Islam, integrasi berarti 

upaya menyelaraskan nilai-nilai 

keislaman dengan kondisi sosial, 

budaya, dan kebangsaan yang ada. 

Dengan demikian, pendidikan Islam 

yang bersifat integratif tidak hanya 

menekankan aspek ritual dan dogma, 

tetapi juga mengembangkan 

kemampuan peserta didik untuk 

memahami, menghargai, dan 

berinteraksi secara positif dengan 

keragaman masyarakat di sekitarnya.  

Sementara itu, istilah multikultural 

berasal dari kata multiculturalism, yang 

pertama kali digunakan di Kanada 

sekitar tahun 1950-an sebagai bentuk 

pengakuan terhadap keberagaman 

etnis dan budaya dalam masyarakat. 

Konsep ini muncul sebagai respons 

terhadap kebutuhan untuk menjaga 

keharmonisan sosial di tengah 

pluralitas bangsa. Di berbagai negara, 

istilah tersebut memiliki padanan 

makna yang berbeda, Amerika Serikat 

menggunakan istilah melting pot 

society untuk menggambarkan proses 

peleburan berbagai budaya menjadi 

satu identitas nasional, sementara India 

menyebutnya sebagai composite 

society, yang menekankan perpaduan 

antara berbagai elemen sosial tanpa 

menghilangkan identitas budaya 

masing-masing.  

Indonesia mengusung prinsip yang 

sejalan dengan semboyan Bhinneka 

Tunggal Ika, yang berarti “beragam 

tetapi tetap satu kesatuan”. Semboyan 

ini mencerminkan sifat masyarakat 

Indonesia yang sangat beragam, baik 

dari segi suku, agama, bahasa, 

maupun tradisi, tetapi tetap 

mengutamakan persatuan dan 

kesatuan bangsa. Nilai-nilai 

multikultural di Indonesia menekankan 

pentingnya pengakuan, penghormatan, 

dan penerimaan terhadap perbedaan 

sebagai bagian dari kekuatan bangsa. 

Dalam konteks pendidikan, nilai-nilai 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

199 
 

tersebut berfungsi untuk menumbuhkan 

sikap saling menghargai, toleran, adil, 

serta berkeadaban sosial di kalangan 

peserta didik. 

Penggabungan nilai-nilai multikultural 

dalam proses pendidkan Islam menjadi 

semakin penting mengingat kondisi 

masyarakat yang beragam dan terus 

berkembang.. Pendidikan Islam tidak 

hanya berfungsi sebagai media 

transmisi ilmu keagamaan, tetapi juga 

sebagai sarana pembentukan karakter 

dan moralitas peserta didik agar 

mampu hidup harmonis dalam 

keberagaman. Pendidikan Islam adalah 

proses penanaman nilai-nilai Islam 

secara berkelanjutan antara guru dan 

siswa dengan tujuan akhir membentuk 

akhlakul karimah. Pendidikan Islam 

tidak hanya menanamkan pengetahuan 

agama, tetapi juga membentuk 

keseimbangan antara aspek kognitif, 

afektif, dan psikomotorik peserta didik.  

Dengan demikian, pendidikan Islam 

harus menjadi sarana internalisasi nilai-

nilai universal Islam seperti keadilan, 

kasih sayang, dan toleransi, yang dapat 

diimplementasikan dalam kehidupan 

sosial. 

Pada pelaksanaannya, penerapan nilai-

nilai multikultural dalam pendidikan 

Islam dapat dilakukan melalui beragam 

pendekatan yang menempatkan 

peserta didik sebagai pusat kegiatan 

belajar dan diarahkan pada 

pembentukan karakter. 

Terdapat beberapa strategi 

pembelajaran yang dapat digunakan 

guru PAI untuk menanamkan sikap 

moderat, toleran, dan inklusif kepada 

siswa, yakni: 

 

1. Pendekatan Kontekstual 

(Contextual Teaching and Learning)  

Pendekatan ini berupaya mengaitkan 

materi pembelajaran agama dengan 

konteks kehidupan nyata siswa. Guru 

membantu peserta didik memahami 

relevansi ajaran Islam dalam 

menghadapi permasalahan sosial 

seperti perbedaan keyakinan, 

kemiskinan, lingkungan, dan keadilan 

sosial. Dengan demikian, siswa dapat 

melihat bahwa nilai-nilai Islam bersifat 

universal dan dapat menjadi solusi bagi 

problem kemanusiaan modern.  

2. Pendekatan Kolaboratif 

(Collaborative Learning)  

Pendekatan ini mendorong siswa untuk 

bekerja sama melalui diskusi kelompok, 

proyek kolaboratif, atau kegiatan sosial 

lintas budaya. Melalui interaksi ini, 

siswa belajar untuk menghargai 

perbedaan pendapat, mengembangkan 

empati, serta membangun keterampilan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

200 
 

sosial yang penting untuk kehidupan di 

masyarakat multikultural.  

3. Pembelajaran Berbasis Nilai 

(Value-Based Learning)  

Model ini menekankan pembentukan 

nilai-nilai moral dan etika Islam melalui 

contoh yang diberikan guru, kegiatan 

refleksi diri, serta pengalaman praktik 

langsung. Guru berperan sebagai 

teladan utama dalam menanamkan 

kejujuran, kesederhanaan, dan kasih 

sayang, yang menjadi dasar bagi 

berkembangnya sikap moderat dan 

toleran pada peserta didik.  

4. Metode Dialog dan Debat 

Konstruktif  

Pemberian ruang bagi siswa untuk 

berdiskusi dan berdebat secara sehat 

sangat penting dalam melatih 

keterampilan berpikir kritis serta 

menghargai perbedaan pendapat. Guru 

berperan sebagai fasilitator yang 

membimbing siswa agar diskusi 

berlangsung dengan argumentasi logis 

dan etika yang baik.  

5. Studi Kasus dan Simulasi Sosial  

Melalui studi kasus, siswa diajak 

menganalisis situasi nyata yang 

berkaitan dengan konflik sosial, 

intoleransi, atau ketidakadilan. Dengan 

simulasi, siswa berlatih menyelesaikan 

masalah secara adil, moderat, dan 

berorientasi pada kemaslahatan 

bersama.  

Penerapan berbagai pendekatan 

tersebut menjadikan pendidikan Islam 

lebih dinamis dan bermakna. Nilai-nilai 

Islam tidak hanya dipahami sebagai 

konsep teologis, tetapi juga 

diinternalisasi dalam perilaku sosial 

yang menghargai kemanusiaan dan 

keberagaman. Integrasi nilai-nilai 

multikultural ini menjadi pondasi bagi 

terciptanya generasi Muslim yang 

berpengetahuan, berakhlak mulia, serta 

berwawasan luas dan terbuka terhadap 

perbedaan. (Nur Fais, dkk, 2025). 
  

D. Kesimpulan  
Multikulturalisme merupakan nilai 

integral dalam ajaran Islam yang 

memiliki landasan kuat dalam Al-Qur’an 

dan hadis. Melalui pendekatan tematik, 

ditemukan bahwa Al-Qur’an 

menempatkan keberagaman sebagai 

bagian dari sunnatullah yang bertujuan 

untuk saling mengenal, saling 

menghargai, dan membangun 

peradaban yang harmonis. Prinsip 

kesetaraan manusia (QS. Al-Hujurāt: 

13), larangan berlaku zalim, serta 

perintah untuk menjunjung tinggi 

keadilan menunjukkan bahwa Islam 

menolak segala bentuk diskriminasi 

berdasarkan suku, budaya, maupun 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

201 
 

agama. Hadis Nabi juga memperkuat 

prinsip ini melalui teladan Rasulullah 

dalam membangun masyarakat 

Madinah yang inklusif, dialogis, serta 

menghargai hak-hak kelompok 

berbeda. 

Dengan demikian, pendidikan 

Islam memiliki pondasi normatif yang 

kokoh untuk mengembangkan 

pendidikan multikultural yang 

menanamkan nilai toleransi, moderasi, 

dan penghargaan terhadap perbedaan. 

Implementasi nilai-nilai ini dalam praktik 

pendidikan sangat penting untuk 

membentuk peserta didik yang 

berkarakter terbuka, berjiwa damai, 

serta mampu hidup berdampingan 

dalam masyarakat yang plural. 

Penelitian ini merekomendasikan agar 

lembaga pendidikan Islam memperkuat 

kurikulum, pedagogi, dan budaya 

sekolah yang mendukung terciptanya 

lingkungan belajar yang inklusif dan 

berorientasi pada nilai-nilai 

multikultural. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aiyāḍ, Q. (1998). Ikmāl al-muʻallim bi-
fawāʼid Muslim. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=3f
uXPgAACAAJ 

An-Nawawi, I. (2015). Riyadhus 
Shalihin. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books
?id=km5aDwAAQBAJ 

Ayu, Ifka, Sari, Rofikoh, & Hasan, 
Sholeh. (2022). Pendidikan 
Agama Islam berwawasan 
multikultural dalam 
menanamkan toleransi 
beragama siswa. 9(1), 35–41. 

Bahri, Syamsul. (2019). The role of 
Islamic education in realizing 
social interaction based on 
multiculturalism among… 1(1), 
1–17. 

Banks, J. A. (2015). Cultural diversity 
and education: Foundations, 
curriculum, and teaching. 
Retrieved from 
https://books.google.co.id/books
?id=cDhACwAAQBAJ 

Banks, J. A., & Banks, C. A. M. G. 
(2019). Multicultural education: 
Issues and perspectives. 
Retrieved from 
https://books.google.co.id/books
?id=ceGyDwAAQBAJ 

Fatmawati. (2022). Multicultural 
education in the concept of the… 
1(3), 305–315. 

Hanbal, A. I. M. I., & al-Muttaqī, A. I. A. 
M. (1895). Musnad al-Imām 
Ahmad ibn Hanbal: Muntahab 
Kanz al-’Imāl fī Sunan al-Aqwāl 
wa-al-Afʻāl. Retrieved from 
https://books.google.co.id/books
?id=JkO8oQEACAAJ 

Hamidullah, M. (1975). First written 
constitution in the world. 
Retrieved from 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  
 

202 
 

https://books.google.co.id/books
?id=fNJYPQAACAAJ 

Maraghi, S. A. M. (2001). Tafsir al-
Maraghi. Retrieved from 
https://books.google.co.id/books
?id=4rRvnQAACAAJ 

Parekh, B. C. (2002). Rethinking 
multiculturalism: Cultural 
diversity and political theory. 
Retrieved from 
https://books.google.co.id/books
?id=Ajx-AoUIW6wC 

Qurṭubī, M. A. (1999). Tafsir al-Qurtubi: 
Al-jāmi‘ li-
aḥkāmalQur’ān.Retrievedfrom 
https://books.google.co.id/books
?id=cJ0owAEACAAJ 

Quṭb, S., Salahi, A., Shamis, A. A., & 
Islamic Foundation. (2015). Fī 
Ẓilāl al-Qur’ān.Retrieved from 
https://books.google.co.id/books
?id=qWyczgEACAAJ 

Sutardjo Atmowidjoyo, Mugiyono, 
Nahuda, Universitas Islam. 
(2022). Ilomata International 
Journal of Social Science, 3(2), 
207–215. 

Tafsir Ibn Kathir all 10 volumes. (n.d.). 
Retrieved from 
https://books.google.co.id/books
?id=uTJoiXp3pS4C 

Tilaar, H. A. R. (2004). 
Multikulturalisme: Tantangan-
tantangan global masa depan 
dalam transformasi pendidikan 
nasional. Retrieved from 
https://books.google.co.id/books
?id=0z7xAAAACAAJ 

ʻUmar, R. F. D. M. (2005). Tafsir al-
Fakhr al-Razi: Al-mushtahir bi-al-
Tafsir al-kabir wa-Mafātīḥ al-
ghayb. Retrieved from 
https://books.google.co.id/books
?id=Q2c2ngAACAAJ 

al-ʻAsqalānī, A. A. I. Ḥ., & Al-Atsari, A. I. 
(2010). Fathul Bari: Syarah 
Shahih al-Bukhari. Retrieved 
from 
https://books.google.co.id/books
?id=f31nnQAACAAJ 

al-Ṭabarī, A. J. M. J. (1997). Tafsir al-
Ṭabari: Al-musammā Jāmiʻ al-
bayān fī ta’wīl al-Qur’ān. 
Retrieved from 
https://books.google. 

Nur Fais, dkk, (2025). Integrasi Nilai-
Nilai Multikultural Dalam 
Pembelajaran Pendidikan 
Agama Islam (PAI) untuk 
Membentuk Karakter Moderat 
dan Toleran Siswa Di Era Digital, 
4 (6) hal. 146-148. 
https://journal.nabest.id/index.ph
p/annajah  

 


