Wl SN AN §IFSARSE N

Muhammad Ali Murtadho ', Ridho Dwi Putra 2, Gusti 3, Ali Imron 4,
Mukmin Zainal Arifin®
12345 Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang,
lalimarzaq144@gmail.com, ?ridodwi18@gmail.com,
3gusti@radenfatah.ac.id,*aliimron@radenfatah.ac.id,
Smukmin_uin@radenfatah.ac.id

ABSTRACT

This article discusses the concept of multiculturalism in Islamic education through a
thematic study of Quranic verses and Hadith related to diversity. This study aims to
uncover the normative foundations of multicultural education in Islam and its relevance
to the development of contemporary educational practices. The method used is library
research with a thematic approach (maudh'i), namely collecting, classifying, and
analyzing verses and Hadith related to the principles of equality, tolerance, justice, and
respect for differences. The results of the study show that the Quran emphasizes
diversity as a sunnatullah that must be accepted constructively, as reflected in the
principle of equal human dignity (QS. Al-Hujurat: 13), the prohibition of discrimination
and fanaticism (‘ashabiyyah), and the command to treat everyone fairly. The Hadith of
the Prophet also reinforces these values through the Prophet's life example in building
an inclusive Medina society. The research findings confirm that Islamic education has
a strong theological foundation for developing multicultural education that respects
cultural, religious, and ethnic plurality. Thus, internalizing multicultural values in Islamic
education is important to implement to form students who are moderate, tolerant, and
have a global perspective.

Keywords: multiculturalism, islamic education, al-quran, hadith, thematic studies
ABSTRAK

Artikel ini membahas konsep multikulturalisme dalam pendidikan Islam melalui studi
tematik terhadap ayat-ayat Al-Qur'an dan hadis yang berkaitan dengan keberagaman.
Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap landasan normatif pendidikan multikultural
dalam Islam serta relevansinya bagi pengembangan praktik pendidikan kontemporer.
Metode yang digunakan adalah library research dengan pendekatan tematik
(maudhu’i), yakni menghimpun, mengklasifikasi, dan menganalisis ayat-ayat serta
hadis yang berkaitan dengan prinsip kesetaraan, toleransi, keadilan, dan penghargaan

fAarlhad~an narkhadAaA~an LIacil Lraitimnarn rmarmitiniiibbarmn kahiwarAaa Al OViiryarn maana~nacl Al



Ml idaivu Gauin LUIIIUUUP OlurJu Hull- HiAuviv 1 vGawvi Jusu III\JIIIHUI vt rHincar el tvivueunvue

melalui teladan hidup Rasulullah dalam membangun masyarakat Madinah yang
inklusif. Temuan penelitian menegaskan bahwa pendidikan Islam memiliki fondasi
teologis yang kuat untuk mengembangkan pendidikan multikultural yang menghargai
pluralitas budaya, agama, dan etnis. Dengan demikian, internalisasi nilai-nilai
multikultural dalam pendidikan Islam penting diterapkan untuk membentuk peserta
didik yang moderat, toleran, dan berwawasan global.

Kata kunci: multikulturalisme, pendidikan islam, al-qur'an, hadis, studi tematik

A.Pendahuluan

Indonesia termasuk salah satu
negara dengan tingkat kemajemukan
yang sangat tinggi, baik dari segi etnis,
budaya, bahasa, maupun agama.
Keberagaman ini menjadi ciri khas
bangsa sekaligus menimbulkan
tantangan dalam interaksi sosial,
khususnya di lingkungan pendidikan
(Banks, J.A., 2016) Pendidikan yang
mengusung prinsip multikultural
berpotensi menjadi kekuatan positif jika
dikelola

dengan menghormati

perbedaan, sekaligus dapat
meningkatkan interaksi lintas agama di
tingkat sekolah dasar (Bahri, Samsul,
2019)

Dalam ranah pendidikan,
multikulturalisme didefinisikan sebagai
pendekatan yang menekankan
pengakuan dan penghormatan

tarbadan nerbedaan certa kecetaraan

menciptakan proses pembelajaran
yang adil, inklusif, dan bebas
diskriminasi (Banks & Banks, 2019;
Parekh, 2002). Penerapan kurikulum
pendidikan Islam yang
mengintegrasikan nilai-nilai
multikultural dapat membentuk sikap
toleran serta mempersiapkan peserta
didik menghadapi tantangan global
(Fatmawati, 2022; Atmowidjoyo,
Mugiyono, & Nahuda, 2022)

Islam sebagai agama rahmatan
landasan

lil-‘alamin memberikan

normatif  yang kuat mengenai
keberagaman. Al-Qur'an menegaskan
bahwa perbedaan manusia adalah
ketetapan Allah untuk saling mengenal
(QS. Al-Hujurat: 13) (Tafsir Ibn Katbhir),
dan perbedaan bahasa serta warna
kulit merupakan tanda kebesaran-Nya
(QS. Ar-Rom: 22) (Maraghi, 2001).

Princin tolaranct niaa diteaackan dalam



KIasSIK sepertl Al-1abarl dan Al-RaZl juga
menafsirkan keberagaman sebagai
wujud penghormatan Islam terhadap
perbedaan sosial-budaya.

Selain itu, hadis Nabi SAW turut
memuat prinsip-prinsip
multikulturalisme. Salah satunya
menyatakan, “Tidak ada kelebihan
orang Arab atas non-Arab kecuali
ketakwaannya” (Hanbal & al-Muttaq,
1895), yang menekankan kesetaraan
manusia (An-Nawawi, 2015). Ibn Hajar
al-Asqalani dalam Fath  al-Bari
menjelaskan bahwa hadis yang
melarang mencela suku atau kelompok
lain  menjadi dasar etika untuk
membangun masyarakat yang saling
menghormati. Piagam Madinah yang
dirumuskan Nabi SAW menjadi contoh
historis masyarakat multikultural yang
menegakkan kebersamaan, keadilan,
dan perlindungan hak-hak minoritas
(Hamidullah, 1975). Penelitian terkini
menunjukkan bahwa nilai-nilai
multikultural dalam pendidikan Islam
menjadi elemen penting dalam
manajemen pendidikan yang humanis
dan inklusif (Ayu et al., 2022).

Meskipun kajian mengenai

WQuran dan Syaran hadis masin
terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini
diarahkan untuk menganalisis nilai-nilai
multikulturalisme berbasis nash dan
meninjau relevansinya terhadap
pendidikan Islam, dengan fokus pada
tiga pertanyaan: (1) konsep
multikulturalisme dalam Al-Qur'an; (2)
hadits Nabi SAW yang relevan; dan (3)
implementasinya dalam pendidikan

Islam.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini  menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis
penelitian kepustakaan. Data diperoleh
dari literatur tentang multikulturalisme,
pendidikan Islam, serta ayat dan hadis
terkait keberagaman. Sumber primer
meliputi Al-Qur'an, hadis, kitab tafsir,
dan syarah hadis, sedangkan sumber
sekunder berupa buku dan artikel
ilmiah.

Pengumpulan data dilakukan
melalui  studi dokumen dengan
menelusuri dan mencatat literatur
relevan. Analisis data menggunakan
analisis isi dan tematik untuk menelaah

ayat, hadis, dan penafsiran ulama, lalu



OoDjJeKlvIlas dan Konsisiensl tiemuan.
C.Hasil Penelitian dan Pembahasan

Konsep Multikulturalisme dalam Al-
Qur’an

Kajian multikulturalisme dalam
perspektif Islam menemukan fondasi
konseptualnya dalam sejumlah ayat Al-
Qur’an yang secara eksplisit
menegaskan keberagaman manusia
sebagai ketetapan ilahi. Salah satu ayat
yang paling sering dikutip adalah QS.
Al-Hujurat ayat 13:
G ibag 5 & Ga K 0 gl il
Ao ) G B v Kadkl 5715563 3185
O s
"Wahai manusia, sesungguhnya Kami
telah menciptakan kamu dari seorang
laki-laki dan perempuan. Kemudian,
Kami menjadikan kamu berbangsa-
bangsa dan bersuku-suku agar kamu
saling mengenal. Sesungguhnya yang
paling mulia di antara kamu di sisi Allah
adalah orang yang paling bertakwa.
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui
lagi Maha Teliti".
Ayat ini menegaskan bahwa penciptaan
manusia dalam bentuk bangsa dan

deklarasl Kesetaraan universal yang
menolak segala bentuk superioritas
berbasis etnis, ras, maupun garis
keturunan, karena standar kemuliaan
semata-mata adalah

al-Tabari (1997)
menambahkan  bahwa ayat ini

manusia

ketakwaan.

diturunkan sebagai kritik terhadap
tradisi ‘ashabiyyah yang mengakar
dalam masyarakat Arab pra-Islam,
sehingga sekaligus berfungsi sebagai
landasan normatif untuk membangun
struktur sosial yang egaliter. Secara
konseptual, ayat ini mengandung
implikasi sosiologis yang signifikan bagi
pengembangan pendidikan
multikultural, karena menempatkan
keberagaman sebagai titk awal
interaksi sosial yang konstruktif.
Landasan normatif lain mengenai
keberagaman tercermin dalam QS. Ar-
Rdm ayat 22:

Rl Gy pad¥s @bl Bl Al (g
@RS EIE IS

‘Di antara tanda-tanda (kebesaran)-
Nya ialah penciptaan langit dan bumi,
perbedaan bahasa dan warna kulitmu.
Sesungguhnya pada yang demikian itu

benar-benar terdapat tanda-tanda



Sebagal baglan darl ayatl (tanda-tanaa
kekuasaan Allah). Al-Maraghi (2001)
menafsirkan bahwa keragaman
linguistik dan antropologis bukan
sekadar fenomena biologis atau
budaya, manifestasi hikmah ilahi dalam
membentuk pluralitas sosial. Al-Razi
(2005) memandang ayat ini sebagai
bukti bahwa keberagaman merupakan
dimensi yang inheren dalam
kemanusiaan dan memiliki fungsi
epistemologis, yaitu mendorong
manusia untuk memahami realitas
sosial secara lebih luas. Dengan
demikian, ayat ini memberikan

legitimasi teologis terhadap pentingnya

menghargai keragaman dalam
lingkungan pendidikan maupun
masyarakat.

QS. Al-Maidah ayat 48 menghadirkan
dimensi lain dari multikulturalisme, yaitu
keragaman sistem hukum dan syariat.
Ayat tersebut menyatakan bahwa
setiap umat memiliki syariat dan jalan
hidup yang berbeda, dan perbedaan ini
merupakan bagian dari ujian agar
manusia berlomba-lomba dalam
kebaikan. Qurtubt (1999) menegaskan

bahwa ayat ini mengandung

memberikan Kerangka Dagl
pengembangan kurikulum dan interaksi
sosial yang menghargai keberagaman

praktik keagamaan dan nilai-nilai

budaya tanpa memaksakan
homogenitas.
Prinsip kebebasan beragama

dijelaskan secara lebih tegas dalam
QS. Yunus ayat 99:

S E R P RIS I SRS
Saaia 15K s ol & O

“Seandainya Tuhanmu menghendaki,
tentulah semua orang di bumi
seluruhnya beriman. Apakah engkau
(Nabi Muhammad) akan memaksa
manusia hingga mereka menjadi orang-
orang mukmin?”

Ayat ini menegaskan bahwa manusia
tidak dapat diseragamkan dalam
keyakinan, sekalipun Allah
menghendakinya. Tafsir Ibn Kathir
(2000) menegaskan bahwa kebebasan
keyakinan  adalah  bagian  dari
sunnatullah yang tidak boleh dilanggar
oleh manusia. Qutb et al. (2015)
menguraikan bahwa ayat ini
mengafirmasi martabat  manusia
sebagai makhluk berkehendak bebas,

dan  karenanya segala  bentuk



dengan  pendidikan  multkuiturat,
karena menuntut adanya ruang dialog
dan penghargaan terhadap perbedaan
pandangan dalam proses
pembelajaran.

QS. Al-Kafiran ayat 6 menegaskan
prinsip toleransi tegas (tolerance
without compromise of faith), yaitu
menghormati keberagaman keyakinan
tanpa harus mengaburkan batas-batas
akidah. Dalam tafsir Al-Tabari, ayat ini
merupakan pernyataan final Nabi SAW
terhadap tawaran kompromi akidah dari
kaum Quraisy. Al-Razi menilai ayat ini
sebagai fondasi dari etika koeksistensi
damai antarumat beragama, karena
menegaskan batasan yang jelas antara
keyakinan pribadi dan penghormatan
terhadap keyakinan komunitas lain.
Ayat ini memberikan pelajaran penting
bagi sistem  pendidikan  dalam
masyarakat multikultural, yaitu perlunya
membangun interaksi yang
menghormati perbedaan prinsip tanpa
menghilangkan identitas keyakinan
masing-masing.

Dari keseluruhan ayat tersebut, konsep
multikulturalisme dalam perspektif Al-

Qur'an pada dasarnya bertumpu pada

memiliki - nikmah SosSlal  yang harus
dihargai. Para mufasir klasik seperti Al-
Tabari, Ibn Kathir, Al-Razi, dan Al-
Qurtubi sepakat bahwa keberagaman
merupakan ketetapan ilahi yang tidak
boleh menjadi dasar diskriminasi.
Adapun mufasir kontemporer seperti
Sayyid Qutb dan Al-Maraghi
menekankan dimensi humanistik serta
implikasi pendidikan dari pluralitas
tersebut. Karena itu, multikulturalisme
dalam Al-Qur'an menekankan
penghormatan terhadap perbedaan,
penolakan pemaksaan keyakinan, serta
pentingnya membangun interaksi sosial
yang adil dan toleran. Prinsip-prinsip ini
dapat menjadi dasar konseptual bagi
pendidikan Islam yang inklusif, dialogis,

dan responsif terhadap realitas
masyarakat yang majemuk.
Hadis-Hadis tentang

Multikulturalisme dan Relevansinya
terhadap Pendidikan Islam

Kajian multikulturalisme dalam Islam
tidak hanya bertumpu pada ayat-ayat
Al-Qur'an seperti QS. Al-Hujurat: 13
dan QS. Ar-Rim: 22 yang menegaskan
bahwa  keberagaman  merupakan

ketetapan ilahi (sunnatullah), tetapi



menegaskan banwa tujuan penciptaan
manusia bersuku-suku adalah “ta‘aruf,”
yakni saling mengenal untuk
membangun harmoni sosial, bukan
superioritas  kelompok  (al-Tabari,
1997). Konsep ini menjadi titik temu
antara teologi Qurani dan praksis

sosial Nabi, yang kemudian menjadi

landasan bagi pengembangan
pendidikan Islam berwawasan
multikultural.

Hadis-hadis Nabi SAW memberikan
penjelasan konkret tentang bagaimana
prinsip kesetaraan, toleransi, dan
keadilan diterapkan dalam kehidupan
sosial. Salah satu hadis fundamental
adalah pernyataan Nabi pada Khutbah
Wada’:

ﬁ&aiﬁj&aiﬁﬁﬂw‘iﬁ"
V) 5aal e asd W5 asil e 5N V5 e
"8y

Hadis ini diriwayatkan Ahmad dalam
Musnad dan dipahami ulama seperti
Ibn Katsir sebagai penolakan terhadap
diskriminasi berbasis (Tafsir Ibn Kathir).
Dalam pendidikan, hadis ini menjadi
dasar perlakuan setara terhadap
peserta didik, sekaligus menolak bias
guru terhadap latar belakang budaya

diaokumentasikan para anli Siran Kiasik
seperti Ibn Hisyam dalam al-Strah al-
Nabawiyyah, merupakan cerminan
nyata praktik sosial Nabi dalam
membangun masyarakat multikultural.
Piagam ini berisi prinsip hidup
berdampingan antara Muslim, Yahudi,
dan kelompok lain dengan jaminan
keadilan yang sama. Ulama seperti al-
Razi memandang struktur masyarakat

Madinah sebagai model implementasi

nilai Qurani tentang keragaman
(Umar, 2005). Dalam pendidikan,
Piagam Madinah menunjukkan

perlunya kurikulum yang menanamkan
toleransi, kesadaran sosial, dan
kompetensi budaya agar peserta didik
mampu hidup di tengah masyarakat
plural.

Hadis tentang larangan mencaci
keturunan atau suku juga memberikan
fondasi moral bagi  pendidikan
multikultural. Nabi SAW bersabda:

i Al 5 5508 Alall Qe (HR. Bukhari)
Ibn Hajar menjelaskan bahwa larangan
ini mencakup penghinaan terhadap
identitas sosial dan kabilah (al-
‘Asqalant & Al-Atsari, 2010). Dalam

pendidikan, hadis ini relevan untuk



Hadls-nadis tentang Keadadiian INabl jJuga
memiliki relevansi signifikan. Dalam
Riyad al-Salihin, al-Nawawi mengutip
hadis bahwa seseorang tidak disebut
mukmin hingga ia mencintai
saudaranya  sebagaimana  dirinya
sendiri. Ulama seperti al-Qadhi ‘lyadh
menafsirkannya sebagai kewajiban
menjaga hak sosial semua orang tanpa
memandang perbedaan (‘Aiyad, 1998).
Pendidikan Islam karenanya harus
memastikan pembelajaran berlangsung
adil dan memberi akses setara kepada
seluruh peserta didik.

Integrasi antara prinsip Qur'ani dan
hadis-hadis
paradigma pendidikan multikultural

tersebut melahirkan
berbasis wahyu yang kokoh. Al-Qur'an
memberi prinsip normatif, sedangkan

hadis memberikan teladan praktis.

Pendidikan yang berlandaskan
keduanya Dberfungsi menanamkan
empati, toleransi, kemampuan

berdialog, serta penyelesaian konflik
secara damai—kompetensi penting
bagi masyarakat Indonesia yang
majemuk.

Literatur modern turut menguatkan

pentingnya pendidikan multikultural.

Dahwa nilal pluralisme melekat dalam
maqasid al-syartah, seperti
pemeliharaan jiwa dan kehormatan,
yang mensyaratkan lingkungan sosial
inklusif.

Integrasi Nilai Multikultural dalam
Pendidikan Islam

Kata integrasi berasal dari istilah Inggris
integration, yang berarti proses
menyatukan atau menggabungkan
berbagai unsur sehingga membentuk
satu kesatuan yang selaras dan utuh.
(John M. Echols dan Hassan Shadily,
1984: 326). Dalam konteks bahasa
Indonesia, integrasi diartikan sebagai
proses pembauran berbagai unsur
yang berbeda hingga membentuk
kesatuan yang padu, seimbang, dan
berfungsi secara selaras dalam suatu
sistem. Integrasi dapat terjadi pada
berbagai bidang kehidupan, seperti
integrasi bangsa, kebudayaan,
kelompok sosial, hingga integrasi
wilayah. Integrasi bangsa misalnya
menggambarkan proses penyatuan
kelompok-kelompok sosial dan budaya
ke dalam satu kesatuan wilayah dan
nasional.

identitas Integrasi

kebudayaan menekankan penyesuaian



penyesualan perbedaan periaku antar
individu dalam satu kelompok sosial
agar tercapai keharmonisan. Adapun
integrasi wilayah mengandung makna
penyatuan unit-unit politik atau sosial ke
dalam sistem pemerintahan yang
terpusat. Dalam semua makna
tersebut, inti dari integrasi adalah
keterpaduan, kebulatan, dan kesatuan
yang tidak terpecah.

Dalam dunia pendidikan, integrasi tidak
hanya merujuk pada penyatuan
berbagai komponen pembelajaran,
tetapi juga mencakup penggabungan
nilai-nilai universal dan lokal ke dalam
praktik pendidikan. Dalam konteks
pendidikan Islam, integrasi berarti
upaya menyelaraskan nilai-nilai
keislaman dengan kondisi sosial,
budaya, dan kebangsaan yang ada.
Dengan demikian, pendidikan Islam
yang bersifat integratif tidak hanya
menekankan aspek ritual dan dogma,
tetapi juga mengembangkan
kemampuan peserta didik untuk
memahami, menghargai, dan
berinteraksi secara positif dengan
keragaman masyarakat di sekitarnya.

Sementara itu, istilah multikultural

elnis dan budaya dalam masSyarakat.
Konsep ini muncul sebagai respons
terhadap kebutuhan untuk menjaga
keharmonisan sosial di tengah
pluralitas bangsa. Di berbagai negara,
istilah  tersebut memiliki padanan
makna yang berbeda, Amerika Serikat
menggunakan istilah melting pot
society untuk menggambarkan proses
peleburan berbagai budaya menjadi
satu identitas nasional, sementara India
menyebutnya  sebagai composite
society, yang menekankan perpaduan
antara berbagai elemen sosial tanpa
menghilangkan identitas  budaya
masing-masing.

Indonesia mengusung prinsip yang
sejalan dengan semboyan Bhinneka
Tunggal lka, yang berarti “beragam
tetapi tetap satu kesatuan”. Semboyan
ini  mencerminkan sifat masyarakat
Indonesia yang sangat beragam, baik
dari segi suku, agama, bahasa,
maupun tradisi, tetapi tetap
mengutamakan persatuan dan

kesatuan bangsa. Nilai-nilai
multikultural di Indonesia menekankan
pentingnya pengakuan, penghormatan,

dan penerimaan terhadap perbedaan



Serta pberkeadaban Ssosial dlI Kalangan
peserta didik.

Penggabungan nilai-nilai multikultural
dalam proses pendidkan Islam menjadi
semakin penting mengingat kondisi
masyarakat yang beragam dan terus
berkembang.. Pendidikan Islam tidak
hanya berfungsi sebagai media
transmisi ilmu keagamaan, tetapi juga
sebagai sarana pembentukan karakter
dan moralitas peserta didik agar
mampu  hidup  harmonis  dalam
keberagaman. Pendidikan Islam adalah
proses penanaman nilai-nilai Islam
secara berkelanjutan antara guru dan
siswa dengan tujuan akhir membentuk
akhlakul karimah. Pendidikan Islam
tidak hanya menanamkan pengetahuan
agama, tetapi juga membentuk
keseimbangan antara aspek kognitif,
afektif, dan psikomotorik peserta didik.
Dengan demikian, pendidikan Islam
harus menjadi sarana internalisasi nilai-
nilai universal Islam seperti keadilan,
kasih sayang, dan toleransi, yang dapat
diimplementasikan dalam kehidupan
sosial.

Pada pelaksanaannya, penerapan nilai-

nilai multikultural dalam pendidikan

pempentukan Karakier.

Terdapat beberapa strategi
pembelajaran yang dapat digunakan
guru PAI untuk menanamkan sikap
moderat, toleran, dan inklusif kepada
siswa, yakni:

1. Pendekatan Kontekstual
(Contextual Teaching and Learning)
Pendekatan ini berupaya mengaitkan
materi pembelajaran agama dengan
konteks kehidupan nyata siswa. Guru
membantu peserta didik memahami
relevansi ajaran Islam dalam
menghadapi  permasalahan  sosial
seperti perbedaan keyakinan,
kemiskinan, lingkungan, dan keadilan
sosial. Dengan demikian, siswa dapat
melihat bahwa nilai-nilai Islam bersifat
universal dan dapat menjadi solusi bagi
problem kemanusiaan modern.

2. Pendekatan

(Collaborative Learning)

Kolaboratif

Pendekatan ini mendorong siswa untuk
bekerja sama melalui diskusi kelompok,
proyek kolaboratif, atau kegiatan sosial
lintas budaya. Melalui interaksi ini,
siswa belajar untuk menghargai

perbedaan pendapat, mengembangkan



9. rFempelajaran berbasis  Niial
(Value-Based Learning)

Model ini menekankan pembentukan
nilai-nilai moral dan etika Islam melalui
contoh yang diberikan guru, kegiatan
refleksi diri, serta pengalaman praktik
langsung. Guru berperan sebagai
teladan utama dalam menanamkan
kejujuran, kesederhanaan, dan kasih
sayang, yang menjadi dasar bagi
berkembangnya sikap moderat dan
toleran pada peserta didik.

4. Metode Dialog dan Debat
Konstruktif

Pemberian ruang bagi siswa untuk
berdiskusi dan berdebat secara sehat
sangat penting dalam melatih
keterampilan  berpikir  kritis  serta
menghargai perbedaan pendapat. Guru
berperan sebagai fasilitator yang
membimbing siswa agar diskusi
berlangsung dengan argumentasi logis
dan etika yang baik.

5. Studi Kasus dan Simulasi Sosial
Melalui studi kasus, siswa diajak
menganalisis situasi nyata yang
berkaitan dengan konflik  sosial,
intoleransi, atau ketidakadilan. Dengan

simulasi, siswa berlatih menyelesaikan

rFenerapan  berbagal  penaekalan
tersebut menjadikan pendidikan Islam
lebih dinamis dan bermakna. Nilai-nilai
Islam tidak hanya dipahami sebagai
konsep teologis, tetapi juga
diinternalisasi dalam perilaku sosial
yang menghargai kemanusiaan dan
keberagaman. Integrasi  nilai-nilai
multikultural ini menjadi pondasi bagi
terciptanya generasi Muslim yang
berpengetahuan, berakhlak mulia, serta
berwawasan luas dan terbuka terhadap

perbedaan. (Nur Fais, dkk, 2025).

D. Kesimpulan

Multikulturalisme merupakan nilai
integral dalam ajaran Islam yang
memiliki landasan kuat dalam Al-Qur’an
dan hadis. Melalui pendekatan tematik,
Al-Qur'an
menempatkan keberagaman sebagai

ditemukan bahwa

bagian dari sunnatullah yang bertujuan
untuk  saling mengenal, saling
menghargai, dan membangun
peradaban yang harmonis. Prinsip
kesetaraan manusia (QS. Al-Hujurat:
13), larangan berlaku zalim, serta
perintah untuk menjunjung tinggi

keadilan menunjukkan bahwa Islam



dalam mempangun masyarakat
Madinah yang inklusif, dialogis, serta
menghargai hak-hak
berbeda.

Dengan demikian, pendidikan

kelompok

Islam memiliki pondasi normatif yang
kokoh untuk
pendidikan

mengembangkan
multikultural yang
menanamkan nilai toleransi, moderasi,
dan penghargaan terhadap perbedaan.
Implementasi nilai-nilai ini dalam praktik
pendidikan sangat penting untuk
membentuk  peserta didik yang
berkarakter terbuka, berjiwa damai,
serta mampu hidup berdampingan
dalam  masyarakat yang plural.
Penelitian ini merekomendasikan agar
lembaga pendidikan Islam memperkuat
kurikulum, pedagogi, dan budaya
sekolah yang mendukung terciptanya
lingkungan belajar yang inklusif dan

berorientasi pada nilai-nilai
multikultural.
DAFTAR PUSTAKA

Aiyad, Q. (1998). Ikmal al-mu‘allim bi-
fawa’id Muslim. Retrieved from

https.//books.google.co.id/books ?id=3f
UXPgAACAAJ

Ayu, lika, oari, KROIIKon, & HMasan,

Sholeh.  (2022). Pendidikan
Agama Islam  berwawasan
multikultural dalam
menanamkan toleransi

beragama siswa. 9(1), 35—41.

Bahri, Syamsul. (2019). The role of
Islamic education in realizing
social interaction based on
multiculturalism among... 1(1),
1-17.

Banks, J. A. (2015). Cultural diversity
and education: Foundations,
curriculum, and teaching.
Retrieved from
https.//books.google.co.id/books
?id=cDhACwWAAQBAJ

Banks, J. A., & Banks, C. A. M. G.
(2019). Multicultural education:
Issues and perspectives.
Retrieved from
https.//books.google.co.id/books
Zid=ceGyDWAAQBAJ

Fatmawati. (2022). Muilticultural
education in the concept of the...
1(3), 305-315.

Hanbal, A. I. M. |., & al-Muttaqi, A. I. A.
M. (1895). Musnad al-Imam
Ahmad ibn Hanbal: Muntahab
Kanz al-’Imal fi Sunan al-Aqwal
wa-al-Afal.  Retrieved from
https.//books.google.co.id/books
2id=JkO80QEACAAJ

Hamidullah, M. (1975). First written



Maragni, o. A. M. (£0U01). Taisir al-
Maraghi. Retrieved from
https.//books.google.co.id/books
?id=4rRvnQAACAAJ

Parekh, B. C. (2002). Rethinking

multiculturalism: Cultural
diversity and political theory.
Retrieved from

https.//books.google.co.id/books
2id=Ajx-AoUIW6wWC

Qurtubt, M. A. (1999). Tafsir al-Qurtubi:
Al-jami’ li-
ahkamalQur’an.Retrievedfrom
https.//books.google.co.id/books
?id=cJOoWAEACAAJ

Qutb, S., Salahi, A., Shamis, A. A., &
Islamic Foundation. (2015). Fi
Zilal al-Qur’an.Retrieved from
https.//books.google.co.id/books
Zid=qWyczgEACAAJ

Sutardjo  Atmowidjoyo, = Mugiyono,
Nahuda,  Universitas  Islam.
(2022). llomata International
Journal of Social Science, 3(2),
207-215.

Tafsir Ibn Kathir all 10 volumes. (n.d.).
Retrieved from
https.//books.google.co.id/books
2id=uTJoiXp3pS4C

dalam transformasi pendidikan
nasional. Retrieved from
https.//books.google.co.id/books
2id=0z7xAAAACAAJ

‘Umar, R. F. D. M. (2005). Tafsir al-
Fakhr al-Razi: Al-mushtahir bi-al-
Tafsir al-kabir wa-Mafatih al-
ghayb. Retrieved from
https.//books.google.co.id/books
?2id=Q2c2ngAACAAJ

al-‘Asqalanri, A. A. I. H., & Al-Atsatri, A. |.
(2010). Fathul Bari: Syarah
Shahih  al-Bukhari. Retrieved
from
https.//books.google.co.id/books
2id=f31nnQAACAAJ

al-Tabari, A. J. M. J. (1997). Tafsir al-
Tabari: Al-musamma Jami‘ al-
bayan fi ta'wil  al-Qur’an.
Retrieved from
https.//books.google.

Nur Fais, dkk, (2025). Integrasi Nilai-
Nilai Multikultural Dalam
Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam (PAl) untuk
Membentuk Karakter Moderat
dan Toleran Siswa Di Era Digital,
4 (6) hal. 146-148.
https://journal.nabest.id/index.ph
p/annajah



