Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

INSTITUSIONALISASI PENDIDIKAN QUR'AN DAN HADITS PADA ERA
KHULAFAUR RASYIDIN: STUDI HISTORIS PEMBENTUKAN KURIKULUM
AWAL

Thufeil Abyan Ahmad?, Eva Dewi?, Athiyah?
123yniversitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia
lthufeilabs@gmail.com, 2evadewi@uinsuska.ac.id, 2 tiaathiyah@gmail.com

ABSTRACT

This research examines the institutionalization of Qur'anic and Hadith education
during the Rashidun Caliphate era (11-40 H/632-661 M) as a critical phase in
Islamic educational history. Through historical analysis, this study explores how
informal and personal learning systems transitioned into structured institutional
frameworks under the leadership of Abu Bakar al-Siddig, Umar ibn al-Khattab,
Uthman ibn Affan, and Ali ibn Abi Talib. The findings demonstrate that each caliph
made significant methodological and administrative contributions: Abu Bakar
established Qur'anic standardization through codification; Umar developed
comprehensive administrative structures and hafiz production programs; Uthman
implemented unified mushaf distribution; and Ali advanced hermeneutical and
dialectical methodologies. This study reveals that the foundations laid during the
Rashidun period created a sustainable Islamic educational ecosystem that
influenced institutional development for over fourteen centuries. The model of
curriculum formation, quality assurance integration with tradition preservation, and
contextual adaptation established during this era remains relevant for
contemporary Islamic education development.

Keywords: Rashidun Caliphate, Qur'anic education, Islamic curriculum,
institutionalization, educational methodology

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji institusionalisasi pendidikan Qur'an dan Hadits pada era
Khulafaur Rasyidin (11-40 H/632-661 M) sebagai fase krusial dalam sejarah
pendidikan Islam. Melalui analisis historis, studi ini mengeksplorasi bagaimana
sistem pembelajaran informal dan personal bertransformasi menjadi kerangka
institusional yang terstruktur di bawah kepemimpinan Abu Bakar al-Siddig, Umar
ibn al-Khattab, Utsman ibn Affan, dan Ali ibn Abi Thalib. Temuan menunjukkan
setiap khalifah memberikan kontribusi signifikan: Abu Bakar menetapkan
standardisasi Qur'an melalui kodifikasi; Umar mengembangkan struktur
administratif  komprehensif dan  program  produksi  hafiz; Utsman
mengimplementasikan distribusi mushaf terpadu; dan Ali memajukan metodologi

334


mailto:1thufeilabs@gmail.com
mailto:2evadewi@uinsuska.ac.id
mailto:3%20tiaathiyah@gmail.com

Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

hermeneutik dan dialektik. Studi ini mengungkapkan bahwa fondasi yang
dibangun pada periode Khulafaur Rasyidin menciptakan ekosistem pendidikan
Islam berkelanjutan yang mempengaruhi pengembangan institusional selama
lebih dari empat belas abad. Model pembentukan kurikulum, integrasi penjaminan
mutu dengan pelestarian tradisi, dan adaptasi kontekstual yang dibangun pada
era ini tetap relevan untuk pengembangan pendidikan Islam kontemporer.

Kata Kunci: Khulafaur Rasyidin, pendidikan Qur'an, kurikulum Islam,
institusionalisasi, metodologi pendidikan

A.Pendahuluan dilepaskan dari konteks sosio-politik

Periode Khulafaur Rasyidin yang dinamis. Wafatnya Rasulullah %
(11-40 H/632-661 M) merupakan fase menghadirkan kekosongan intelektual
krusial dalam sejarah peradaban yang memerlukan respons sistematis
Islam yang menentukan arah untuk memastikan kontinuitas
perkembangan institusi pendidikan transmisi Al-Qur'an dan hadits. lbn
dalam tradisi keilmuan umat. Era ini Kathir dalam al-Bidayah wa al-
ditandai dengan transformasi sistemik Nihayah menyebutkan bahwa
dari pembelajaran yang bersifat kekhawatiran akan hilangnya
informal-personal pada masa sebagian Al-Qur'an akibat gugurnya
kenabian menuju institusionalisasi para huffaz dalam Perang Riddah
yang lebih terstruktur dan dan Yamamah menjadi pendorong
komprehensif. Al-Tabari dalam Tarikh bagi upaya kodifikasi yang
al-Rusul wa al-Muluk mencatat diprakarsai Abu Bakar?. Fenomena
bahwa periode ini menghadapi ini menunjukkan bahwa
tantangan fundamental berupa institusionalisasi  pendidikan Islam
kebutuhan mendesak untuk bukan semata-mata evolusi natural,
melestarikan  warisan  intelektual melainkan respons strategis terhadap
Islam sambil mengakomodasi realitas ancaman eksistensial terhadap
ekspansi teritorial yang pesat®. pelestarian teks suci.

Kompleksitas tantangan Ekspansi kekhalifahan yang
pendidikan pada masa ini tidak dapat mencakup wilayah dari Andalusia

hingga Asia Tengah menciptakan

! al-Tabari, Muhammad bin Jarir. Tarikh al-Rusul

wa al-Mulik. Tahqiq: Muhammad Ab al-Fadl 2 Ibn Kathir, Isma‘il bin ‘Umar. al-Bidayah wa al-
Ibrahim. Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1967, jil. 3, hlm. Nihayah. Tahqiq: ‘Alt Syir1. Beirut: Dar Ihya’ al-
89. Turath al-‘Arabi, 1988, jil. 6, him. 178.

335



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

tantangan pedagogis yang belum
pernah dihadapi sebelumnya. Al-
Baladhuri dalam Futuh al-Buldan
menguraikan bahwa keragaman etnis
dan budaya populasi yang baru
masuk Islam memerlukan adaptasi
metodologis dalam transmisi
keilmuan3. Kondisi ini menuntut
pengembangan kerangka pendidikan
yang mampu mengakomodasi
keberagaman budaya tanpa
mengompromikan integritas doktrin
Islam. Umar ibn al-Khattab
merespons tantangan ini dengan
mengembangkan sistem
desentralisasi edukatif yang
mengirimkan para sahabat kompeten
ke berbagai provinsi untuk
membangun infrastruktur
pembelajaran lokal®.

Permasalahan variasi qira'at

yang mencapai puncaknya pada

masa Utsman ibn Affan
menggambarkan urgensi
standardisasi dalam sistem

pendidikan Islam. Al-Bukhari dalam
Sahih al-Bukhari

kegelisahan Hudzaifah ibn al-Yaman

meriwayatkan

3 al-Baladzuri, Ahmad bin Yahya. Futiih al-
Buldan. Tahqiq: Salahuddin al-Munajjid. Kairo:
Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, 1956, him.
134.

4 Abil Yiisuf, Ya‘qiib bin Ibrahim. al-Khardj.
Tahqiq: Taha ‘Abd al-Ra’uf Sa‘d. Kairo: al-
Maktabah al-Azhariyyah li al-Turath, 2000, hlm.
189.

terhadap potensi perpecahan umat
akibat perbedaan bacaan Al-Qur'an®.
Krisis ini mendorong implementasi
solusi yang tidak hanya bersifat
teknis-tekstual, tetapi juga pedagogis-
institusional melalui distribusi mushaf
standar disertai dengan pelatihan
para gari' di berbagai wilayah.
Kontribusi Ali ibn Abi Thalib
dalam pengembangan hermeneutika
dan dialektika mencerminkan
kekayaan intelektual yang telah
dicapai pada periode ini. Al-Jahiz
dalam al-Bayan wa al-Tabyin
mencatat kemampuan luar biasa Al
dalam  analisis  linguistik  dan
argumentasi logis yang kemudian
menjadi pondasi bagi perkembangan
iImu-ilmu  rasional dalam tradisi
Islam®. Pendekatan integratif yang
dikembangkannya antara wahyu dan
logika menunjukkan bahwa periode
Khulafaur Rasyidin telah berhasil
meletakkan dasar epistemologis yang
kokoh bagi pengembangan sistem
pendidikan Islam yang komprehensif.
Signifikansi  historis  periode ini
terletak pada penciptaan patokan

institusional yang kemudian menjadi

5 al-Bukhari, Muhammad bin Isma‘il. Sahih al-
Bukhart, Kitab Fada’il al-Qur’an, Bab Jam® al-
Qur’an, no. hadis 4987.

6 al-Jahiz, ‘Amr bin Bahr. al-Bayan wa al-Tabyin.
Tahqiq: ‘Abd al-Salam Hartn. Kairo: Maktabah
al-Khanajt, 1975, jil. 1, him. 145.

336



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

template bagi pengembangan
madrasah-madrasah dan universitas
Islam pada periode selanjutnya. lbn
Khaldun  dalam  al-Mugaddimah
mengidentifikasi periode Khulafaur
Rasyidin sebagai foundational era
yang menetapkan prinsip-prinsip
dasar dalam metodologi
pembelajaran Islam”. Analisis
terhadap pola institusionalisasi
pendidikan pada periode ini menjadi
penting untuk memahami asal-usul
intelektual sistem pendidikan Islam
yang bertahan hingga era

kontemporer.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini  menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode
studi historis-dokumenter. Data
dikumpulkan melalui telaah
mendalam terhadap sumber-sumber
primer berupa kitab-kitab sejarah
klasik Islam seperti Tarikh al-Rusul
wa al-Muluk karya al-Tabari, al-
Bidayah wa al-Nihayah karya Ibn
Katsir, Futuh al-Buldan karya al-
Baladzuri, dan Sahih al-Bukhari. Data
literatur

sekunder berasal dari

akademik modern yang menganalisis

7 Ibn Khaldiin, ‘Abd al-Rahman bin Muhammad.
al-Mugqaddimah. Tahqiq: ‘Al ‘Abd al-Wahid
Waft. Kairo: Dar Nahdat Misr, 2006, jil. 2, him.
445,

sejarah pendidikan Islam. Analisis
dilakukan secara kronologis
mengikuti periodisasi kepemimpinan
setiap khalifah, dengan fokus pada
kebijakan-kebijakan pendidikan,
metodologi pembelajaran, dan
dampak jangka panjang terhadap
sistem pendidikan Islam. Pendekatan
hermeneutik historis digunakan untuk
menginterpretasi konteks dan makna
kebijakan-kebijakan yang diambil
dalam konteks sosio-politik masing-

masing periode..

C.Hasil

Pembahasan

Penelitian dan

1. kondisi awal pengajaran Al-
Qur'an dan Hadits pada masa Abu
Bakar as-Siddig dan upaya

standardisasi yang dilakukan

1.1 Kondisi Pendidikan Al-Qur'an
Pasca Wafat Rasulullah =

Menjelang akhir
periode kenabian, komunitas Muslim
telah memiliki sejumlah sahabat yang
mencapai tingkat kemahiran tinggi
dalam hafalan dan pembacaan Al-
Qur'an. Abu 'Ubaid dalam karyanya
mencatat bahwa para sahabat yang
tergolong al-Qurra’ dari kalangan

Muhajirin berjumlah sekitar lima belas

337



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

orang, termasuk di dalamnya para
khalifah yang empat, sementara dari
kalangan Anshar terdapat lima orang
yang memiliki kemampuan serupa®.
Kondisi ini menggambarkan bahwa
Rasulullah £ telah berhasil
membentuk generasi penghafal yang
tersebar di berbagai kelompok
masyarakat Madinah. Para sahabat
ini tidak hanya menguasai hafalan
secara sempurna, tetapi juga memiliki
keahlian dalam seni tilawah dengan
berbagai  variasi gira'at yang
digjarkan langsung oleh  Nabi.
Keberadaan para huffaz dan qurra’ ini
menjadi sumber daya manusia yang
sangat berharga bagi keberlanjutan
transmisi Al-Qur'an, meskipun sistem
pembelajaran pada masa itu masih
bersifat informal dan personal.
Abdullah bin Mas'ud, sebagai salah
satu gari terkemuka, kemudian
menjadi rujukan dalam pengajaran
Al-Qur'an karena penguasaannya
yang mendalam terhadap bacaan
dan pemahaman ayat-ayat suci®.
Realitas ini menunjukkan bahwa

pada akhir periode Rasulullah %,

8 Abu Ubaid al-Qasim bin Salam. Fadhd’il al-
Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991,
hlm. 154.

9 Tbnu Sa‘ad, Muhammad bin Sa‘ad. 4/-Tabaqadt
al-Kubra. Tahqiq: Muhammad Abdul Qadir ‘Ata.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990, jilid 3,
hlm. 109.

pondasi sumber daya manusia untuk
pengembangan sistem pendidikan Al-
Qur'an yang lebih terstruktur telah
tersedia, meski belum

terinstitusionalisasi secara formal.

Setelah  terpilihnya
Abu Bakar  sebagai khalifah
pengganti Rasulullah & ia

menghadapi tantangan yang begitu
besar, terutama ketika memerangi
orang-orang yang murtad dan
memerangi nabi palsu Musailamah
Al-Kadzab pada perang Yamamabh.
Sehingga terbunuh banyak sekali
para sahabat pada kedua perang
tersebut, termasuk didalamnya lebih
dari tujuhpuluh qurra’ dan huffaz.
Kejadian tersebut membuat para
sahabat resah dan takut hilangnya
Al-Quran

dengan kematian para penghafalnya,

transmisi bersamaan
berdasarkan urgensi itulah Umar bin
Khattab menyarankan kepada Abu
Bakar untuk melakukan kodifikasi
terhadap Al-Quran sebagai bentuk
penjagaan terhadapnya. Pada
awalnya Abu Bakar ragu dan tidak
setuju terhadap saran Umar karena
takut melakukan inovasi didalam
agama yang belum pernah dilakukan
oleh Rasulullah # sebelumnya, tapi

Umar terus membujuk dan

338



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

menjelaskan argumentasinya

sehingga Abu Bakar setuju.

1.2 Proses Kodifikasi Al-Qur'an

Abu Bakar menunjuk
Zaid bin Tsabit selaku kordinator
utama proyek kodifikasi Al-Quran,
Penunjukan ini didasarkan pada
pertimbangan kompetensi. Zaid tidak
hanya memiliki kualifikasi sebagai
hafiz yang menguasai seluruh teks
Al-Quran, tapi termasuk juga salah
seorang sahabat yang Rasulullah %
tunjuk sebagai Kuttab al-wahy
(sekertaris wahyu)°, konteks historis
upaya penjagaan integritas Al-Qur’an
pada era kenabian dilakukan melalui
sistem dua jalur utama, yaitu hifz
(hafalan) dan kitabah (pencatatan)
secara stimultan. para sahabat yang
terlibat menuliskan ayat-ayat Al-
Qur'an pada berbagai media yang
tersedia pada masa itu, seperti
pelepah kurma, batu tipis, tulang,
maupun kulit hewan. Akan tetapi,
catatan-catatan tersebut masih

bersifat terpisah-pisah dan belum

10 Al-Rumi, Fahd bin Abdurrahman. Jam ‘ul
Qura’an fi Ahdi Al-Khulafa Al-Rasyidin.
Madinah: Mujamma’ Malik Fahd li Tiba’ah Al-
Mushaf As-Syarif. 2010. Hlm. 19.

dihimpun dalam satu mushaf yang
lengkap dan sistematis®.

Metodologi yang
ditempuh Zaid bin Tsabit dalam
kodifikasi  Al-Qur'an

mencerminkan suatu pendekatan

pelaksanaan

sistematis yang menggabungkan dua
pilar utama transmisi wahyu, yakni
dokumentasi tertulis dan tradisi oral
yang telah mapan'?. Dalam dimensi
dokumentasi, Zaid menetapkan
protokol verifikasi yang sangat ketat
terhadap fragmen-fragmen mushaf
yang beredar di kalangan sahabat.
Setiap naskah yang diajukan sebagai
bahan rujukan harus memenuhi
kriteria  fundamental, yaitu keaslian
pencatatan yang dilakukan secara
langsung di hadapan Rasulullah %
serta ketersediaan testimoni dari
minimal dua orang saksi yang dapat
memverifikasi  proses  penulisan
tersebut!?,

Lebih lanjut, Zaid
juga menerapkan filter kronologis

dengan hanya menerima teks-teks

11 As-Sindi, Abu Tohir Abdul Qayyum. Jam ul
Qura’an fi Ahdi Al-Khulafa Al-Rasyidin.
Madinah: Mujamma’ Malik Fahd li Tiba’ah Al-
Mushaf As-Syarif. 2010. Hlm. 25.

12 a]-Tabari, Muhammad bin Jarir. Jami ‘ al-Bayan
fi Ta’wil al-Qur’an. Tahqiq: Ahmad Muhammad
Shakir. Beirut: Mu’assasat al-Risalah, 2000, jilid
1, him. 78..

13 al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Sahih al-
Bukhart, Kitab Fada’il al-Qur’an, Bab Jam® al-
Qur’an, hadis no. 4986.

339



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

yang bersumber dari al-'ardah al-
akhirah (presentasi terakhir), yakni
bacaan yang telah ditetapkan secara
definitif dan terbebas dari
kemungkinan nasikh
(penghapusan)'4. Pendekatan dual-
source ini—yang mengintegrasikan
dokumentasi fisik dengan hafalan
kolektif para sahabat—menunjukkan
kesadaran metodologis tinggi dalam
menjaga integritas teks suci. Proses
kurasi yang komprehensif ini tidak
hanya memastikan akurasi tekstual,
tetapi juga membangun fondasi
epistemologis bagi standardisasi
pembelajaran Al-Qur'an pada periode
selanjutnya, di mana otentisitas dan
uniformitas menjadi prasyarat utama
dalam transmisi keilmuan?®®.

Kodifikasi  Al-Qur'an
pada masa Abu Bakar menciptakan
revolusi metodologis dalam sistem
pembelajaran dengan menghadirkan
standar rujukan tunggal yang
mengakhiri era fragmentasi tekstual

di kalangan sahabat'®. Ketersediaan

14 al-Suyuthi, Jalaluddin. Al-Itgan fi ‘Uliim al-
Qur’an. Tahqiq: Muhammad Abu al-Fadl
Ibrahim. Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-
‘Ammabh li al-Kitab, 1974, jilid 1, hlm. 206.06.

15 al-Zurqani, Muhammad Abdul ‘Azhim.
Manahil al- ‘Irfan fi ‘Uliam al-Qur’an. Kairo:
Matba‘ah ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1943, jilid 1,
hlm. 245.

16 al-Zarkasyi, Badruddin Muhammad bin
Abdullah. A/-Burhan fi ‘Ulam al-Qur’an. Tahqiq:

mushaf resmi memungkinkan para
huffaz melakukan verifikasi hafalan
dengan tingkat akurasi yang lebih
tinggi, sekaligus memfasilitasi transisi
dari pembelajaran yang sepenuhnya
mengandalkan tradisi oral menuju
sistem yang mengintegrasikan
dimensi tekstual dan hafalan?’.
Transformasi  ini  tidak  hanya
meningkatkan precision dalam
transmisi ayat-ayat suci, tetapi juga
mendemokratisasi akses
pembelajaran Al-Qur'an bagi individu
yang tidak memiliki kontak langsung
dengan para huffaz senior. Dampak
jangka panjang kodifikasi ini terlihat
pada stimulasi kultur literasi di
kalangan sahabat dan pembentukan
metodologi ta'lim yang lebih
sistematis, yang kemudian menjadi
fondasi bagi pengembangan institusi
pendidikan Islam pada periode
Khulafaur Rasyidin selanjutnya?s.

1.3 Sistem Pengajaran Hadits pada
Masa Abu Bakar

Periode

kepemimpinan Abu Bakar ditandai

Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim. Kairo: Dar
Thya’ al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1957, jilid 1, hlm.
235.

7 Tbnu Abi Dawud, Abdullah bin Sulaiman. Kitab
al-Masahif. Tahqiq: Muhibbuddin Wa‘iz. Beirut:
Dar al-Basha’ir al-Islamiyyah, 2002, hlm. 78.

18 al-Qasthalani, Ahmad bin Muhammad. Lata’if
al-Isyarat li Funun al-Qira’at. Kairo: al-Majlis
al-A‘la li al-Syu’tn al-Islamiyyah, 1972, jilid 1,
hlm. 156..

340



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dengan kehati-hatian para sahabat
dalam transmisi hadits, yang dikenal
dengan konsep qillat al-riwayah
(minimalisasi periwayatan)®®. Sikap
ini bukan disebabkan oleh keraguan
terhadap nilai hadits, melainkan
merupakan refleksi dari kesadaran
teologis mendalam tentang tanggung
jawab besar dalam menyampaikan
sabda Rasulullah #. Abu Bakar
sendiri mencontohkan prinsip kehati-
hatian ini dengan menerapkan sistem
verifikasi dua arah, di mana setiap
hadits yang akan diriwayatkan harus
dikonfirmasi oleh  minimal satu
sahabat lain yang turut mendengar
langsung dari Rasulullah?.
Mekanisme verivikasi silang ini
menciptakan budaya akademik yang
akurasi

mengutamakan daripada

kuantitas, sehingga mencegah
terjadinya distorsi atau rekayasa
dalam matan hadits. hal
menunjukkan bahwa integritas
transmisi hadits menjadi prioritas
utama dalam sistem pembelajaran

periode ini.

19 a]-Ramahurmudzi, al-Hasan bin Abdurrahman.
Al-Muhaddits al-Fasil bayna al-Rawi wa al-Wa .
Tahqiq: Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib. Beirut: Dar
al-Fikr, 1984, hlm. 145.

20 Tbnu Katsir, Ismail bin Umar. A/-Bidayah wa
al-Nihayah. Tahqiq: Ali Syiri. Beirut: Dar Thya’
al-Turath al-‘Arabi, 1988, jilid 6, hlm. 178.

Pembelajaran hadits
pada masa Abu Bakar berlangsung
melalui halagah halagah informal di
Masjid Nabawi, di mana para sahabat
berkumpul untuk berbagi
pengetahuan dan  memverifikasi
pemahaman mereka tentang sunnah
Rasulullah?! £, Model pembelajaran
ini bersifat dialogis dan partisipatif,
dengan menerapkan sistem tanya
jawab yang memungkinkan Klarifikasi
konteks historis dan aplikasi praktis
dari setiap hadits. Sahabat-sahabat
senior seperti Ali ibn Abi Thalib dan
Ibnu  Abbas

referensi utama dalam menjelaskan

berperan  sebagai
makna dan implikasi hukum dari

berbagai riwayat, menciptakan

hierarki  keilmuan yang natural

berdasarkan  kedekatan  dengan

Rasulullah #2 dan kedalaman
pemahaman?2. Proses pembelajaran
ini juga melibatkan dimensi
kontekstual, di mana para sahabat
tidak hanya menghafal matan hadits
tetapi juga memahami asbab al-
wurud (latar belakang turunnya

hadits) untuk memastikan aplikasi

21 a]-Khatib al-Baghdadi, Ahmad bin Ali. Tarikh
Baghdad. Tahqiq: Basyar Awwad Ma‘ruf. Beirut:
Dar al-Gharb al-Islami, 2002, jilid 2, hlm. 89..

22 (| Tbnu Sa‘ad, Muhammad bin Sa‘d. A/-
Tabaqat al-Kubra, referensi sebelumnya, jilid 2,
hlm. 156.

341



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

yang tepat dalam situasi kontemporer

mereka.

1.4 Upaya Standarisasi awal

Abu Bakar
mengimplementasikan strategi
desentralisasi edukatif dengan

mengirim para sahabat yang memiliki
kompetensi tinggi dalam Al-Qur'an
dan hadits ke berbagai wilayah untuk
menjadi mu'allimin dan mentransfer
pengetahuan kepada masyarakat
lokal?3. Kebijakan ini mencerminkan
visi sistemik tentang pentingnya
hilirisasi pembelajaran di seluruh
wilayah kekhalifahan yang terus
mengalami ekspansi. Muadz ibn
Jabal ditugaskan ke Yaman, Abu
Musa al-Asy'ari ke Basrah, dan
beberapa sahabat lainnya ke wilayah-
wilayah strategis dengan mandat
kKhusus untuk membangun
infrastruktur pendidikan dasar?*. Para
utusan ini tidak hanya berperan
sebagai pengajar, tetapi juga sebagai
pengawas yang memastikan kualitas

transmisi keilmuan sesuai dengan

23 gl-Tabari, Muhammad bin Jarir. Tarikh al-
Rusul wa al-Muliik. Tahqiq: Muhammad Abu al-
Fadl Ibrahim. Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1967, jilid 3,
hlm. 267.

243]-Baladzuri, Ahmad bin Yahya. Futith al-
Buldan. Tahqiq: Salahuddin al-Munajjid. Kairo:
Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, 1956, him.
134.

standar yang telah ditetapkan di
Madinah. Sistem ini juga melibatkan
koordinasi reguler antara pusat dan
daerah melalui laporan Dberkala
tentang perkembangan pembelajaran
dan tantangan yang dihadapi dalam
implementasi kurikulum dasar.

Masa kepemimpinan
Abu Bakar berhasil meletakkan
fondasi institusional yang penting
untuk perkembangan sistem
pendidikan Islam selanjutnya, dengan
menjadikan masjid sebagai pusat
pembelajaran yang  multifungsi®®.
Transformasi masjid dari sekadar
tempat ibadah menjadi lembaga
edukatif komprehensif mencerminkan
integrasi antara dimensi spiritual dan
intelektual dalam paradigma Islam.
Abu Bakar juga mengembangkan
sistem i'dad al-mu'allimin (Pembinaan
guru) dengan memberikan latihan
khusus kepada calon pengajar
tentang metodologi yang efektif
dalam mengajarkan Al-Qur'an dan
hadits?6. Lebih signifikan lagi, periode
ini menyaksikan awal mula

pembentukan kurikulum terstruktur

%5 Ibnu al-Atsir, Ali bin Abi al-Karam. A/-Kamil fi
al-Tartkh. Tahqiq: Umar Abdul Salam Tadmuri.
Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1997, jilid 2, him.
198.

26| al-Jahiz, Amr bin Bahr. Al-Bayan wa al-
Tabyin. Tahqiq: Abdul Salam Harun. Kairo:
Maktabah al-Khanji, 1975, jilid 1, hlm. 89.

342



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

yang mencakup tahfiz Al-Qur'an,
pemahaman hadits, dan penguasaan
bahasa Arab sebagai syarat dasar
bagi setiap Muslim. Pondasi ini
kemudian menjadi template yang
diadopsi dan dikembangkan lebih
khalifah-khalifah

berikutnya dalam membangun sistem

lanjut oleh

pendidikan yang lebih kompleks dan
institusional.
2. Sistem dan Metode
Pengorganisasian Pendidikan Al-
Qur'an dan Hadits oleh Umar ibn
al-Khattab
2.1 Reformasi Sistem Pendidikan
Umar ibn al-Khattab

Kepemimpinan Umar
bin Khattab menandai era baru dalam
pembuatan konsep Pendidikan islam,
Dimana pembelajaran tidak hanya
terbatas pada dimensi ritual semata,
tapi diperluas menjadi sistem yang
mengintergrasikan aspek keagamaan
dengan keterampilan praktis yang
dibutuhkan dalam kehidupan
bernegara?’. Umar sangat paham
bahwa ekspansi wilayah kekhilafahan
dimasanya yang Dbegitu pesat

memerlukan generasi muslim yang

27 a]-Tabari, Muhammad bin Jarir. 7arikh al-
Rusul wa al-Mulik. Tahqiq: Muhammad Abu al-
Fadl Ibrahim. Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1967, jilid 4,
hlm. 126.

tidak hanya menguasai Qur'an dan
hadits tapi juga memiliki kemampuan
administratif, militer dan ekonomi
untuk  mengelola wilayah yang
semakin luas. Visi komperhensif ini
tercermin dalam perkataannya yang
terkenal:  "Ajarkanlah  anak-anak
kalian berenang, memanah, dan
berkuda, serta ajarkanlah mereka
hal-hal yang baik"?. Pendekatan ini
menunjukkan bahwa Umar melihat
instrumen

pendidikan sebagai

pembangunan  peradaban  yang
komprehensif, bukan sekadar transfer
pengetahuan agama. Integrasi antara
Al-Qur'an

pelatihan keterampilan praktis ini

pembelajaran dengan
menjadi ciri khas kebijakan edukatif
Umar yang membedakannya dari
periode sebelumnya, di mana fokus
masih tertuju pada pelestarian dan
transmisi teks-teks suci.

Inovasi paling
signifikan dalam reformasi pendidikan
Umar terletak pada pembentukan
struktur administratif yang sistematis
untuk mengelola aktivitas
pembelajaran di seluruh wilayah
kekhalifahan. Umar mengangkat

pengawas khusus yang bertugas

28 Ibnu Sa‘d, Muhammad bin Sa‘d. 4/-Tabagat
al-Kubra. Tahqiq: Muhammad Abdul Qadir ‘Ata.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990, jilid 3,
hlm. 287.

343



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

mengawasi kualitas pengajaran di

berbagai provinsi, menciptakan
sistem koordinasi vertikal antara
pusat dan daerah yang belum pernah
ada sebelumnya?®. Komitmen serius
terhadap pendidikan juga terlihat dari
alokasi anggaran khusus dari baitul
mal untuk membiayai gaji para
mu'allim, pengadaan bahan
pembelajaran, dan pembangunan
fasilitas pendidikan®. Kebijakan ini
menunjukan paradigma baru yang
menjadikan  pendidikan  sebagai
investasi strategis negara, bukan lagi
tanggung jawab individual atau
komunal semata. Sistem ini juga
melibatkan mekanisme pelaporan
berkala dari para gubernur tentang
perkembangan pendidikan di wilayah
mereka, memungkinkan Umar untuk
melakukan evaluasi dan penyesuaian
kebijakan secara responsif. Struktur
administratif ini  kemudian menjadi
rancangan dasar bagi sistem
pendidikan yang lebih kompleks pada

periode Umayyah dan Abbasiyah3'.

29 a]-Baladzuri, Ahmad bin Yahya. Futith al-
Buldan. Tahqiq: Salahuddin al-Munajjid. Kairo:
Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, 1956, him.
198.

30 Abu Yusuf, Ya‘qub bin Ibrahim. A/-Khardj.
Tahqiq: Taha ‘Abd al-Ra’uf Sa‘d. Kairo: al-
Maktabah al-Azhariyyah li al-Turath, 2000, hlm.
134.

81 al-Magrizi, Taqiyuddin Ahmad. A/-Khitat al-
Magriziyyah. Tahqiq: Muhammad Zainahum &

2.2 Ekspansi Pembelajaran Al-Qur'an

Bentuk implementasi
program ambisius Umar bin Khattab
Adalah dengan mencetak huffaz di
setiap wilayah kekhalifahan melalui
sistem rekrutmen yang terstruktur
dan pemberian insentif yang menarik.
Program ini dimulai dengan
penetapan target kuantitatif, dimana
setiap provinsi diwajibkan memiliki
minimal sepuluh huffaz yang telah
lulus verifikasi kualitas dari pusat®?.
Proses seleksi calon huffaz dilakukan
secara berjenjang, dimulai dari
tingkat lokal oleh para mu'allim
setempat, kemudian dilanjutkan
dengan ujian komprehensif yang
melibatkan sahabat senior sebagai
penguji. Yang menarik dari kebijakan
Umar adalah pemberian tunjangan
khusus bagi para huffaz dari Baitul
mal (kas negara), suatu terobosan
yang mengangkat status sosial
penghafal Al-Qur'an dan memotivasi
lebih banyak orang untuk menekuni
bidang ini®3. Sistem insentif ini tidak
hanya bersifat material, tetapi juga

mencakup hak istimewa sosial seperti

Madihah al-Syarqawi. Kairo: Maktabah Madbuli,
1998, jilid 2, hlm. 78.

32 |bnu Katsir, Ismail bin Umar. Al-Bidayah wa al-
Nihayah. Tahqiq: Ali Syiri. Beirut: Dar lhya’ al-
Turath al-‘Arabi, 1988, jilid 7, him. 145.

33 3l-Zahabi, Syamsuddin Muhammad. Siyar Alam
al-Nubala’. Tahqiqg: Syu‘aib al-Arna’uth. Beirut:
Mu’assasat al-Risalah, 1985, jilid 1, him. 398.

344



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

prioritas dalam pengangkatan
sebagai imam masjid atau guru di
daerah-daerah baru. Pendekatan ini
berhasil menciptakan kultur yang
Al-Qur'an

sebagai prestasi akademik dan

menghargai hafalan

spiritual tertinggi, sekaligus
memastikan ketersediaan sumber
daya manusia yang kompeten untuk
mengajarkan Al-Qur'an di wilayah-
wilayah yang terus bertambah34.
2.3 Sistematisasi Transmisi Hadits
Umar ibn al-Khattab
mengembangkan  sistem  kontrol
kualitas yang ketat dalam transmisi
hadits melalui kebijakan taqyid ar-
riwayah (pembatasan periwayatan),
yang bertujuan memastikan hanya
perawi yang benar-benar kompeten
dan terpercaya yang dapat
menyebarkan hadits®. Kebijakan ini
lahir dari keprihatinan Umar terhadap
potensi pencampuran antara sabda
Rasulullahz dengan pendapat
personal para sahabat, terutama
seiring dengan masuknya penduduk
baru yang belum memiliki

pemahaman mendalam tentang

34 |bnu al-Jauzi, Abdurrahman bin Ali. Al-
Muntazam fi Tarikh al-Mulitk wa al-Umam.
Tahqgig: Muhammad ‘Ata & Mustafa ‘Ata. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘llmiyyah, 1992, jilid 5, him. 67.

35 al-Ramahurmudzi, al-Hasan bin Abdurrahman.
Al-Muhaddits al-Fasil bayna al-Rawi wa al-Wa 7.
Tahqiq: Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib. Beirut: Dar
al-Fikr, 1984, hlm. 278.

tradisi Islam. Sistem seleksi yang

diterapkan melibatkan evaluasi
komprehensif terhadap tiga aspek
utama: kapasitas hafalan, a’dalah
(integritas moral), dan pemahaman
kontekstual terhadap hadits yang
diriwayatkan®. Umar bahkan tidak
ragu menginterogasi sahabat senior
seperti Abu Hurairah ketika merasa
kuantitas hadits yang
diriwayatkannya  terlalu banyak,
menunjukkan  konsistensi  dalam
menerapkan standar kualitas tanpa
memandang status sosial perawi.
Pendekatan ini juga melibatkan
sistem verivikasi silang, di mana
setiap hadits yang beredar harus
dapat dikonfirmasi oleh minimal dua
perawi independen sebelum diterima
sebagai referensi dalam pengambilan
keputusan hukum?’. Kebijakan ini,
meskipun  kontroversial,  berhasil
menjaga kemurnian hadits dan
mencegah

penyebaran  riwayat-

riwayat yang diragukan validitasnya®.

36 Tbnu Hajar al-*Asqalani, Ahmad bin Ali. Fath
al-Bart Syarh Sahth al-Bukhart. Tahqiq:
Muhibbuddin al-Khatib. Kairo: Dar al-Ma‘rifah,
1959, jilid 1, hlm. 194,

37 al-Khatib al-Baghdadi, Ahmad bin Ali. AI-
Kifayah ft ‘lim al-Riwayah. Tahqiq: Abu Abdullah
al-Surqi. Madinah: al-Maktabah al-‘Ilmiyyah,
1969, hlm. 165.

38 al-Zahabi, Syamsuddin Muhammad. Siyar

A ‘lam al-Nubalad’, referensi sebelumnya, jilid 1,
hlm. 378.

345



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Inovasi signifikan
dalam sistem pembelajaran hadits
pada masa Umar adalah pengenalan
klasifikasi tematik yang memudahkan
para pelajar untuk memahami dan
mengaplikasikan hadits dalam
konteks yang sesuai. Umar
menginstruksikan para mu'allim untuk
mengelompokkan hadits berdasarkan
tema-tema praktis seperti ibadah,
akhlak, dan

kepemimpinan, menciptakan struktur

muamalah,

pembelajaran yang lebih sistematis
dibandingkan pendekatan kronologis
yang sebelumnya dominan®°. Metode
pembelajaran yang dikembangkan
juga  menekankan pemahaman
kontekstual, di mana setiap hadits
diajarkan bersama dengan asbab al-
wurud dan situasi historis yang
melatar belakanginya. Para pelajar
tidak hanya diminta menghafal matan
hadits, tetapi juga memahami hikmah
dan aplikasi praktisnya dalam
kehidupan sehari-hari®. Pendekatan
pedagogis ini dilengkapi dengan
sistem diskusi interaktif dalam

halagah-halagah ilmu, di mana para

39 Tbnu ‘Abd al-Barr, Yusuf bin Abdullah. Jami*
Bayan al-‘Ilm wa Fadlih. Tahqiq: Abu al-Asybal
al-Zuhairi. Saudi Arabia: Dar Ibn al-Jauzi, 1994,
jilid 1, hlm. 142.

40 3]-Tabari, Muhammad bin Jarir. Tarikh al-
Rusul wa al-Muliik, referensi sebelumnya, jilid 4,
hlm. 287.

peserta didik dapat mengajukan
pertanyaan dan mendiskusikan
relevansi hadits dengan
permasalahan kontemporer. Umar
juga  mempelopori penggunaan
analogi dan contoh konkret dalam
menjelaskan  hadits-hadits  yang
kompleks, menciptakan metodologi
pembelajaran yang lebih mudah

diakses bagi berbagai kalangan.

3. Kontribusi Utsman ibn Affan
dalam Kodifikasi Mushaf dan
Pengaruhnya terhadap
Sistematisasi Pembelajaran  Al-

Qur'an

3.1 Kodifikasi Mushaf Utsmani dan
Metodologinya

Era  kepemimpinan
Utsman bin Affan dihadapkan sebuah
permasalahan serius yang belum
pernah dihadapi oleh dua khalifah

sebelumnya, terjadi ketegangan antar

komunitas muslim di  berbagai
wilayah kekhilafahan yang
disebabkan perbedaan qgira’at.

Masalah ini mencapai puncaknya
Ketika pasukan gabungan dari Syam
dan Irak di misi penaklukan
Azerbaijan dan Armenia saling

mengklaim gira’at yang paling

346



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

benar*!. Hudzaifah ibn al-Yaman,
yang menyaksikan langsung potensi
perpecahan ini, segera melaporkan
kepada Utsman dengan ungkapan
yang menggetarkan: "Ya Amir al-
Mu'minin, segeralah bertindak
sebelum umat ini berselisin dalam
kitab mereka sebagaimana orang-
orang Yahudi dan Nasrani
berselisih"#2.  Konflik ini  bukan
sekadar masalah teknis bacaan,
melainkan ~ mencerminkan  risiko
perpecahan identitas keagamaan
yang dapat mengancam Kkestabilan
politik dan spiritual kekhalifahan.
Situasi semakin kompleks karena
setiaqp wilayah memiliki sahabat
senior yang mengajarkan gira'at
berbeda berdasarkan apa yang
mereka dengar langsung dari
Rasulullah #, sehingga masing-
masing merasa memiliki legitimasi
yang kuat*®. Kondisi ini mendesak
Utsman untuk mengambil keputusan
strategis yang dapat mempersatukan

umat tanpa menafikan otoritas para

41 Al-Bukhari, Muhammad bin Isma‘il, Shahih al-
Bukhari, Kitab Fadha’il al-Qur’an, Bab Jama“ al-
Qur’an, No. Hadis 4987.

42 Tbn Abi Dawud, ‘Abdullah bin Sulaiman, Kitab
al-Mashahif, tahqiq Muhibb al-Din Wa‘izh
(Beirut: Dar al-Basha’ir al-Islamiyyah, 2002), h.
89.

43 Al-Tabari, Muhammad bin Jarir, Jami ‘ al-
Bayan fi Ta’wil al-Qur’an, tahqiq Ahmad
Muhammad Shakir (Beirut: Mu’assasah al-
Risalah, 2000), jil. 1, h. 124,

sahabat yang telah berkontribusi
dalam pelestarian Al-Qur'an.

Utsman merespons
krisis ini dengan membentuk komisi
kodifikasi yang dipimpin kembali oleh
Zaid ibn Tsabit, dengan dukungan
tiga anggota tambahan dari suku
Quraisy: Abdullah ibn az-Zubair, Sa'id
ibn al-'As, dan Abdurrahman ibn al-
Harits ibn Hisyam*. Komposisi tim ini
mencerminkan strategi politik yang
cerdas, di mana Utsman
mengombinasikan keahlian teknis
dan pengalaman Zaid dengan
representasi suku Quraisy untuk
memastikan legitimasi dan
penerimaan yang luas. Metodologi
yang diterapkan berbeda dari
kodifikasi Abu Bakar, karena kali ini
fokusnya adalah standardisasi dari
mushaf yang sudah ada, bukan
pengumpulan dari berbagai sumber#.
Tim ini menggunakan mushaf Abu
Bakar sebagai acuan utama,
kemudian melakukan proses seleksi
terhadap variasi gira'at yang beredar
dengan kriteria utama:

mengutamakan dialek Quraisy

44 Ibn Hajar al-‘ Asqalani, Ahmad bin ‘Ali, Fath
al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, tahqiq Muhibb
al-Din al-Khatib (Kairo: Dar al-Ma‘rifah, 1959),
jil. 9, h. 89.

4 Al-Suyuti, Jalal al-Din, Al-Itgan fi ‘Uliam al-
Qur’an, tahqiq Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim
(Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Ammah lil-
Kitab, 1974), jil. 1, h. 234.

347



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

sebagai lughat al-Qur'an yang paling
otentik. Proses ini melibatkan diskusi
intensif untuk setiap ayat yang
memiliki variasi bacaan, dengan
keputusan final diambil berdasarkan
konsensus tim dan rujukan kepada
mushaf induk®. Yang revolusioner
adalah keputusan untuk
menghilangkan titik dan harakat
dalam penulisan, memungkinkan
fleksibilitas bacaan dalam batas-
batas yang dapat diterima, sekaligus
mencegah ketergantungan pada satu

gira'at yang terlalu kaku?®’.

Setelah kodifikasi
selesai, Utsman
mengimplementasikan strategi

distribusi yang komprehensif dengan
mengirimkan mushaf resmi ke lima
kota utama: Makkah, Madinah,
Basrah, Kufah, dan Damaskus,
masing-masing disertai dengan qari'
yang telah dilatih khusus untuk
mengajarkan bacaan yang telah
distandarkan*®.  Kebijakan  yang
paling kontroversial adalah perintah

pembakaran semua mushaf pribadi

46 Al-Zarqani, Muhammad ‘Abd al-‘Azim,
Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulim al-Qur’an (Kairo:
Mathba‘ah ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1943), jil. 1, h.
298.

47 Al-Dani, ‘Utsman bin Sa‘id, Al-Muhkam fi
Nagqt al-Mashahif, tahqiq ‘Izzah Hasan
(Damaskus: Dar al-Fikr, 1997), h. 67.

“8 Tbn Abi Dawud, ‘Abdullah bin Sulaiman, Kitab
al-Mashahif, op.cit., h. 145.

yang tidak sesuai dengan standar
yang telah ditetapkan, suatu tindakan
yang menimbulkan reaksi beragam di
kalangan sahabat. namun secara
bertahap mereka memahami urgensi
unifikasi untuk menjaga persatuan
umat®®. Proses distribusi ini juga
melibatkan training intensif bagi para
mu'allim lokal untuk memastikan
transisi yang lancar dari sistem
pembelajaran lama ke sistem baru.
Utsman bahkan mengirim pengawas
Khusus untuk memastikan
implementasi yang konsisten di
seluruh wilayah, menciptakan sistem
quality control yang ketat dalam
pelaksanaan standardisasi®®. Strategi
ini  terbukti berhasil menciptakan
keseragaman dalam pembelajaran
Al-Qur'an yang bertahan hingga hari
ini.
3.2 Transformasi Sistem
Pembelajaran Al-Qur'an
Kodifikasi mushaf
Utsmani menghasilkan transformasi
fundamental dalam paradigma
pembelajaran Al-Qur'an, dari sistem

yang mengakomodasi multiple gira'at

49 Ibn Sa‘d, Muhammad bin Sa‘d, 4/-Tabagat al-
Kubra, tahqig Muhammad ‘Abd al-Qadir ‘Atha
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990), jil. 2,
h. 445.

50 Al-Tabari, Muhammad bin Jarir, Tarikh ai-
Rusul wa al-Muliik, tahqiq Muhammad Abu al-
Fadl Ibrahim (Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1967), jil. 5,
h. 67.

348



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

menuju pendekatan yang terpusat

pada satu standar bacaan.

Perubahan ini memaksa para
mu'allim untuk merubah metodologi
pengajaran mereka, karena
sebelumnya mereka bebas
mengajarkan variasi gira'at yang
transmisi

dikuasai berdasarkan

langsung dari para sahabat®l.
Revolusi metodologis ini mencakup
pengembangan teknik pedagogis
baru yang menekankan konsistensi
bacaan, di mana setiap
penyimpangan dari mushaf resmi
dianggap sebagai kesalahan yang
harus dikoreksi. Para pengajar juga
harus mengadaptasi sistem hafalan
mereka untuk mengakomodasi
bacaan yang telah distandarkan,
sebuah proses yang memerlukan
waktu dan dedikasi tinggi®?. Yang
menarik adalah munculnya kultur
pembelajaran yang lebih disiplin, di
mana akurasi terhadap mushaf
Utsmani menjadi indikator utama
kualitas hafalan seseorang.
Transformasi ini juga memunculkan

kebutuhan akan materi pembelajaran

51 Al-Qasthalani, Ahmad bin Muhammad,
Latha’if al-Isyarat li Funiin al-Qira’at (Kairo: al-
Majlis al-A‘l1a li al-Syu’tn al-Islamiyyah, 1972),
jil. 1, h. 189.

52 Al-Zarkasyi, Badr al-Din Muhammad bin
‘Abdullah, Al-Burhan fi ‘Ulim al-Qur’an, tahqiq
Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim (Kairo: Dar
Thya’ al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1957), jil. 1, h. 298.

pendukung seperti panduan bacaan
dan aturan-aturan tajwid yang
disesuaikan dengan standar baru,
menciptakan ekosistem pembelajaran
yang lebih  komprehensif dan
terstruktur®3,

Implementasi mushaf
Utsmani di  berbagai  wilayah
kekhalifahan memerlukan strategi
sosialisasi yang rumit, mengingat
setiaqp daerah  memiliki tradisi
pembelajaran yang sudah mengakar
dan tokoh-tokoh lokal yang
berpengaruh. Utsman mengadopsi
pendekatan bertahap dengan
memprioritaskan sosialisasi di pusat-
pusat kota besar terlebih dahulu,
kemudian secara bertahap
menyebarkan ke  daerah-daerah
lainya®®. Strategi yang diterapkan
dengan merangkul sahabat-sahabat
senior di setiap wilayah untuk
menjadi advocate bagi mushaf baru,
memanfaatkan senioritas mereka
untuk meyakinkan masyarakat. Di
Kufah, misalnya, Utsman bekerja
sama dengan Abdullah ibn Mas'ud,

sedangkan di Basrah dukungan Abu

53 Tbn al-Jazari, Muhammad bin Muhammad, A/-
Nasyr fi al-Qird’at al-‘Asyr, tahqiq ‘Ali
Muhammad al-Diba‘ (Kairo: al-Mathba‘ah al-
Tijariyyah al-Kubra, 1949), jil. 1, h. 78.

54 Al-Baladzuri, Ahmad bin Yahya, Futiih al-
Buldan, tahqiq Shalah al-Din al-Munajjid (Kairo:
Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, 1956), h. 289.

349



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Musa al-Asy'ari sangat membantu
proses sosialisasi®®. Strategi
komunikasi yang paling efektif adalah
penekanan pada manfaat praktis
unifikasi, seperti kemudahan dalam
shalat berjamaah antar wilayah dan
eliminasi konflik  yang dapat

memecah belah umat.

3.3 Dampak Jangka Panjang
terhadap Pendidikan Islam
Kodifikasi mushaf

Utsmani menghasilkan transformasi
epistemologis  fundamental yang
membentuk orthodoksi pembelajaran
Al-Qur'an sebagai standar rujukan
tunggal bagi seluruh umat Islam
hingga saat ini, menciptakan
kerangka teologis yang

menempatkan mushaf  Utsmani
sebagai rujukan resmi yang tidak
dapat diganggu gugat®s.
Paradoksnya, standardisasi ini justru
memicu perkembangan ilmu qira'at
yang lebih kompleks, karena mushaf
yang ditulis tanpa titik dan harakat

memberikan ruang interpretasi yang

5 Ibn al-Jauzi, ‘Abd al-Rahman bin ‘Ali, Al-
Muntazham fi Tarikh al-Mulik wa al-Umam,
tahqiq Muhammad ‘Atha dan Mustafa ‘Atha
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1992), jil. 5,
h. 134.

% Muhammad ‘Abd al-‘Azim al-Zarqani,
Manahil al- ‘Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an (Kairo:
Mathba‘ah ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1943), jil. 1,
hlm. 387.

memungkinkan pengembangan
keragaman qira'at yang sah dalam
kerangka rasm Utsmani, melahirkan
tradisi gira'at sab'ah yang kemudian
diperluas menjadi qgira'at ‘asyroh,
sekaligus mendorong sistematisasi
iimu tajwid dari yang sebelumnya
diajarkan secara spontan menjadi
kaidah-kaidah

Keberhasilan model

eksplisit®’.
Utsman—

meliputi pembentukan komisi ahli,

penetapan standar, distribusi
material, dan pelatihan
pelaksanaan—kemudian menjadi
rancangan bagi sistematisasi

pendidikan Islam pada periode
selanjutnya, seperti dalam kodifikasi
hadits pada masa Umayyah dan
Abbasiyah, serta menjadi blueprint
bagi pengembangan institusi-institusi
pendidikan Islam  yang lebih
kompleks seperti Baitul Hikmah di
Baghdad, Universitas al-Azhar di
Kairo, dan madrasah-madrasah
Nizamiyah®8., Fondasi metodologis
yang paling
terciptanya kultur penjaminan mutu

signifikan  adalah

dan pengintegrasian antara

57 Tbn al-Jazari, Muhammad ibn Muhammad, al-
Nashr fi al-Qira’at al- ‘Ashr, ed. ‘Ali Muhammad
al-Dabba‘ (Kairo: al-Matba‘ah al-Tijariyyah al-
Kubra, 1949), jil. 1, him. 134.

58 Tbn Khaldun, ‘Abd al-Rahman ibn Muhammad,
al-Mugaddimah, ed. ‘Ali ‘Abd al-Wahid Wafi
(Kairo: Dar Nahdat Misr, 20006), jil. 2, hlm. 567.

350



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

pelestarian tradisi (muhafazah 'ala al-
gadim al-salih) dengan adaptasi
kontekstual (akhdz bi al-jadid al-
aslah), yang menjadi karakteristik
utama sistem pendidikan Islam
hingga periode modern®°.

4. peran Ali ibn Abi Thalib dalam
pengembangan metodologi
pengajaran dan pemahaman teks-
teks keagamaan

4.1 Kontribusi Ali dalam Metodologi

pembelajaran

Masa Kepemimpinan
Ali bin Abi Thalib berlangsung dalam
keadaan penuh tantangan, Dimana
kekhalifahan dihadapkan perpecahan
politik akibat perang jamal dan siffin
yang sangat berdampak terhadap
sistem Pendidikan  islam. Al
menghadapi dilema kompleks dalam
mempertahankan keberlangsungan
sistem Pendidikan sambil mengatasi
perpecahan politik, termasuk
munculnya kelompok-kelompok
ekstrimis  seperti  Khawarij yang
mengembangkan pemahaman

agama yang kaku®, ditambah

%9 al-Magqrizi, Taqi al-Din Ahmad, al-Khitat al-
Magriziyyah, ed. Muhammad Zaynhum &
Madiha al-Sharqawi (Kairo: Maktabah Madbuli,
1998), jil. 3, him. 189.

60 a]-Tabari, Muhammad bin Jarir. Tarikh al-
Rusul wa al-Mulik. Tahqiq: Muhammad Abi al-

ekspansi Islam yang telah membawa
umat bersentuhan dengan faham
filosofis dan teologis dari peradaban
Persia, Bizantium, dan India yang
menuntut pengembangan metodologi
pembelajaran yang lebih mendalam
untuk mengkombinasikan warisan
keilmuan islam dengan pengaruh
eksternal tanpa kehilangan identitas
aslinya®.

Ali  mengembangkan
pendekatan hermeneutik yang
revolusioner dengan menekankan
pentingnya memahami makna dibalik
literal text melalui metodologi ta'wil,
Sekaligus memperkenalkan sistem
dialog dalam pembelajaran islam®.
Inovasi pedagogisnya terlihat dalam
pengunaan metode Socratic
guestioning dan sistem pembelajaran
yang bersifat  dialogis-interaktif,
sebagaimana tercermin dalam
kisahnya yang masyhur di peristiwa
Tahkim. Ali juga mengembangkan
tradisi jadal (dialektika) seperti ketika
ia mengutus Ibnu Abbas kepada

kaum Haruriyah, yang tidak sekedar

Fadl Ibrahim. Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1967, jil. 5,
hlm. 134.

61 Tbn Abi al-Hadid, ‘Abd al-Hamid bin
Hibatullah. Syarh Nahj al-Balaghah. Tahqiq:
Muhammad Abi al-Fadl Ibrahim. Kairo: Dar
Ihya’ al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1959, jil. 1, hlm.
289.

62 a]-Kulayni, Muhammad bin Ya‘qiib. al-Kafi.
Tahqiq: ‘Al Akbar al-Ghifari. Teheran: Dar al-
Kutub al-Islamiyyah, 1968, jil. 1, hlm. 213.

351



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

debat akademik, melainkan

instrument epistemologis untuk

mencapai kebenaran melalui
konfrontasi ide-ide yang berbeda,
melibatkan teknik-teknik argumentasi
kompleks seperti qgiyas, istidlal, dan
istigra’ yang kemudian menjadi
fondasi bagi pengembangan ilmu

mantig dalam tradisi Islam®3.

4.2 Sistematisasi IlImu Pengetahuan

dan Kurikulum

Ali  memperkenalkan
revolusioner  dalam
Al-Qur'an

metode analisis linguistik yang

pendekatan

pembelajaran melalui
mendalam, yang kemudian dikenal
sebagai manhaj al-tahlil al-lughawi.
Keunggulan Ali dalam penguasaan
bahasa Arab, sebagaimana dicatat
oleh al-Jahiz dalam al-Bayan wa al-
Tabyin, memungkinkannya
mengembangkan teknik
pembelajaran yang menekankan
pemahaman struktur gramatikal dan
makna kontekstual setiap ayat®*.
Metodologi ini  tidak  sekadar

mengajarkan  hafalan, melainkan

63 al-Ghazali, Abi Hamid Muhammad. a/-
Mustasfa min ‘llm al-Usal. Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, 1993, jil. 1, hlm. 67.

64 Al-Jahiz, 'Amr ibn Bahr, al-Bayan wa al-
Tabyin, tahqiq 'Abd al-Salam Harun (Kairo:
Maktabah al-Khanji, 1975), jil. 1, hlm. 145.

mendorong para pelajar untuk
memahami hubungan antar kata,
pola sintaksis, dan dimensi semantik
yang terkandung dalam teks suci. Ali
kerap menggunakan pendekatan

komparatif dengan menganalisis
penggunaan kata yang sama dalam
berbeda,

yang komprehensif

ayat-ayat menciptakan
pemahaman
tentang konsep-konsep Al-Qur'an.
Pendekatan ini kemudian menjadi
fondasi bagi perkembangan ilmu
tafsir dan balaghah pada periode
selanjutnya, sebagaimana
dikonfirmasi oleh Ibn Qutaybah dalam
Ta'wil Mukhtalaf al-Hadits®®.

Dalam ranah
pembelajaran hadits, Ali
mengembangkan sistem klasifikasi
inovatif

tematik  yang dengan

mengelompokkan riwayat
berdasarkan konteks aplikasi praktis
dan implikasi hukumnya. Metode
yang dikembangkannya mencakup
analisis sanad dan matan secara
serentak, di mana setiap hadits tidak
hanya dinilai dari aspek kualitas
periwayatan, tetapi juga  dari
relevansinya dengan situasi

kontemporer. Al-Khatib al-Baghdadi

6 Ibn Qutaybah, 'Abdullah ibn Muslim, Ta'wil
Mukhtalaf al-Hadits, tahqiq Muhammad Zahri al-
Najjar (Kairo: Maktabah al-Kulliyyat al-
Azhariyyah, 1966), him. 89.

352



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dalam al-Kifayah fi 'llm al-Riwayah
mencatat bahwa  Ali  memiliki
kebiasaan menjelaskan latar
belakang historis (asbab al-wurud)
setiap hadits sebelum menguraikan
kandungan hukum atau hikmahnya®®.
Pendekatan pedagogis ini melibatkan
diskusi interaktif yang mendorong
para peserta didik untuk mengajukan
pertanyaan kritis dan mengeksplorasi
berbagai kemungkinan interpretasi
dalam batas-batas yang dapat
diterima. Sistem pembelajaran
dialogis yang diprakarsai Ali ini
kemudian menjadi ciri khas halagah
iimu pada masa Tabi'in dan Atba' al-
Tabi'in,

intelektual yang menghargai analisis

menciptakan tradisi

mendalam dan pemikiran kritis®’.

4.3 Warisan Intelektual dan Pengaruh
Jangka Panjang

Ali ibn  Abi Thalib
meletakan pondasi metodologis bagi
pengembangan ilmu tafsir melalui
pendekatan yang mengintegrasikan
pemahaman tekstual dengan konteks
sosio-historis

turunnya wahyu.

66 Al-Khatib al-Baghdadi, Ahmad ibn 'Ali, al-
Kifayah fi 'llm al-Riwayah, tahqiq Abu 'Abdullah
al-Surqi (Madinah: al-Maktabah al-'Tlmiyyah,
1969), him. 234,

%7 Tbn 'Abd al-Barr, Yusuf ibn 'Abdullah, Jami’
Bayan al-'llm wa Fadlih, tahqiq Abu al-Ashbal al-
Zuhairi (Saudi Arabia: Dar Ibn al-Jawzi, 1994),
jil. 2, hlm. 178.

Kedalaman pemahamannya terhadap
asbab al-nuzul dan situasi yang
melatarbelakangi turunnya ayat-ayat
tertentu memungkinkannya
mengembangkan metode interpretasi
yang kontekstual namun tetap
berpegang teguh pada otoritas teks.
Ibn Sa'ad dalam al-Tabagat al-Kubra
mencatat bahwa Ali  seringkali
memberikan penjelasan yang
komprehensif tentang korelasi antara
ayat-ayat yang turun pada periode
Makkiyah dan

menunjukkan evolusi ajaran Islam

Madaniyah,
sesuai dengan perkembangan
masyarakat Muslim®. Metodologi
tafsir yang dikembangkannya
menekankan pentingnya memahami
Al-Qur'an sebagai kesatuan organik,
di mana setiap bagian saling
menjelaskan dan melengkapi.
Pendekatan holistik ini kemudian
diadopsi oleh para mufassir generasi
berikutnya seperti Mujahid ibn Jabr
dan Sa'id ibn Jubayr, yang mengakui
otoritas Ali sebagai rujukan utama
dalam pemahaman makna-makna

tersembunyi Al-Qur'an®®,

%8 Ibn Sa'd, Muhammad ibn Sa'd, al-Tabaqat al-
Kubra, tahqig Muhammad 'Abd al-Qadir 'Ata
(Beirut: Dar al-Kutub al-'Timiyyah, 1990), jil. 3,
hlm. 267.

69 Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir, Jami' al-Bayan
fi Ta'wil al-Qur'an, tahqiq Ahmad Muhammad

353



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Ali dalam bidang figh
terlihat  dari pengembangannya
terhadap metode giyas (analogi) dan
(deduksi

sistematis, yang kemudian menjadi

istinbat hukum)  yang

landasan bagi pembentukan
metodologi ushul figh pada periode
selanjutnya. Al-Tabari dalam Tarikh
al-Rusul wa al-Muluk menyebutkan
bahwa Ali memiliki kemampuan luar
biasa dalam mengekstraksi prinsip-
prinsip hukum dari Nash-nash yang
bersifat umum dan
mengaplikasikannya pada kasus-
kasus spesifik yang belum pernah
terjadi sebelumnya’™. Pendekatan
yuridis  yang  dikembangkannya

melibatkan analisis mendalam
terhadap ‘illah (alasan hukum) dan
hikmah (tujuan syariat) dalam setiap
ketentuan, menciptakan kerangka
berpikir yang fleksibel namun tetap
berdasar pada prinsip-prinsip
fundamental Islam. Metode istinbat
Ali yang menggabungkan
pemahaman literal teks dengan
analisis rasional ini kemudian diwarisi
oleh murid-muridnya dan menjadi

karakteristik khas mazhab figh yang

Shakir (Beirut: Mu'assasah al-Risalah, 2000), jil.
1, him. 198.

0 Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir, Tarikh al-
Rusul wa al-Muluk, tahqiq Muhammad Abu al-
Fadl Ibrahim (Kairo: Dar al-Ma'arif, 1967), jil. 5,
hlm. 156.

berkembang di Kufah. Ibn Abi

Shaybah dalam al-Musannaf

mencatat berbagai fatwa dan
keputusan hukum Ali yang
menunjukkan kecanggihan

metodologis dalam menyelesaikan
permasalahan-permasalahan hukum
yang kompleks, yang kemudian
menjadi rujukan bagi para fugaha
generasi berikutnya’.

E. Kesimpulan

Institusionalisasi pendidikan Al-
Qur'an dan hadits pada era Khulafaur
Rasyidin merepresentasikan
transformasi paradigmatik dari sistem
pembelajaran informal menuju
kerangka institusional yang sistematis
dan terstruktur. Periode Abu Bakar
as-Siddiq

fondasi

berhasil meletakkan

epistemologis melalui
kodifikasi Al-Qur'an yang tidak hanya
mengamankan integritas tekstual,
tetapi juga menciptakan standar
rujukan tunggal yang merevolusi
metodologi pembelajaran dengan
mengintegrasikan tradisi oral dan
dokumentasi tertulis. Upaya
standardisasi awal yang dilakukan
melalui pengiriman para sahabat

kompeten ke berbagai wilayah

> Ibn Abi Shaybah, 'Abdullah ibn Muhammad,
al-Musannaf, tahqiq Kamal Yusuf al-Hut (Riyadh:
Maktabah al-Rushd, 1989), jil. 6, hlm. 342.

354



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

mencerminkan kesadaran strategis

tentang pentingnya uniformitas

pembelajaran di seluruh
kekhalifahan.
Kepemimpinan Umar ibn al-

Khattab menandai era reformasi

komprehensif dengan
mengembangkan visi  pendidikan
yang mengintegrasikan  dimensi

spiritual dan praktis, disertai dengan
pembentukan struktur administratif
yang sistematis dan alokasi anggaran
khusus untuk pendidikan. Program
masifikasi hafalan Al-Quran dan
sistematisasi transmisi hadits melalui
kebijakan taqyid ar-riwayah

menunjukkan  komitmen terhadap

penjaminan mutu dalam
pembelajaran Islam. Inovasi
klasifikasi  tematik  hadits  dan

pengembangan  jaringan  masjid
regional menciptakan infrastruktur
pendidikan yang terdistribusi namun
tetap terstandardisasi.

Kontribusi Utsman ibn Affan
melalui kodifikasi mushaf Utsmani
menghasilkan unifikasi pembelajaran
Al-Qur'an yang paradoks justru
menstimulasi  perkembangan ilmu
gira'at dan tajwid yang lebih luas.
Keberhasilan distribusi dan
implementasi mushaf standar di
kekhalifahan

seluruh wilayah

menciptakan orthodoksi
pembelajaran yang menjadi referensi
hingga periode kontemporer. Model
institusional yang dikembangkannya
kemudian menjadi prototype bagi
sistematisasi pendidikan Islam pada
periode berikutnya.

Al ibn Abi Thalib
menyempurnakan sistem dengan
mengembangkan metodologi
hermeneutik dan dialektik yang
revolusioner, menciptakan kerangka
epistemologis yang mengintegrasikan
pengetahuan berbasis wahyu dan
pengetahuan berbasis logika.
Pendekatan integratifnya  dalam
kurikulum dan pengembangan
metode ta'wil dengan macam-macam
interpretasi meletakkan pondasi bagi
keragaman tradisi penafsiran dalam
Islam. Warisan intelektualnya menjadi
pemicu bagi perkembangan berbagai
disiplin keilmuan Islam dari tafsir
hingga filosofi.

Secara keseluruhan, periode
Khulafaur Rasyidin berhasil
menciptakan ekosistem pendidikan

Islam yang berkelanjutan melalui

kombinasi kodifikasi tekstual,
standardisasi metodologis,
keragaman institusional, dan
pengembangan kerangka

epistemologis yang komprehensif.

355



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

pondasi yang dibangun pada periode
ini tidak hanya bertahan selama
empat belas abad, tetapi juga
menjadi cetakbiru bagi kebangkitan
dalam pendidikan Islam kontemporer.
Studi terhadap pola institusionalisasi
pendidikan pada era ini memberikan
insights penting tentang bagaimana

tradisi keilmuan Islam berhasil

mempertahankan kontinuitas sambil

beradaptasi dengan tantangan

kontekstual yang terus berkembang.

DAFTAR PUSTAKA

Abl ‘Ubaid al-Qasim bin Sallam.
(1991). Fada’il al-Qur'an. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

Abd Yasuf, Ya'qub bin Ibrahim.
(2000). Al-Kharaj (Tahqgiq Taha
‘Abd al-Ra’uf Sa‘d). Kairo: al-
Maktabah al-Azhariyyah li al-
Turath.

al-Baladzuri, Ahmad bin Yahya.
(1956). Futih al-Buldan (Tahqiq
Salah al-Din al-Munajjid). Kairo:
Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah.

al-Bukhari, Muhammad bin Isma‘l.
(t.t.). Sahth al-Bukhari. Beirut: Dar
Ibn Kathir.

al-Dant, ‘Usman bin Sa‘ld. (1997). Al-
Muhkam fi  Naqgt al-Masahif
(Tahqiq ‘Izzah Hasan). Damaskus:
Dar al-Fikr.

al-Dzahabir, Syams al-Din
Muhammad. (1985). Siyar A'lam
al-Nubala’ (Tahqgiq Syu‘aib al-
Arna’at). Beirut: Mu'assasah al-
Risalah.

al-Ghazalr, Abd Hamid Muhammad.
(1993). Al-Mustasfa min ‘llm al-
Usdl. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah.

al-Jahiz, ‘Amr bin Bahr. (1975). Al-
Bayan wa al-Tabyin (Tahqiq ‘Abd
al-Salam Hardn). Kairo: Maktabah
al-Khanajt.

al-Khatib al-Baghdadi, Ahmad bin
‘All. (1969). Al-Kifayah fT ‘lim al-
Riwayah (Tahqig Abd ‘Abdullah al-
Surqn). Madinah: al-Maktabah al-
‘llmiyyah.

al-Khatib al-Baghdadi, Ahmad bin
‘All. ~ (2002). Tarikh Baghdad
(Tahqiq Basyar ‘Awwad Ma'ruf).
Beirut: Dar al-Gharb al-Islami.

al-Kulaynt, Muhammad bin Ya‘qub.
(1968). Al-Kafr (Tahqiq ‘Al Akbar
al-Ghifart). Teheran: Dar al-Kutub
al-Islamiyyanh.

al-Maqrizi, Taqi al-Din  Ahmad.
(1998). Al-Khitat al-Maqgriziyyah.
Kairo: Maktabah Madbuli.

al-Qastalant, Ahmad bin Muhammad.
(1972). Lata’if al-Isyarat li Fundn
al-Qira’at. Kairo: al-Majlis al-A‘la li
al-Syu’tn al-Islamiyyah.

al-Ramahurmudzi, al-Hasan bin ‘Abd
al-Rahman. (1984). Al-Muhaddits
al-Fasil bayna al-Rawr wa al-Wa‘T
(Tahgig Muhammad ‘Ajjaj al-
Khatib). Beirut: Dar al-Fikr.

al-Rdmi1, Fahd bin ‘Abd al-Rahman.
(2010). Jam* al-Qur'an fi ‘Ahd al-
Khulafa’ al-Rasyidin. Madinah:
Mujamma‘“ Malik Fahd.

al-Sindr, Aba Tahir ‘Abd al-Qayyim.
(2010). Jam® al-Qur'an fi ‘Ahd al-
Khulafa® al-Rasyidin. Madinah:
Mujamma‘ Malik Fahd.

al-Suyadtr, Jalal al-Din. (1974). Al-
Itgan fi ‘Ulom al-Qur'an. Kairo: al-

356



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Hay'ah al-Misriyyah al-‘Ammah i
al-Kitab.

al-Tabart, Muhammad bin Jarr.
(2000). Jami‘ al-Bayan fT Ta'wil al-
Quran. Beirut: Mu’assasah al-
Risalah.

al-Tabart, Muhammad bin Jarir.
(1967). Tarikh al-Rusul wa al-
Muldk. Kairo: Dar al-Ma‘arif.

al-Zarkasy1, Badr al-Din Muhammad
bin ‘Abdullah. (1957). Al-Burhan fi
‘Uldm al-Qur’an. Kairo: Dar lhya’
al-Kutub al-‘Arabiyyanh.

al-Zargani, Muhammad ‘Abd al-
‘Azim. (1943). Manahil al-‘Irfan fi
‘Uldm al-Qur'an. Kairo: Matba‘ah
‘Isa al-Babr al-Halabr.

Ibn Abt al-Hadid, ‘Abd al-Hamid bin
Hibatullah. (1959). Syarh Nahj al-
Balaghah. Kairo: Dar lhya’ al-
Kutub al-‘Arabiyyah.

Ibn Abi Dawidd, ‘Abdullah bin
Sulaiman. (2002). Kitab al-Masahif.
Beirut: Dar al-Basha’ir al-
Islamiyyah.

Ibn Abt Syaibah, ‘Abdullah bin
Muhammad. (1989). Al-Musannaf.
Riyadh: Maktabah al-Rushd.

Ibn ‘Abd al-Barr, Yusuf bin ‘Abdullah.
(1994). Jami‘ Bayan al-‘lm wa
Fadlih. Saudi Arabia: Dar Ibn al-
Jauzl.

Ibn al-Atsir, ‘All bin Abt al-Karam.
(1997). Al-Kamil fi  al-Tarikh.
Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabr.

Ibn al-Jawz1, ‘Abd al-Rahman bin ‘Alr.
(1992). Al-Muntazam fi Tarikh al-
Muldk wa al-Umam. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘limiyyah.

Ibn al-Jazar, Muhammad  bin
Muhammad. (1949). Al-Nasr f1 al-
Qira’at al-‘Asyr. Kairo: al-Matba‘ah
al-Tijartyyah al-Kubra.

Ibn Hajar al-‘Asqgalani, Ahmad bin
‘All.  (1959). Fath al-Barm Syarh
Sahth al-Bukhari. Kairo: Dar al-
Ma'rifah.

Ibn Kathir, Isma‘Tl bin ‘Umar. (1988).
Al-Bidayah wa al-Nihayah. Beirut:
Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi.

Ibn Khaldin, ‘Abd al-Rahman bin
Muhammad. (2006). Al-
Mugaddimah. Kairo: Dar Nahdat
Misr.

Ibn Qutaybah, ‘Abdullah bin Muslim.
(1966). Ta'wil Mukhtalaf al-Hadits.
Kairo: Maktabah al-Kulliyyat al-
Azhariyyah.

Ibn Sa‘d, Muhammad bin Sa'd.
(1990). Al-Tabagat  al-Kubra.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

357



