
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

334 
 

INSTITUSIONALISASI PENDIDIKAN QUR'AN DAN HADITS PADA ERA 

KHULAFAUR RASYIDIN: STUDI HISTORIS PEMBENTUKAN KURIKULUM 

AWAL 

 

 

Thufeil Abyan Ahmad1, Eva Dewi2, Athiyah3 

 123Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 
1thufeilabs@gmail.com, 2evadewi@uinsuska.ac.id, 3 tiaathiyah@gmail.com  

 

 

ABSTRACT 

This research examines the institutionalization of Qur'anic and Hadith education 

during the Rashidun Caliphate era (11-40 H/632-661 M) as a critical phase in 

Islamic educational history. Through historical analysis, this study explores how 

informal and personal learning systems transitioned into structured institutional 

frameworks under the leadership of Abu Bakar al-Siddiq, Umar ibn al-Khattab, 

Uthman ibn Affan, and Ali ibn Abi Talib. The findings demonstrate that each caliph 

made significant methodological and administrative contributions: Abu Bakar 

established Qur'anic standardization through codification; Umar developed 

comprehensive administrative structures and hafiz production programs; Uthman 

implemented unified mushaf distribution; and Ali advanced hermeneutical and 

dialectical methodologies. This study reveals that the foundations laid during the 

Rashidun period created a sustainable Islamic educational ecosystem that 

influenced institutional development for over fourteen centuries. The model of 

curriculum formation, quality assurance integration with tradition preservation, and 

contextual adaptation established during this era remains relevant for 

contemporary Islamic education development. 

Keywords: Rashidun Caliphate, Qur'anic education, Islamic curriculum, 

institutionalization, educational methodology 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji institusionalisasi pendidikan Qur'an dan Hadits pada era 

Khulafaur Rasyidin (11-40 H/632-661 M) sebagai fase krusial dalam sejarah 

pendidikan Islam. Melalui analisis historis, studi ini mengeksplorasi bagaimana 

sistem pembelajaran informal dan personal bertransformasi menjadi kerangka 

institusional yang terstruktur di bawah kepemimpinan Abu Bakar al-Siddiq, Umar 

ibn al-Khattab, Utsman ibn Affan, dan Ali ibn Abi Thalib. Temuan menunjukkan 

setiap khalifah memberikan kontribusi signifikan: Abu Bakar menetapkan 

standardisasi Qur'an melalui kodifikasi; Umar mengembangkan struktur 

administratif komprehensif dan program produksi hafiz; Utsman 

mengimplementasikan distribusi mushaf terpadu; dan Ali memajukan metodologi 

mailto:1thufeilabs@gmail.com
mailto:2evadewi@uinsuska.ac.id
mailto:3%20tiaathiyah@gmail.com


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

335 
 

hermeneutik dan dialektik. Studi ini mengungkapkan bahwa fondasi yang 

dibangun pada periode Khulafaur Rasyidin menciptakan ekosistem pendidikan 

Islam berkelanjutan yang mempengaruhi pengembangan institusional selama 

lebih dari empat belas abad. Model pembentukan kurikulum, integrasi penjaminan 

mutu dengan pelestarian tradisi, dan adaptasi kontekstual yang dibangun pada 

era ini tetap relevan untuk pengembangan pendidikan Islam kontemporer. 

 

Kata Kunci: Khulafaur Rasyidin, pendidikan Qur'an, kurikulum Islam, 

institusionalisasi, metodologi pendidikan 

 

A. Pendahuluan  

Periode Khulafaur Rasyidin 

(11-40 H/632-661 M) merupakan fase 

krusial dalam sejarah peradaban 

Islam yang menentukan arah 

perkembangan institusi pendidikan 

dalam tradisi keilmuan umat. Era ini 

ditandai dengan transformasi sistemik 

dari pembelajaran yang bersifat 

informal-personal pada masa 

kenabian menuju institusionalisasi 

yang lebih terstruktur dan 

komprehensif. Al-Tabari dalam Tarikh 

al-Rusul wa al-Muluk mencatat 

bahwa periode ini menghadapi 

tantangan fundamental berupa 

kebutuhan mendesak untuk 

melestarikan warisan intelektual 

Islam sambil mengakomodasi realitas 

ekspansi teritorial yang pesat1. 

Kompleksitas tantangan 

pendidikan pada masa ini tidak dapat 

 
1 al-Ṭabarī, Muḥammad bin Jarīr. Tārīkh al-Rusul 

wa al-Mulūk. Tahqīq: Muḥammad Abū al-Faḍl 

Ibrāhīm. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 1967, jil. 3, hlm. 

89. 

dilepaskan dari konteks sosio-politik 

yang dinamis. Wafatnya Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

menghadirkan kekosongan intelektual 

yang memerlukan respons sistematis 

untuk memastikan kontinuitas 

transmisi Al-Qur'an dan hadits. Ibn 

Kathir dalam al-Bidayah wa al-

Nihayah menyebutkan bahwa 

kekhawatiran akan hilangnya 

sebagian Al-Qur'an akibat gugurnya 

para huffaz dalam Perang Riddah 

dan Yamamah menjadi pendorong 

bagi upaya kodifikasi yang 

diprakarsai Abu Bakar2. Fenomena 

ini menunjukkan bahwa 

institusionalisasi pendidikan Islam 

bukan semata-mata evolusi natural, 

melainkan respons strategis terhadap 

ancaman eksistensial terhadap 

pelestarian teks suci. 

Ekspansi kekhalifahan yang 

mencakup wilayah dari Andalusia 

hingga Asia Tengah menciptakan 

 
2 Ibn Kathīr, Ismā‘īl bin ‘Umar. al-Bidāyah wa al-

Nihāyah. Tahqīq: ‘Alī Syīrī. Beirut: Dār Iḥyā’ al-

Turāth al-‘Arabī, 1988, jil. 6, hlm. 178. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

336 
 

tantangan pedagogis yang belum 

pernah dihadapi sebelumnya. Al-

Baladhuri dalam Futuh al-Buldan 

menguraikan bahwa keragaman etnis 

dan budaya populasi yang baru 

masuk Islam memerlukan adaptasi 

metodologis dalam transmisi 

keilmuan3. Kondisi ini menuntut 

pengembangan kerangka pendidikan 

yang mampu mengakomodasi 

keberagaman budaya tanpa 

mengompromikan integritas doktrin 

Islam. Umar ibn al-Khattab 

merespons tantangan ini dengan 

mengembangkan sistem 

desentralisasi edukatif yang 

mengirimkan para sahabat kompeten 

ke berbagai provinsi untuk 

membangun infrastruktur 

pembelajaran lokal4. 

Permasalahan variasi qira'at 

yang mencapai puncaknya pada 

masa Utsman ibn Affan 

menggambarkan urgensi 

standardisasi dalam sistem 

pendidikan Islam. Al-Bukhari dalam 

Sahih al-Bukhari meriwayatkan 

kegelisahan Hudzaifah ibn al-Yaman 

 
3 al-Balādzurī, Aḥmad bin Yaḥyā. Futūḥ al-

Buldān. Tahqīq: Ṣalāḥuddīn al-Munajjid. Kairo: 

Maktabah al-Nahḍah al-Miṣriyyah, 1956, hlm. 

134. 
4 Abū Yūsuf, Ya‘qūb bin Ibrāhīm. al-Kharāj. 

Tahqīq: Ṭaha ‘Abd al-Ra’ūf Sa‘d. Kairo: al-

Maktabah al-Azhariyyah li al-Turāth, 2000, hlm. 

189. 

terhadap potensi perpecahan umat 

akibat perbedaan bacaan Al-Qur'an5. 

Krisis ini mendorong implementasi 

solusi yang tidak hanya bersifat 

teknis-tekstual, tetapi juga pedagogis-

institusional melalui distribusi mushaf 

standar disertai dengan pelatihan 

para qari' di berbagai wilayah. 

Kontribusi Ali ibn Abi Thalib 

dalam pengembangan hermeneutika 

dan dialektika mencerminkan 

kekayaan intelektual yang telah 

dicapai pada periode ini. Al-Jahiz 

dalam al-Bayan wa al-Tabyin 

mencatat kemampuan luar biasa Ali 

dalam analisis linguistik dan 

argumentasi logis yang kemudian 

menjadi pondasi bagi perkembangan 

ilmu-ilmu rasional dalam tradisi 

Islam6. Pendekatan integratif yang 

dikembangkannya antara wahyu dan 

logika menunjukkan bahwa periode 

Khulafaur Rasyidin telah berhasil 

meletakkan dasar epistemologis yang 

kokoh bagi pengembangan sistem 

pendidikan Islam yang komprehensif. 

Signifikansi historis periode ini 

terletak pada penciptaan patokan 

institusional yang kemudian menjadi 

 
5 al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī, Kitāb Faḍā’il al-Qur’ān, Bāb Jam‘ al-

Qur’ān, no. hadis 4987. 
6 al-Jāḥiẓ, ‘Amr bin Baḥr. al-Bayān wa al-Tabyīn. 

Tahqīq: ‘Abd al-Salām Hārūn. Kairo: Maktabah 

al-Khānajī, 1975, jil. 1, hlm. 145. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

337 
 

template bagi pengembangan 

madrasah-madrasah dan universitas 

Islam pada periode selanjutnya. Ibn 

Khaldun dalam al-Muqaddimah 

mengidentifikasi periode Khulafaur 

Rasyidin sebagai foundational era 

yang menetapkan prinsip-prinsip 

dasar dalam metodologi 

pembelajaran Islam7. Analisis 

terhadap pola institusionalisasi 

pendidikan pada periode ini menjadi 

penting untuk memahami asal-usul 

intelektual sistem pendidikan Islam 

yang bertahan hingga era 

kontemporer. 

 

B. Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode 

studi historis-dokumenter. Data 

dikumpulkan melalui telaah 

mendalam terhadap sumber-sumber 

primer berupa kitab-kitab sejarah 

klasik Islam seperti Tarikh al-Rusul 

wa al-Muluk karya al-Tabari, al-

Bidayah wa al-Nihayah karya Ibn 

Katsir, Futuh al-Buldan karya al-

Baladzuri, dan Sahih al-Bukhari. Data 

sekunder berasal dari literatur 

akademik modern yang menganalisis 

 
7 Ibn Khaldūn, ‘Abd al-Raḥmān bin Muḥammad. 

al-Muqaddimah. Tahqīq: ‘Alī ‘Abd al-Wāḥid 

Wāfī. Kairo: Dār Nahḍat Miṣr, 2006, jil. 2, hlm. 

445. 

sejarah pendidikan Islam. Analisis 

dilakukan secara kronologis 

mengikuti periodisasi kepemimpinan 

setiap khalifah, dengan fokus pada 

kebijakan-kebijakan pendidikan, 

metodologi pembelajaran, dan 

dampak jangka panjang terhadap 

sistem pendidikan Islam. Pendekatan 

hermeneutik historis digunakan untuk 

menginterpretasi konteks dan makna 

kebijakan-kebijakan yang diambil 

dalam konteks sosio-politik masing-

masing periode.. 

 

C.Hasil Penelitian dan 

Pembahasan  

 

1. kondisi awal pengajaran Al-

Qur'an dan Hadits pada masa Abu 

Bakar as-Siddiq dan upaya 

standardisasi yang dilakukan 

 

1.1 Kondisi Pendidikan Al-Qur'an 

Pasca Wafat Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

 Menjelang akhir 

periode kenabian, komunitas Muslim 

telah memiliki sejumlah sahabat yang 

mencapai tingkat kemahiran tinggi 

dalam hafalan dan pembacaan Al-

Qur'an. Abu 'Ubaid dalam karyanya 

mencatat bahwa para sahabat yang 

tergolong al-Qurra' dari kalangan 

Muhajirin berjumlah sekitar lima belas 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

338 
 

orang, termasuk di dalamnya para 

khalifah yang empat, sementara dari 

kalangan Anshar terdapat lima orang 

yang memiliki kemampuan serupa8. 

Kondisi ini menggambarkan bahwa 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم telah berhasil 

membentuk generasi penghafal yang 

tersebar di berbagai kelompok 

masyarakat Madinah. Para sahabat 

ini tidak hanya menguasai hafalan 

secara sempurna, tetapi juga memiliki 

keahlian dalam seni tilawah dengan 

berbagai variasi qira'at yang 

diajarkan langsung oleh Nabi. 

Keberadaan para huffaz dan qurra' ini 

menjadi sumber daya manusia yang 

sangat berharga bagi keberlanjutan 

transmisi Al-Qur'an, meskipun sistem 

pembelajaran pada masa itu masih 

bersifat informal dan personal. 

Abdullah bin Mas'ud, sebagai salah 

satu qari terkemuka, kemudian 

menjadi rujukan dalam pengajaran 

Al-Qur'an karena penguasaannya 

yang mendalam terhadap bacaan 

dan pemahaman ayat-ayat suci9. 

Realitas ini menunjukkan bahwa 

pada akhir periode Rasulullah صلى الله عليه وسلم, 

 
8 Abu Ubaid al-Qasim bin Salam. Fadhā’il al-

Qur’ān. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991, 

hlm. 154. 
9  Ibnu Sa‘ad, Muhammad bin Sa‘ad. Al-Ṭabaqāt 

al-Kubrā. Tahqiq: Muhammad Abdul Qadir ‘Aṭā. 

Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990, jilid 3, 

hlm. 109. 

pondasi sumber daya manusia untuk 

pengembangan sistem pendidikan Al-

Qur'an yang lebih terstruktur telah 

tersedia, meski belum 

terinstitusionalisasi secara formal. 

 Setelah terpilihnya 

Abu Bakar sebagai khalifah 

pengganti Rasulullah صلى الله عليه وسلم ia 

menghadapi tantangan yang begitu 

besar, terutama ketika memerangi 

orang-orang yang murtad dan 

memerangi nabi palsu Musailamah 

Al-Kadzab pada perang Yamamah. 

Sehingga terbunuh banyak sekali 

para sahabat pada kedua perang 

tersebut, termasuk didalamnya lebih 

dari tujuhpuluh qurra’ dan huffaz. 

Kejadian tersebut membuat para 

sahabat resah dan takut hilangnya 

transmisi Al-Quran bersamaan 

dengan kematian para penghafalnya, 

berdasarkan urgensi itulah Umar bin 

Khattab menyarankan kepada Abu 

Bakar untuk melakukan kodifikasi 

terhadap Al-Quran sebagai bentuk 

penjagaan terhadapnya. Pada 

awalnya Abu Bakar ragu dan tidak 

setuju terhadap saran Umar karena 

takut melakukan inovasi didalam 

agama yang belum pernah dilakukan 

oleh Rasulullah صلى الله عليه وسلم sebelumnya, tapi 

Umar terus membujuk dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

339 
 

menjelaskan argumentasinya 

sehingga Abu Bakar setuju.   

 

1.2 Proses Kodifikasi Al-Qur'an  

 Abu Bakar menunjuk 

Zaid bin Tsabit selaku kordinator 

utama proyek kodifikasi Al-Quran, 

Penunjukan ini didasarkan pada 

pertimbangan kompetensi. Zaid tidak 

hanya memiliki kualifikasi sebagai 

hafiz yang menguasai seluruh teks 

Al-Quran, tapi termasuk juga salah 

seorang sahabat yang Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

tunjuk sebagai Kuttab al-wahy 

(sekertaris wahyu)10, konteks historis 

upaya penjagaan integritas Al-Qur’an 

pada era kenabian dilakukan melalui 

sistem dua jalur utama, yaitu hifz 

(hafalan) dan kitabah (pencatatan) 

secara stimultan. para sahabat yang 

terlibat menuliskan ayat-ayat Al-

Qur’an pada berbagai media yang 

tersedia pada masa itu, seperti 

pelepah kurma, batu tipis, tulang, 

maupun kulit hewan. Akan tetapi, 

catatan-catatan tersebut masih 

bersifat terpisah-pisah dan belum 

 
10 Al-Rumi, Fahd bin Abdurrahman. Jam’ul 

Qura’an fi Ahdi Al-Khulafa Al-Rasyidin. 

Madinah: Mujamma’ Malik Fahd li Tiba’ah Al-

Mushaf As-Syarif. 2010. Hlm. 19. 

dihimpun dalam satu mushaf yang 

lengkap dan sistematis11.  

 Metodologi yang 

ditempuh Zaid bin Tsabit dalam 

pelaksanaan kodifikasi Al-Qur'an 

mencerminkan suatu pendekatan 

sistematis yang menggabungkan dua 

pilar utama transmisi wahyu, yakni 

dokumentasi tertulis dan tradisi oral 

yang telah mapan12. Dalam dimensi 

dokumentasi, Zaid menetapkan 

protokol verifikasi yang sangat ketat 

terhadap fragmen-fragmen mushaf 

yang beredar di kalangan sahabat. 

Setiap naskah yang diajukan sebagai 

bahan rujukan harus memenuhi 

kriteria fundamental, yaitu keaslian 

pencatatan yang dilakukan secara 

langsung di hadapan Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

serta ketersediaan testimoni dari 

minimal dua orang saksi yang dapat 

memverifikasi proses penulisan 

tersebut13. 

 Lebih lanjut, Zaid 

juga menerapkan filter kronologis 

dengan hanya menerima teks-teks 

 
11 As-Sindi, Abu Tohir Abdul Qayyum. Jam’ul 

Qura’an fi Ahdi Al-Khulafa Al-Rasyidin. 

Madinah: Mujamma’ Malik Fahd li Tiba’ah Al-

Mushaf As-Syarif. 2010. Hlm. 25. 
12 al-Ṭabari, Muhammad bin Jarir. Jāmi‘ al-Bayān 

fī Ta’wīl al-Qur’ān. Tahqiq: Ahmad Muhammad 

Shakir. Beirut: Mu’assasat al-Risālah, 2000, jilid 

1, hlm. 78.. 
13 al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī, Kitab Faḍā’il al-Qur’ān, Bab Jam‘ al-

Qur’ān, hadis no. 4986. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

340 
 

yang bersumber dari al-'ardah al-

akhirah (presentasi terakhir), yakni 

bacaan yang telah ditetapkan secara 

definitif dan terbebas dari 

kemungkinan nasikh 

(penghapusan)14. Pendekatan dual-

source ini—yang mengintegrasikan 

dokumentasi fisik dengan hafalan 

kolektif para sahabat—menunjukkan 

kesadaran metodologis tinggi dalam 

menjaga integritas teks suci. Proses 

kurasi yang komprehensif ini tidak 

hanya memastikan akurasi tekstual, 

tetapi juga membangun fondasi 

epistemologis bagi standardisasi 

pembelajaran Al-Qur'an pada periode 

selanjutnya, di mana otentisitas dan 

uniformitas menjadi prasyarat utama 

dalam transmisi keilmuan15. 

 Kodifikasi Al-Qur'an 

pada masa Abu Bakar menciptakan 

revolusi metodologis dalam sistem 

pembelajaran dengan menghadirkan 

standar rujukan tunggal yang 

mengakhiri era fragmentasi tekstual 

di kalangan sahabat16. Ketersediaan 

 
14 al-Suyuthi, Jalaluddin. Al-Itqān fī ‘Ulūm al-

Qur’ān. Tahqiq: Muhammad Abu al-Faḍl 

Ibrahim. Kairo: al-Hay’ah al-Miṣriyyah al-

‘Āmmah li al-Kitāb, 1974, jilid 1, hlm. 206.06. 

 
15 al-Zurqani, Muhammad Abdul ‘Azhim. 

Manāhil al-‘Irfān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Kairo: 

Maṭba‘ah ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1943, jilid 1, 

hlm. 245. 
16 al-Zarkasyi, Badruddin Muhammad bin 

Abdullah. Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Tahqiq: 

mushaf resmi memungkinkan para 

huffaz melakukan verifikasi hafalan 

dengan tingkat akurasi yang lebih 

tinggi, sekaligus memfasilitasi transisi 

dari pembelajaran yang sepenuhnya 

mengandalkan tradisi oral menuju 

sistem yang mengintegrasikan 

dimensi tekstual dan hafalan17. 

Transformasi ini tidak hanya 

meningkatkan precision dalam 

transmisi ayat-ayat suci, tetapi juga 

mendemokratisasi akses 

pembelajaran Al-Qur'an bagi individu 

yang tidak memiliki kontak langsung 

dengan para huffaz senior. Dampak 

jangka panjang kodifikasi ini terlihat 

pada stimulasi kultur literasi di 

kalangan sahabat dan pembentukan 

metodologi ta'lim yang lebih 

sistematis, yang kemudian menjadi 

fondasi bagi pengembangan institusi 

pendidikan Islam pada periode 

Khulafaur Rasyidin selanjutnya18. 

1.3 Sistem Pengajaran Hadits pada 

Masa Abu Bakar 

  Periode 

kepemimpinan Abu Bakar ditandai 

 
Muhammad Abu al-Faḍl Ibrahim. Kairo: Dar 

Iḥyā’ al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1957, jilid 1, hlm. 

235. 
17 Ibnu Abi Dawud, Abdullah bin Sulaiman. Kitāb 

al-Maṣāḥif. Tahqiq: Muḥibbuddin Wa‘iẓ. Beirut: 

Dar al-Bashā’ir al-Islāmiyyah, 2002, hlm. 78. 
18 al-Qasthalani, Ahmad bin Muhammad. Laṭā’if 

al-Isyārāt li Funūn al-Qirā’āt. Kairo: al-Majlis 

al-A‘lā li al-Syu’ūn al-Islāmiyyah, 1972, jilid 1, 

hlm. 156.. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

341 
 

dengan kehati-hatian para sahabat 

dalam transmisi hadits, yang dikenal 

dengan konsep qillat al-riwayah 

(minimalisasi periwayatan)19. Sikap 

ini bukan disebabkan oleh keraguan 

terhadap nilai hadits, melainkan 

merupakan refleksi dari kesadaran 

teologis mendalam tentang tanggung 

jawab besar dalam menyampaikan 

sabda Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Abu Bakar 

sendiri mencontohkan prinsip kehati-

hatian ini dengan menerapkan sistem 

verifikasi dua arah, di mana setiap 

hadits yang akan diriwayatkan harus 

dikonfirmasi oleh minimal satu 

sahabat lain yang turut mendengar 

langsung dari Rasulullah20. 

Mekanisme verivikasi silang ini 

menciptakan budaya akademik yang 

mengutamakan akurasi daripada 

kuantitas, sehingga mencegah 

terjadinya distorsi atau rekayasa 

dalam matan hadits. hal 

menunjukkan bahwa integritas 

transmisi hadits menjadi prioritas 

utama dalam sistem pembelajaran 

periode ini. 

 
19 al-Ramahurmudzi, al-Hasan bin Abdurrahman. 

Al-Muḥaddits al-Fāṣil bayna al-Rāwi wa al-Wā‘ī. 

Tahqiq: Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib. Beirut: Dar 

al-Fikr, 1984, hlm. 145. 
20 Ibnu Katsir, Ismail bin Umar. Al-Bidāyah wa 

al-Nihāyah. Tahqiq: Ali Syiri. Beirut: Dar Iḥyā’ 

al-Turāth al-‘Arabi, 1988, jilid 6, hlm. 178. 

 Pembelajaran hadits 

pada masa Abu Bakar berlangsung 

melalui halaqah halaqah informal di 

Masjid Nabawi, di mana para sahabat 

berkumpul untuk berbagi 

pengetahuan dan memverifikasi 

pemahaman mereka tentang sunnah 

Rasulullah21 صلى الله عليه وسلم. Model pembelajaran 

ini bersifat dialogis dan partisipatif, 

dengan menerapkan sistem tanya 

jawab yang memungkinkan klarifikasi 

konteks historis dan aplikasi praktis 

dari setiap hadits. Sahabat-sahabat 

senior seperti Ali ibn Abi Thalib dan 

Ibnu Abbas berperan sebagai 

referensi utama dalam menjelaskan 

makna dan implikasi hukum dari 

berbagai riwayat, menciptakan 

hierarki keilmuan yang natural 

berdasarkan kedekatan dengan 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم dan kedalaman 

pemahaman22. Proses pembelajaran 

ini juga melibatkan dimensi 

kontekstual, di mana para sahabat 

tidak hanya menghafal matan hadits 

tetapi juga memahami asbab al-

wurud (latar belakang turunnya 

hadits) untuk memastikan aplikasi 

 
21 al-Khatib al-Baghdadi, Ahmad bin Ali. Tārīkh 

Baghdād. Tahqiq: Basyar Awwad Ma‘ruf. Beirut: 

Dar al-Gharb al-Islami, 2002, jilid 2, hlm. 89.. 
-Ibnu Sa‘ad, Muhammad bin Sa‘d. Al اب 22

Ṭabaqāt al-Kubrā, referensi sebelumnya, jilid 2, 

hlm. 156. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

342 
 

yang tepat dalam situasi kontemporer 

mereka. 

 

1.4 Upaya Standarisasi awal 

 Abu Bakar 

mengimplementasikan strategi 

desentralisasi edukatif dengan 

mengirim para sahabat yang memiliki 

kompetensi tinggi dalam Al-Qur'an 

dan hadits ke berbagai wilayah untuk 

menjadi mu'allimin dan mentransfer 

pengetahuan kepada masyarakat 

lokal23. Kebijakan ini mencerminkan 

visi sistemik tentang pentingnya 

hilirisasi pembelajaran di seluruh 

wilayah kekhalifahan yang terus 

mengalami ekspansi. Muadz ibn 

Jabal ditugaskan ke Yaman, Abu 

Musa al-Asy'ari ke Basrah, dan 

beberapa sahabat lainnya ke wilayah-

wilayah strategis dengan mandat 

khusus untuk membangun 

infrastruktur pendidikan dasar24. Para 

utusan ini tidak hanya berperan 

sebagai pengajar, tetapi juga sebagai 

pengawas yang memastikan kualitas 

transmisi keilmuan sesuai dengan 

 
23 al-Ṭabari, Muhammad bin Jarir. Tārīkh al-

Rusul wa al-Mulūk. Tahqiq: Muhammad Abu al-

Faḍl Ibrahim. Kairo: Dar al-Ma‘ārif, 1967, jilid 3, 

hlm. 267. 
24al-Baladzuri, Ahmad bin Yahya. Futūḥ al-

Buldān. Tahqiq: Ṣalāḥuddin al-Munajjid. Kairo: 

Maktabah al-Nahḍah al-Miṣriyyah, 1956, hlm. 

134. 

 

standar yang telah ditetapkan di 

Madinah. Sistem ini juga melibatkan 

koordinasi reguler antara pusat dan 

daerah melalui laporan berkala 

tentang perkembangan pembelajaran 

dan tantangan yang dihadapi dalam 

implementasi kurikulum dasar. 

 Masa kepemimpinan 

Abu Bakar berhasil meletakkan 

fondasi institusional yang penting 

untuk perkembangan sistem 

pendidikan Islam selanjutnya, dengan 

menjadikan masjid sebagai pusat 

pembelajaran yang multifungsi25. 

Transformasi masjid dari sekadar 

tempat ibadah menjadi lembaga 

edukatif komprehensif mencerminkan 

integrasi antara dimensi spiritual dan 

intelektual dalam paradigma Islam. 

Abu Bakar juga mengembangkan 

sistem i'dad al-mu'allimin (Pembinaan 

guru) dengan memberikan latihan 

khusus kepada calon pengajar 

tentang metodologi yang efektif 

dalam mengajarkan Al-Qur'an dan 

hadits26. Lebih signifikan lagi, periode 

ini menyaksikan awal mula 

pembentukan kurikulum terstruktur 

 
25 Ibnu al-Atsir, Ali bin Abi al-Karam. Al-Kāmil fī 

al-Tārīkh. Tahqiq: Umar Abdul Salam Tadmuri. 

Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1997, jilid 2, hlm. 

198. 
-al-Jahiz, Amr bin Bahr. Al-Bayān wa al ا 26

Tabyīn. Tahqiq: Abdul Salam Harun. Kairo: 

Maktabah al-Khanji, 1975, jilid 1, hlm. 89. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

343 
 

yang mencakup tahfiz Al-Qur'an, 

pemahaman hadits, dan penguasaan 

bahasa Arab sebagai syarat dasar 

bagi setiap Muslim. Pondasi ini 

kemudian menjadi template yang 

diadopsi dan dikembangkan lebih 

lanjut oleh khalifah-khalifah 

berikutnya dalam membangun sistem 

pendidikan yang lebih kompleks dan 

institusional. 

 

2. Sistem dan Metode 

Pengorganisasian Pendidikan Al-

Qur'an dan Hadits oleh Umar ibn 

al-Khattab 

2.1 Reformasi Sistem Pendidikan 

Umar ibn al-Khattab 

 Kepemimpinan Umar 

bin Khattab menandai era baru dalam 

pembuatan konsep Pendidikan islam, 

Dimana pembelajaran tidak hanya 

terbatas pada dimensi ritual semata, 

tapi diperluas menjadi sistem yang 

mengintergrasikan aspek keagamaan 

dengan keterampilan praktis yang 

dibutuhkan dalam kehidupan 

bernegara27. Umar sangat paham 

bahwa ekspansi wilayah kekhilafahan 

dimasanya yang begitu pesat 

memerlukan generasi muslim yang 

 
27 al-Ṭabari, Muhammad bin Jarir. Tārīkh al-

Rusul wa al-Mulūk. Tahqiq: Muhammad Abu al-

Faḍl Ibrahim. Kairo: Dar al-Ma‘ārif, 1967, jilid 4, 

hlm. 126. 

tidak hanya menguasai Qur’an dan 

hadits tapi juga memiliki kemampuan 

administratif, militer dan ekonomi 

untuk mengelola wilayah yang 

semakin luas. Visi komperhensif ini 

tercermin dalam perkataannya yang 

terkenal: "Ajarkanlah anak-anak 

kalian berenang, memanah, dan 

berkuda, serta ajarkanlah mereka 

hal-hal yang baik"28. Pendekatan ini 

menunjukkan bahwa Umar melihat 

pendidikan sebagai instrumen 

pembangunan peradaban yang 

komprehensif, bukan sekadar transfer 

pengetahuan agama. Integrasi antara 

pembelajaran Al-Qur'an dengan 

pelatihan keterampilan praktis ini 

menjadi ciri khas kebijakan edukatif 

Umar yang membedakannya dari 

periode sebelumnya, di mana fokus 

masih tertuju pada pelestarian dan 

transmisi teks-teks suci. 

 Inovasi paling 

signifikan dalam reformasi pendidikan 

Umar terletak pada pembentukan 

struktur administratif yang sistematis 

untuk mengelola aktivitas 

pembelajaran di seluruh wilayah 

kekhalifahan. Umar mengangkat 

pengawas khusus yang bertugas 

 
28 Ibnu Sa‘d, Muhammad bin Sa‘d. Al-Ṭabaqāt 

al-Kubrā. Tahqiq: Muhammad Abdul Qadir ‘Aṭā. 

Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990, jilid 3, 

hlm. 287. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

344 
 

mengawasi kualitas pengajaran di 

berbagai provinsi, menciptakan 

sistem koordinasi vertikal antara 

pusat dan daerah yang belum pernah 

ada sebelumnya29. Komitmen serius 

terhadap pendidikan juga terlihat dari 

alokasi anggaran khusus dari baitul 

mal untuk membiayai gaji para 

mu'allim, pengadaan bahan 

pembelajaran, dan pembangunan 

fasilitas pendidikan30. Kebijakan ini 

menunjukan paradigma baru yang 

menjadikan pendidikan sebagai 

investasi strategis negara, bukan lagi 

tanggung jawab individual atau 

komunal semata. Sistem ini juga 

melibatkan mekanisme pelaporan 

berkala dari para gubernur tentang 

perkembangan pendidikan di wilayah 

mereka, memungkinkan Umar untuk 

melakukan evaluasi dan penyesuaian 

kebijakan secara responsif. Struktur 

administratif ini kemudian menjadi 

rancangan dasar bagi sistem 

pendidikan yang lebih kompleks pada 

periode Umayyah dan Abbasiyah31. 

 
29 al-Baladzuri, Ahmad bin Yahya. Futūḥ al-

Buldān. Tahqiq: Ṣalāḥuddin al-Munajjid. Kairo: 

Maktabah al-Nahḍah al-Miṣriyyah, 1956, hlm. 

198. 
30 Abu Yusuf, Ya‘qub bin Ibrahim. Al-Kharāj. 

Tahqiq: Ṭaha ‘Abd al-Ra’uf Sa‘d. Kairo: al-

Maktabah al-Azhariyyah li al-Turāth, 2000, hlm. 

134. 
31 al-Maqrizi, Taqiyuddin Ahmad. Al-Khiṭaṭ al-

Maqrīziyyah. Tahqiq: Muhammad Zainahum & 

2.2 Ekspansi Pembelajaran Al-Qur'an 

 Bentuk implementasi 

program ambisius Umar bin Khattab 

Adalah dengan mencetak huffaz di 

setiap wilayah kekhalifahan melalui 

sistem rekrutmen yang terstruktur 

dan pemberian insentif yang menarik. 

Program ini dimulai dengan 

penetapan target kuantitatif, dimana 

setiap provinsi diwajibkan memiliki 

minimal sepuluh huffaz yang telah 

lulus verifikasi kualitas dari pusat32. 

Proses seleksi calon huffaz dilakukan 

secara berjenjang, dimulai dari 

tingkat lokal oleh para mu'allim 

setempat, kemudian dilanjutkan 

dengan ujian komprehensif yang 

melibatkan sahabat senior sebagai 

penguji. Yang menarik dari kebijakan 

Umar adalah pemberian tunjangan 

khusus bagi para huffaz dari Baitul 

mal (kas negara), suatu terobosan 

yang mengangkat status sosial 

penghafal Al-Qur'an dan memotivasi 

lebih banyak orang untuk menekuni 

bidang ini33. Sistem insentif ini tidak 

hanya bersifat material, tetapi juga 

mencakup hak istimewa sosial seperti 
 

Madiḥah al-Syarqawi. Kairo: Maktabah Madbuli, 

1998, jilid 2, hlm. 78. 
32 Ibnu Katsir, Ismail bin Umar. Al-Bidāyah wa al-
Nihāyah. Tahqiq: Ali Syiri. Beirut: Dar Iḥyā’ al-
Turāth al-‘Arabi, 1988, jilid 7, hlm. 145. 
33 al-Żahabi, Syamsuddin Muhammad. Siyar A‘lām 
al-Nubalā’. Tahqiq: Syu‘aib al-Arna’uth. Beirut: 
Mu’assasat al-Risālah, 1985, jilid 1, hlm. 398. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

345 
 

prioritas dalam pengangkatan 

sebagai imam masjid atau guru di 

daerah-daerah baru. Pendekatan ini 

berhasil menciptakan kultur yang 

menghargai hafalan Al-Qur'an 

sebagai prestasi akademik dan 

spiritual tertinggi, sekaligus 

memastikan ketersediaan sumber 

daya manusia yang kompeten untuk 

mengajarkan Al-Qur'an di wilayah-

wilayah yang terus bertambah34. 

2.3 Sistematisasi Transmisi Hadits 

 Umar ibn al-Khattab 

mengembangkan sistem kontrol 

kualitas yang ketat dalam transmisi 

hadits melalui kebijakan taqyid ar-

riwayah (pembatasan periwayatan), 

yang bertujuan memastikan hanya 

perawi yang benar-benar kompeten 

dan terpercaya yang dapat 

menyebarkan hadits35. Kebijakan ini 

lahir dari keprihatinan Umar terhadap 

potensi pencampuran antara sabda 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم   dengan pendapat 

personal para sahabat, terutama 

seiring dengan masuknya penduduk 

baru yang belum memiliki 

pemahaman mendalam tentang 

 
34 Ibnu al-Jauzi, Abdurrahman bin Ali. Al-
Muntaẓam fī Tārīkh al-Mulūk wa al-Umam. 
Tahqiq: Muhammad ‘Aṭā & Mustafa ‘Aṭā. Beirut: 
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1992, jilid 5, hlm. 67. 
35 al-Ramahurmudzi, al-Hasan bin Abdurrahman. 

Al-Muḥaddits al-Fāṣil bayna al-Rāwī wa al-Wā‘ī. 

Tahqiq: Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib. Beirut: Dar 

al-Fikr, 1984, hlm. 278. 

tradisi Islam. Sistem seleksi yang 

diterapkan melibatkan evaluasi 

komprehensif terhadap tiga aspek 

utama: kapasitas hafalan, a’dalah 

(integritas moral), dan pemahaman 

kontekstual terhadap hadits yang 

diriwayatkan36. Umar bahkan tidak 

ragu menginterogasi sahabat senior 

seperti Abu Hurairah ketika merasa 

kuantitas hadits yang 

diriwayatkannya terlalu banyak, 

menunjukkan konsistensi dalam 

menerapkan standar kualitas tanpa 

memandang status sosial perawi. 

Pendekatan ini juga melibatkan 

sistem verivikasi silang, di mana 

setiap hadits yang beredar harus 

dapat dikonfirmasi oleh minimal dua 

perawi independen sebelum diterima 

sebagai referensi dalam pengambilan 

keputusan hukum37. Kebijakan ini, 

meskipun kontroversial, berhasil 

menjaga kemurnian hadits dan 

mencegah penyebaran riwayat-

riwayat yang diragukan validitasnya38. 

 
36 Ibnu Ḥajar al-‘Asqalani, Ahmad bin Ali. Fatḥ 

al-Bārī Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Tahqiq: 

Muḥibbuddin al-Khaṭib. Kairo: Dar al-Ma‘rifah, 

1959, jilid 1, hlm. 194. 
37 al-Khaṭib al-Baghdadi, Ahmad bin Ali. Al-

Kifāyah fī ‘Ilm al-Riwāyah. Tahqiq: Abu Abdullah 

al-Surqi. Madinah: al-Maktabah al-‘Ilmiyyah, 

1969, hlm. 165. 
38 al-Żahabi, Syamsuddin Muhammad. Siyar 

A‘lām al-Nubalā’, referensi sebelumnya, jilid 1, 

hlm. 378. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

346 
 

 Inovasi signifikan 

dalam sistem pembelajaran hadits 

pada masa Umar adalah pengenalan 

klasifikasi tematik yang memudahkan 

para pelajar untuk memahami dan 

mengaplikasikan hadits dalam 

konteks yang sesuai. Umar 

menginstruksikan para mu'allim untuk 

mengelompokkan hadits berdasarkan 

tema-tema praktis seperti ibadah, 

muamalah, akhlak, dan 

kepemimpinan, menciptakan struktur 

pembelajaran yang lebih sistematis 

dibandingkan pendekatan kronologis 

yang sebelumnya dominan39. Metode 

pembelajaran yang dikembangkan 

juga menekankan pemahaman 

kontekstual, di mana setiap hadits 

diajarkan bersama dengan asbab al-

wurud dan situasi historis yang 

melatar belakanginya. Para pelajar 

tidak hanya diminta menghafal matan 

hadits, tetapi juga memahami hikmah 

dan aplikasi praktisnya dalam 

kehidupan sehari-hari40. Pendekatan 

pedagogis ini dilengkapi dengan 

sistem diskusi interaktif dalam 

halaqah-halaqah ilmu, di mana para 

 
39 Ibnu ‘Abd al-Barr, Yusuf bin Abdullah. Jāmi‘ 

Bayān al-‘Ilm wa Faḍlih. Tahqiq: Abu al-Asybal 

al-Zuhairi. Saudi Arabia: Dar Ibn al-Jauzi, 1994, 

jilid 1, hlm. 142. 
40 al-Ṭabari, Muhammad bin Jarir. Tārīkh al-

Rusul wa al-Mulūk, referensi sebelumnya, jilid 4, 

hlm. 287. 

peserta didik dapat mengajukan 

pertanyaan dan mendiskusikan 

relevansi hadits dengan 

permasalahan kontemporer. Umar 

juga mempelopori penggunaan 

analogi dan contoh konkret dalam 

menjelaskan hadits-hadits yang 

kompleks, menciptakan metodologi 

pembelajaran yang lebih mudah 

diakses bagi berbagai kalangan. 

 

3. Kontribusi Utsman ibn Affan 

dalam Kodifikasi Mushaf dan 

Pengaruhnya terhadap 

Sistematisasi Pembelajaran Al-

Qur'an 

 

3.1 Kodifikasi Mushaf Utsmani dan 

Metodologinya 

 Era kepemimpinan 

Utsman bin Affan dihadapkan sebuah 

permasalahan serius yang belum 

pernah dihadapi oleh dua khalifah 

sebelumnya, terjadi ketegangan antar 

komunitas muslim di berbagai 

wilayah kekhilafahan yang 

disebabkan perbedaan qira’at. 

Masalah ini mencapai puncaknya 

Ketika pasukan gabungan dari Syam 

dan Irak di misi penaklukan 

Azerbaijan dan Armenia saling 

mengklaim qira’at yang paling 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

347 
 

benar41. Hudzaifah ibn al-Yaman, 

yang menyaksikan langsung potensi 

perpecahan ini, segera melaporkan 

kepada Utsman dengan ungkapan 

yang menggetarkan: "Ya Amir al-

Mu'minin, segeralah bertindak 

sebelum umat ini berselisih dalam 

kitab mereka sebagaimana orang-

orang Yahudi dan Nasrani 

berselisih"42. Konflik ini bukan 

sekadar masalah teknis bacaan, 

melainkan mencerminkan risiko 

perpecahan identitas keagamaan 

yang dapat mengancam kestabilan 

politik dan spiritual kekhalifahan. 

Situasi semakin kompleks karena 

setiap wilayah memiliki sahabat 

senior yang mengajarkan qira'at 

berbeda berdasarkan apa yang 

mereka dengar langsung dari 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم, sehingga masing-

masing merasa memiliki legitimasi 

yang kuat43. Kondisi ini mendesak 

Utsman untuk mengambil keputusan 

strategis yang dapat mempersatukan 

umat tanpa menafikan otoritas para 

 
41 Al-Bukhari, Muhammad bin Isma‘il, Shahih al-

Bukhari, Kitab Fadhā’il al-Qur’ān, Bab Jama‘ al-

Qur’ān, No. Hadis 4987. 
42 Ibn Abi Dawud, ‘Abdullah bin Sulaiman, Kitab 

al-Mashāhif, tahqiq Muhibb al-Din Wa‘izh 

(Beirut: Dar al-Bashā’ir al-Islamiyyah, 2002), h. 

89.  
43 Al-Tabari, Muhammad bin Jarir, Jāmi‘ al-

Bayān fī Ta’wīl al-Qur’ān, tahqiq Ahmad 

Muhammad Shakir (Beirut: Mu’assasah al-

Risālah, 2000), jil. 1, h. 124. 

sahabat yang telah berkontribusi 

dalam pelestarian Al-Qur'an. 

 Utsman merespons 

krisis ini dengan membentuk komisi 

kodifikasi yang dipimpin kembali oleh 

Zaid ibn Tsabit, dengan dukungan 

tiga anggota tambahan dari suku 

Quraisy: Abdullah ibn az-Zubair, Sa'id 

ibn al-'As, dan Abdurrahman ibn al-

Harits ibn Hisyam44. Komposisi tim ini 

mencerminkan strategi politik yang 

cerdas, di mana Utsman 

mengombinasikan keahlian teknis 

dan pengalaman Zaid dengan 

representasi suku Quraisy untuk 

memastikan legitimasi dan 

penerimaan yang luas. Metodologi 

yang diterapkan berbeda dari 

kodifikasi Abu Bakar, karena kali ini 

fokusnya adalah standardisasi dari 

mushaf yang sudah ada, bukan 

pengumpulan dari berbagai sumber45. 

Tim ini menggunakan mushaf Abu 

Bakar sebagai acuan utama, 

kemudian melakukan proses seleksi 

terhadap variasi qira'at yang beredar 

dengan kriteria utama: 

mengutamakan dialek Quraisy 

 
44 Ibn Hajar al-‘Asqalani, Ahmad bin ‘Ali, Fath 

al-Bari Syarh Shahih al-Bukhari, tahqiq Muhibb 

al-Din al-Khatib (Kairo: Dar al-Ma‘rifah, 1959), 

jil. 9, h. 89. 
45 Al-Suyuti, Jalal al-Din, Al-Itqan fī ‘Ulūm al-

Qur’ān, tahqiq Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim 

(Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Āmmah lil-

Kitāb, 1974), jil. 1, h. 234. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

348 
 

sebagai lughat al-Qur'an yang paling 

otentik. Proses ini melibatkan diskusi 

intensif untuk setiap ayat yang 

memiliki variasi bacaan, dengan 

keputusan final diambil berdasarkan 

konsensus tim dan rujukan kepada 

mushaf induk46. Yang revolusioner 

adalah keputusan untuk 

menghilangkan titik dan harakat 

dalam penulisan, memungkinkan 

fleksibilitas bacaan dalam batas-

batas yang dapat diterima, sekaligus 

mencegah ketergantungan pada satu 

qira'at yang terlalu kaku47. 

 Setelah kodifikasi 

selesai, Utsman 

mengimplementasikan strategi 

distribusi yang komprehensif dengan 

mengirimkan mushaf resmi ke lima 

kota utama: Makkah, Madinah, 

Basrah, Kufah, dan Damaskus, 

masing-masing disertai dengan qari' 

yang telah dilatih khusus untuk 

mengajarkan bacaan yang telah 

distandarkan48. Kebijakan yang 

paling kontroversial adalah perintah 

pembakaran semua mushaf pribadi 

 
46 Al-Zarqani, Muhammad ‘Abd al-‘Azim, 

Manāhil al-‘Irfān fī ‘Ulūm al-Qur’ān (Kairo: 

Mathba‘ah ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1943), jil. 1, h. 

298. 
47 Al-Dani, ‘Utsman bin Sa‘id, Al-Muhkam fī 

Naqt al-Mashāhif, tahqiq ‘Izzah Hasan 

(Damaskus: Dar al-Fikr, 1997), h. 67. 
48 Ibn Abi Dawud, ‘Abdullah bin Sulaiman, Kitab 

al-Mashāhif, op.cit., h. 145. 

yang tidak sesuai dengan standar 

yang telah ditetapkan, suatu tindakan 

yang menimbulkan reaksi beragam di 

kalangan sahabat. namun secara 

bertahap mereka memahami urgensi 

unifikasi untuk menjaga persatuan 

umat49. Proses distribusi ini juga 

melibatkan training intensif bagi para 

mu'allim lokal untuk memastikan 

transisi yang lancar dari sistem 

pembelajaran lama ke sistem baru. 

Utsman bahkan mengirim pengawas 

khusus untuk memastikan 

implementasi yang konsisten di 

seluruh wilayah, menciptakan sistem 

quality control yang ketat dalam 

pelaksanaan standardisasi50. Strategi 

ini terbukti berhasil menciptakan 

keseragaman dalam pembelajaran 

Al-Qur'an yang bertahan hingga hari 

ini. 

3.2 Transformasi Sistem 

Pembelajaran Al-Qur'an 

 Kodifikasi mushaf 

Utsmani menghasilkan transformasi 

fundamental dalam paradigma 

pembelajaran Al-Qur'an, dari sistem 

yang mengakomodasi multiple qira'at 

 
49  Ibn Sa‘d, Muhammad bin Sa‘d, Al-Tabaqāt al-

Kubrā, tahqiq Muhammad ‘Abd al-Qadir ‘Atha 

(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990), jil. 2, 

h. 445. 
50 Al-Tabari, Muhammad bin Jarir, Tārīkh al-

Rusul wa al-Mulūk, tahqiq Muhammad Abu al-

Fadl Ibrahim (Kairo: Dar al-Ma‘ārif, 1967), jil. 5, 

h. 67. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

349 
 

menuju pendekatan yang terpusat 

pada satu standar bacaan. 

Perubahan ini memaksa para 

mu'allim untuk merubah metodologi 

pengajaran mereka, karena 

sebelumnya mereka bebas 

mengajarkan variasi qira'at yang 

dikuasai berdasarkan transmisi 

langsung dari para sahabat51. 

Revolusi metodologis ini mencakup 

pengembangan teknik pedagogis 

baru yang menekankan konsistensi 

bacaan, di mana setiap 

penyimpangan dari mushaf resmi 

dianggap sebagai kesalahan yang 

harus dikoreksi. Para pengajar juga 

harus mengadaptasi sistem hafalan 

mereka untuk mengakomodasi 

bacaan yang telah distandarkan, 

sebuah proses yang memerlukan 

waktu dan dedikasi tinggi52. Yang 

menarik adalah munculnya kultur 

pembelajaran yang lebih disiplin, di 

mana akurasi terhadap mushaf 

Utsmani menjadi indikator utama 

kualitas hafalan seseorang. 

Transformasi ini juga memunculkan 

kebutuhan akan materi pembelajaran 

 
51 Al-Qasthalani, Ahmad bin Muhammad, 

Lathā’if al-Isyārāt li Funūn al-Qirā’āt (Kairo: al-

Majlis al-A‘lā li al-Syu’ūn al-Islamiyyah, 1972), 

jil. 1, h. 189. 
52 Al-Zarkasyi, Badr al-Din Muhammad bin 

‘Abdullah, Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān, tahqiq 

Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim (Kairo: Dar 

Ihyā’ al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1957), jil. 1, h. 298. 

pendukung seperti panduan bacaan 

dan aturan-aturan tajwid yang 

disesuaikan dengan standar baru, 

menciptakan ekosistem pembelajaran 

yang lebih komprehensif dan 

terstruktur53. 

 Implementasi mushaf 

Utsmani di berbagai wilayah 

kekhalifahan memerlukan strategi 

sosialisasi yang rumit, mengingat 

setiap daerah memiliki tradisi 

pembelajaran yang sudah mengakar 

dan tokoh-tokoh lokal yang 

berpengaruh. Utsman mengadopsi 

pendekatan bertahap dengan 

memprioritaskan sosialisasi di pusat-

pusat kota besar terlebih dahulu, 

kemudian secara bertahap 

menyebarkan ke daerah-daerah 

lainya54. Strategi yang diterapkan 

dengan merangkul sahabat-sahabat 

senior di setiap wilayah untuk 

menjadi advocate bagi mushaf baru, 

memanfaatkan senioritas mereka 

untuk meyakinkan masyarakat. Di 

Kufah, misalnya, Utsman bekerja 

sama dengan Abdullah ibn Mas'ud, 

sedangkan di Basrah dukungan Abu 

 
53 Ibn al-Jazari, Muhammad bin Muhammad, Al-

Nasyr fī al-Qirā’āt al-‘Asyr, tahqiq ‘Ali 

Muhammad al-Dibā‘ (Kairo: al-Mathba‘ah al-

Tijāriyyah al-Kubrā, 1949), jil. 1, h. 78. 
54 Al-Baladzuri, Ahmad bin Yahya, Futūh al-

Buldān, tahqiq Shalah al-Din al-Munajjid (Kairo: 

Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, 1956), h. 289. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

350 
 

Musa al-Asy'ari sangat membantu 

proses sosialisasi55. Strategi 

komunikasi yang paling efektif adalah 

penekanan pada manfaat praktis 

unifikasi, seperti kemudahan dalam 

shalat berjamaah antar wilayah dan 

eliminasi konflik yang dapat 

memecah belah umat. 

 

3.3 Dampak Jangka Panjang 

terhadap Pendidikan Islam 

 Kodifikasi mushaf 

Utsmani menghasilkan transformasi 

epistemologis fundamental yang 

membentuk orthodoksi pembelajaran 

Al-Qur'an sebagai standar rujukan 

tunggal bagi seluruh umat Islam 

hingga saat ini, menciptakan 

kerangka teologis yang 

menempatkan mushaf Utsmani 

sebagai rujukan resmi yang tidak 

dapat diganggu gugat56. 

Paradoksnya, standardisasi ini justru 

memicu perkembangan ilmu qira'at 

yang lebih kompleks, karena mushaf 

yang ditulis tanpa titik dan harakat 

memberikan ruang interpretasi yang 

 
55 Ibn al-Jauzi, ‘Abd al-Rahman bin ‘Ali, Al-

Muntazham fī Tārīkh al-Mulūk wa al-Umam, 

tahqiq Muhammad ‘Atha dan Mustafa ‘Atha 

(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1992), jil. 5, 

h. 134. 
56 Muhammad ‘Abd al-‘Azim al-Zarqani, 

Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an (Kairo: 

Mathba‘ah ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1943), jil. 1, 

hlm. 387. 

memungkinkan pengembangan 

keragaman qira'at yang sah dalam 

kerangka rasm Utsmani, melahirkan 

tradisi qira'at sab'ah yang kemudian 

diperluas menjadi qira'at 'asyroh, 

sekaligus mendorong sistematisasi 

ilmu tajwid dari yang sebelumnya 

diajarkan secara spontan menjadi 

kaidah-kaidah eksplisit57. 

Keberhasilan model Utsman—

meliputi pembentukan komisi ahli, 

penetapan standar, distribusi 

material, dan pelatihan 

pelaksanaan—kemudian menjadi 

rancangan bagi sistematisasi 

pendidikan Islam pada periode 

selanjutnya, seperti dalam kodifikasi 

hadits pada masa Umayyah dan 

Abbasiyah, serta menjadi blueprint 

bagi pengembangan institusi-institusi 

pendidikan Islam yang lebih 

kompleks seperti Baitul Hikmah di 

Baghdad, Universitas al-Azhar di 

Kairo, dan madrasah-madrasah 

Nizamiyah58. Fondasi metodologis 

yang paling signifikan adalah 

terciptanya kultur penjaminan mutu 

dan pengintegrasian antara 

 
57 Ibn al-Jazari, Muhammad ibn Muhammad, al-

Nashr fi al-Qira’at al-‘Ashr, ed. ‘Ali Muhammad 

al-Dabba‘ (Kairo: al-Matba‘ah al-Tijariyyah al-

Kubra, 1949), jil. 1, hlm. 134. 
58 Ibn Khaldun, ‘Abd al-Rahman ibn Muhammad, 

al-Muqaddimah, ed. ‘Ali ‘Abd al-Wahid Wafi 

(Kairo: Dar Nahdat Misr, 2006), jil. 2, hlm. 567. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

351 
 

pelestarian tradisi (muhafazah 'ala al-

qadim al-salih) dengan adaptasi 

kontekstual (akhdz bi al-jadid al-

aslah), yang menjadi karakteristik 

utama sistem pendidikan Islam 

hingga periode modern59. 

 

4. peran Ali ibn Abi Thalib dalam 

pengembangan metodologi 

pengajaran dan pemahaman teks-

teks keagamaan 

4.1 Kontribusi Ali dalam Metodologi 

pembelajaran 

 

 Masa Kepemimpinan 

Ali bin Abi Thalib berlangsung dalam 

keadaan penuh tantangan, Dimana 

kekhalifahan dihadapkan perpecahan 

politik akibat perang jamal dan siffin 

yang sangat berdampak terhadap 

sistem Pendidikan islam. Ali 

menghadapi dilema kompleks dalam 

mempertahankan keberlangsungan 

sistem Pendidikan sambil mengatasi 

perpecahan politik, termasuk 

munculnya kelompok-kelompok 

ekstrimis seperti Khawarij yang 

mengembangkan pemahaman 

agama yang kaku60, ditambah 

 
59 al-Maqrizi, Taqi al-Din Ahmad, al-Khitat al-

Maqriziyyah, ed. Muhammad Zaynhum & 

Madiha al-Sharqawi (Kairo: Maktabah Madbuli, 

1998), jil. 3, hlm. 189. 
60 al-Ṭabarī, Muḥammad bin Jarīr. Tārīkh al-

Rusul wa al-Mulūk. Tahqīq: Muḥammad Abū al-

ekspansi Islam yang telah membawa 

umat bersentuhan dengan faham 

filosofis dan teologis dari peradaban 

Persia, Bizantium, dan India yang 

menuntut pengembangan metodologi 

pembelajaran yang lebih mendalam 

untuk mengkombinasikan warisan 

keilmuan islam dengan pengaruh 

eksternal tanpa kehilangan identitas 

aslinya61. 

 Ali mengembangkan 

pendekatan hermeneutik yang 

revolusioner dengan menekankan 

pentingnya memahami makna dibalik 

literal text melalui metodologi ta’wil, 

Sekaligus memperkenalkan sistem 

dialog dalam pembelajaran islam62. 

Inovasi pedagogisnya terlihat dalam 

pengunaan metode Socratic 

questioning dan sistem pembelajaran 

yang bersifat dialogis-interaktif, 

sebagaimana tercermin dalam 

kisahnya yang masyhur di peristiwa 

Tahkim. Ali juga mengembangkan 

tradisi jadal (dialektika) seperti ketika 

ia mengutus Ibnu Abbas kepada 

kaum Haruriyah, yang tidak sekedar 

 
Faḍl Ibrāhīm. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 1967, jil. 5, 

hlm. 134. 
61 Ibn Abī al-Ḥadīd, ‘Abd al-Ḥamīd bin 

Hibatullāh. Syarḥ Nahj al-Balāghah. Tahqīq: 

Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm. Kairo: Dār 

Iḥyā’ al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1959, jil. 1, hlm. 

289. 
62 al-Kulaynī, Muḥammad bin Ya‘qūb. al-Kāfī. 

Tahqīq: ‘Alī Akbar al-Ghifārī. Teheran: Dār al-

Kutub al-Islāmiyyah, 1968, jil. 1, hlm. 213. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

352 
 

debat akademik, melainkan 

instrument epistemologis untuk 

mencapai kebenaran melalui 

konfrontasi ide-ide yang berbeda, 

melibatkan teknik-teknik argumentasi 

kompleks seperti qiyas, istidlal, dan 

istiqra' yang kemudian menjadi 

fondasi bagi pengembangan ilmu 

mantiq dalam tradisi Islam63.   

 

4.2 Sistematisasi Ilmu Pengetahuan 

dan Kurikulum 

 

 Ali memperkenalkan 

pendekatan revolusioner dalam 

pembelajaran Al-Qur'an melalui 

metode analisis linguistik yang 

mendalam, yang kemudian dikenal 

sebagai manhaj al-tahlil al-lughawi. 

Keunggulan Ali dalam penguasaan 

bahasa Arab, sebagaimana dicatat 

oleh al-Jahiz dalam al-Bayan wa al-

Tabyin, memungkinkannya 

mengembangkan teknik 

pembelajaran yang menekankan 

pemahaman struktur gramatikal dan 

makna kontekstual setiap ayat64. 

Metodologi ini tidak sekadar 

mengajarkan hafalan, melainkan 

 
63 al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad. al-

Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Beirut: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 1993, jil. 1, hlm. 67. 
64 Al-Jahiz, 'Amr ibn Bahr, al-Bayan wa al-

Tabyin, tahqiq 'Abd al-Salam Harun (Kairo: 

Maktabah al-Khanji, 1975), jil. 1, hlm. 145. 

mendorong para pelajar untuk 

memahami hubungan antar kata, 

pola sintaksis, dan dimensi semantik 

yang terkandung dalam teks suci. Ali 

kerap menggunakan pendekatan 

komparatif dengan menganalisis 

penggunaan kata yang sama dalam 

ayat-ayat berbeda, menciptakan 

pemahaman yang komprehensif 

tentang konsep-konsep Al-Qur'an. 

Pendekatan ini kemudian menjadi 

fondasi bagi perkembangan ilmu 

tafsir dan balaghah pada periode 

selanjutnya, sebagaimana 

dikonfirmasi oleh Ibn Qutaybah dalam 

Ta'wil Mukhtalaf al-Hadits65. 

 Dalam ranah 

pembelajaran hadits, Ali 

mengembangkan sistem klasifikasi 

tematik yang inovatif dengan 

mengelompokkan riwayat 

berdasarkan konteks aplikasi praktis 

dan implikasi hukumnya. Metode 

yang dikembangkannya mencakup 

analisis sanad dan matan secara 

serentak, di mana setiap hadits tidak 

hanya dinilai dari aspek kualitas 

periwayatan, tetapi juga dari 

relevansinya dengan situasi 

kontemporer. Al-Khatib al-Baghdadi 

 
65 Ibn Qutaybah, 'Abdullah ibn Muslim, Ta'wil 

Mukhtalaf al-Hadits, tahqiq Muhammad Zahri al-

Najjar (Kairo: Maktabah al-Kulliyyat al-

Azhariyyah, 1966), hlm. 89. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

353 
 

dalam al-Kifayah fi 'Ilm al-Riwayah 

mencatat bahwa Ali memiliki 

kebiasaan menjelaskan latar 

belakang historis (asbab al-wurud) 

setiap hadits sebelum menguraikan 

kandungan hukum atau hikmahnya66. 

Pendekatan pedagogis ini melibatkan 

diskusi interaktif yang mendorong 

para peserta didik untuk mengajukan 

pertanyaan kritis dan mengeksplorasi 

berbagai kemungkinan interpretasi 

dalam batas-batas yang dapat 

diterima. Sistem pembelajaran 

dialogis yang diprakarsai Ali ini 

kemudian menjadi ciri khas halaqah 

ilmu pada masa Tabi'in dan Atba' al-

Tabi'in, menciptakan tradisi 

intelektual yang menghargai analisis 

mendalam dan pemikiran kritis67. 

 

4.3 Warisan Intelektual dan Pengaruh 

Jangka Panjang 

 Ali ibn Abi Thalib 

meletakan pondasi metodologis bagi 

pengembangan ilmu tafsir melalui 

pendekatan yang mengintegrasikan 

pemahaman tekstual dengan konteks 

sosio-historis turunnya wahyu. 

 
66 Al-Khatib al-Baghdadi, Ahmad ibn 'Ali, al-

Kifayah fi 'Ilm al-Riwayah, tahqiq Abu 'Abdullah 

al-Surqi (Madinah: al-Maktabah al-'Ilmiyyah, 

1969), hlm. 234. 
67 Ibn 'Abd al-Barr, Yusuf ibn 'Abdullah, Jami' 

Bayan al-'Ilm wa Fadlih, tahqiq Abu al-Ashbal al-

Zuhairi (Saudi Arabia: Dar Ibn al-Jawzi, 1994), 

jil. 2, hlm. 178. 

Kedalaman pemahamannya terhadap 

asbab al-nuzul dan situasi yang 

melatarbelakangi turunnya ayat-ayat 

tertentu memungkinkannya 

mengembangkan metode interpretasi 

yang kontekstual namun tetap 

berpegang teguh pada otoritas teks. 

Ibn Sa'ad dalam al-Tabaqat al-Kubra 

mencatat bahwa Ali seringkali 

memberikan penjelasan yang 

komprehensif tentang korelasi antara 

ayat-ayat yang turun pada periode 

Makkiyah dan Madaniyah, 

menunjukkan evolusi ajaran Islam 

sesuai dengan perkembangan 

masyarakat Muslim68. Metodologi 

tafsir yang dikembangkannya 

menekankan pentingnya memahami 

Al-Qur'an sebagai kesatuan organik, 

di mana setiap bagian saling 

menjelaskan dan melengkapi. 

Pendekatan holistik ini kemudian 

diadopsi oleh para mufassir generasi 

berikutnya seperti Mujahid ibn Jabr 

dan Sa'id ibn Jubayr, yang mengakui 

otoritas Ali sebagai rujukan utama 

dalam pemahaman makna-makna 

tersembunyi Al-Qur'an69. 

 
68 Ibn Sa'd, Muhammad ibn Sa'd, al-Tabaqat al-

Kubra, tahqiq Muhammad 'Abd al-Qadir 'Ata 

(Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1990), jil. 3, 

hlm. 267. 
69 Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir, Jami' al-Bayan 

fi Ta'wil al-Qur'an, tahqiq Ahmad Muhammad 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

354 
 

  Ali dalam bidang fiqh 

terlihat dari pengembangannya 

terhadap metode qiyas (analogi) dan 

istinbat (deduksi hukum) yang 

sistematis, yang kemudian menjadi 

landasan bagi pembentukan 

metodologi ushul fiqh pada periode 

selanjutnya. Al-Tabari dalam Tarikh 

al-Rusul wa al-Muluk menyebutkan 

bahwa Ali memiliki kemampuan luar 

biasa dalam mengekstraksi prinsip-

prinsip hukum dari Nash-nash yang 

bersifat umum dan 

mengaplikasikannya pada kasus-

kasus spesifik yang belum pernah 

terjadi sebelumnya70. Pendekatan 

yuridis yang dikembangkannya 

melibatkan analisis mendalam 

terhadap 'illah (alasan hukum) dan 

hikmah (tujuan syariat) dalam setiap 

ketentuan, menciptakan kerangka 

berpikir yang fleksibel namun tetap 

berdasar pada prinsip-prinsip 

fundamental Islam. Metode istinbat 

Ali yang menggabungkan 

pemahaman literal teks dengan 

analisis rasional ini kemudian diwarisi 

oleh murid-muridnya dan menjadi 

karakteristik khas mazhab fiqh yang 

 
Shakir (Beirut: Mu'assasah al-Risalah, 2000), jil. 

1, hlm. 198. 
70 Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir, Tarikh al-

Rusul wa al-Muluk, tahqiq Muhammad Abu al-

Fadl Ibrahim (Kairo: Dar al-Ma'arif, 1967), jil. 5, 

hlm. 156. 

berkembang di Kufah. Ibn Abi 

Shaybah dalam al-Musannaf 

mencatat berbagai fatwa dan 

keputusan hukum Ali yang 

menunjukkan kecanggihan 

metodologis dalam menyelesaikan 

permasalahan-permasalahan hukum 

yang kompleks, yang kemudian 

menjadi rujukan bagi para fuqaha 

generasi berikutnya71. 

 

E. Kesimpulan 

Institusionalisasi pendidikan Al-

Qur'an dan hadits pada era Khulafaur 

Rasyidin merepresentasikan 

transformasi paradigmatik dari sistem 

pembelajaran informal menuju 

kerangka institusional yang sistematis 

dan terstruktur. Periode Abu Bakar 

as-Siddiq berhasil meletakkan 

fondasi epistemologis melalui 

kodifikasi Al-Qur'an yang tidak hanya 

mengamankan integritas tekstual, 

tetapi juga menciptakan standar 

rujukan tunggal yang merevolusi 

metodologi pembelajaran dengan 

mengintegrasikan tradisi oral dan 

dokumentasi tertulis. Upaya 

standardisasi awal yang dilakukan 

melalui pengiriman para sahabat 

kompeten ke berbagai wilayah 
 

71 Ibn Abi Shaybah, 'Abdullah ibn Muhammad, 

al-Musannaf, tahqiq Kamal Yusuf al-Hut (Riyadh: 

Maktabah al-Rushd, 1989), jil. 6, hlm. 342. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

355 
 

mencerminkan kesadaran strategis 

tentang pentingnya uniformitas 

pembelajaran di seluruh 

kekhalifahan. 

Kepemimpinan Umar ibn al-

Khattab menandai era reformasi 

komprehensif dengan 

mengembangkan visi pendidikan 

yang mengintegrasikan dimensi 

spiritual dan praktis, disertai dengan 

pembentukan struktur administratif 

yang sistematis dan alokasi anggaran 

khusus untuk pendidikan. Program 

masifikasi hafalan Al-Qur'an dan 

sistematisasi transmisi hadits melalui 

kebijakan taqyid ar-riwayah 

menunjukkan komitmen terhadap 

penjaminan mutu dalam 

pembelajaran Islam. Inovasi 

klasifikasi tematik hadits dan 

pengembangan jaringan masjid 

regional menciptakan infrastruktur 

pendidikan yang terdistribusi namun 

tetap terstandardisasi. 

Kontribusi Utsman ibn Affan 

melalui kodifikasi mushaf Utsmani 

menghasilkan unifikasi pembelajaran 

Al-Qur'an yang paradoks justru 

menstimulasi perkembangan ilmu 

qira'at dan tajwid yang lebih luas. 

Keberhasilan distribusi dan 

implementasi mushaf standar di 

seluruh wilayah kekhalifahan 

menciptakan orthodoksi 

pembelajaran yang menjadi referensi 

hingga periode kontemporer. Model 

institusional yang dikembangkannya 

kemudian menjadi prototype bagi 

sistematisasi pendidikan Islam pada 

periode berikutnya. 

Ali ibn Abi Thalib 

menyempurnakan sistem dengan 

mengembangkan metodologi 

hermeneutik dan dialektik yang 

revolusioner, menciptakan kerangka 

epistemologis yang mengintegrasikan 

pengetahuan berbasis wahyu dan 

pengetahuan berbasis logika. 

Pendekatan integratifnya dalam 

kurikulum dan pengembangan 

metode ta'wil dengan macam-macam 

interpretasi meletakkan pondasi bagi 

keragaman tradisi penafsiran dalam 

Islam. Warisan intelektualnya menjadi 

pemicu bagi perkembangan berbagai 

disiplin keilmuan Islam dari tafsir 

hingga filosofi. 

Secara keseluruhan, periode 

Khulafaur Rasyidin berhasil 

menciptakan ekosistem pendidikan 

Islam yang berkelanjutan melalui 

kombinasi kodifikasi tekstual, 

standardisasi metodologis, 

keragaman institusional, dan 

pengembangan kerangka 

epistemologis yang komprehensif. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

356 
 

pondasi yang dibangun pada periode 

ini tidak hanya bertahan selama 

empat belas abad, tetapi juga 

menjadi cetakbiru bagi kebangkitan 

dalam pendidikan Islam kontemporer. 

Studi terhadap pola institusionalisasi 

pendidikan pada era ini memberikan 

insights penting tentang bagaimana 

tradisi keilmuan Islam berhasil 

mempertahankan kontinuitas sambil 

beradaptasi dengan tantangan 

kontekstual yang terus berkembang. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abū ‘Ubaid al-Qāsim bin Sallām. 

(1991). Faḍā’il al-Qur’ān. Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Abū Yūsuf, Ya‘qūb bin Ibrāhīm. 

(2000). Al-Kharāj (Tahqīq Ṭaha 

‘Abd al-Ra’ūf Sa‘d). Kairo: al-

Maktabah al-Azhariyyah li al-

Turāth. 

al-Balādzurī, Aḥmad bin Yaḥyā. 

(1956). Futūḥ al-Buldān (Tahqīq 

Ṣalāḥ al-Dīn al-Munajjid). Kairo: 

Maktabah al-Nahḍah al-Miṣriyyah. 

al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismā‘īl. 

(t.t.). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār 

Ibn Kathīr. 

al-Dānī, ‘Uṡmān bin Sa‘īd. (1997). Al-

Muḥkam fī Naqṭ al-Maṣāḥif 

(Tahqīq ‘Izzah Ḥasan). Damaskus: 

Dār al-Fikr. 

al-Dzahabī, Syams al-Dīn 

Muḥammad. (1985). Siyar A‘lām 

al-Nubalā’ (Tahqīq Syu‘aib al-

Arna’ūṭ). Beirut: Mu’assasah al-

Risālah. 

al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad. 

(1993). Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-

Uṣūl. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

al-Jāḥiẓ, ‘Amr bin Baḥr. (1975). Al-

Bayān wa al-Tabyīn (Tahqīq ‘Abd 

al-Salām Hārūn). Kairo: Maktabah 

al-Khānajī. 

al-Khaṭīb al-Baghdādī, Aḥmad bin 

‘Alī. (1969). Al-Kifāyah fī ‘Ilm al-

Riwāyah (Tahqīq Abū ‘Abdullāh al-

Surqī). Madinah: al-Maktabah al-

‘Ilmiyyah. 

al-Khaṭīb al-Baghdādī, Aḥmad bin 

‘Alī. (2002). Tārīkh Baghdād 

(Tahqīq Basyār ‘Awwād Ma‘rūf). 

Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī. 

al-Kulaynī, Muḥammad bin Ya‘qūb. 

(1968). Al-Kāfī (Tahqīq ‘Alī Akbar 

al-Ghifārī). Teheran: Dār al-Kutub 

al-Islāmiyyah. 

al-Maqrīzī, Taqī al-Dīn Aḥmad. 

(1998). Al-Khiṭaṭ al-Maqrīziyyah. 

Kairo: Maktabah Madbuli. 

al-Qasṭalānī, Aḥmad bin Muḥammad. 

(1972). Laṭā’if al-Isyārāt li Funūn 

al-Qirā’āt. Kairo: al-Majlis al-A‘lā li 

al-Syu’ūn al-Islāmiyyah. 

al-Ramahurmūdzī, al-Ḥasan bin ‘Abd 

al-Raḥmān. (1984). Al-Muḥaddits 

al-Fāṣil bayna al-Rāwī wa al-Wā‘ī 

(Tahqīq Muḥammad ‘Ajjāj al-

Khaṭīb). Beirut: Dār al-Fikr. 

al-Rūmī, Fahd bin ‘Abd al-Raḥmān. 

(2010). Jam‘ al-Qur’ān fī ‘Ahd al-

Khulafā’ al-Rāsyidīn. Madinah: 

Mujamma‘ Malik Fahd. 

al-Sindī, Abū Ṭāhir ‘Abd al-Qayyūm. 

(2010). Jam‘ al-Qur’ān fī ‘Ahd al-

Khulafā’ al-Rāsyidīn. Madinah: 

Mujamma‘ Malik Fahd. 

al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. (1974). Al-

Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Kairo: al-



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

357 
 

Hay’ah al-Miṣriyyah al-‘Āmmah li 

al-Kitāb. 

al-Ṭabarī, Muḥammad bin Jarīr. 

(2000). Jāmi‘ al-Bayān fī Ta’wīl al-

Qur’ān. Beirut: Mu’assasah al-

Risālah. 

al-Ṭabarī, Muḥammad bin Jarīr. 

(1967). Tārīkh al-Rusul wa al-

Mulūk. Kairo: Dār al-Ma‘ārif. 

al-Zarkasyī, Badr al-Dīn Muḥammad 

bin ‘Abdullāh. (1957). Al-Burhān fī 

‘Ulūm al-Qur’ān. Kairo: Dār Iḥyā’ 

al-Kutub al-‘Arabiyyah. 

al-Zarqānī, Muḥammad ‘Abd al-

‘Aẓīm. (1943). Manāhil al-‘Irfān fī 

‘Ulūm al-Qur’ān. Kairo: Maṭba‘ah 

‘Īsā al-Bābī al-Ḥalabī. 

Ibn Abī al-Ḥadīd, ‘Abd al-Ḥamīd bin 

Hibatullāh. (1959). Syarḥ Nahj al-

Balāghah. Kairo: Dār Iḥyā’ al-

Kutub al-‘Arabiyyah. 

Ibn Abī Dāwūd, ‘Abdullāh bin 

Sulaimān. (2002). Kitāb al-Maṣāḥif. 

Beirut: Dār al-Bashā’ir al-

Islāmiyyah. 

Ibn Abī Syaibah, ‘Abdullāh bin 

Muḥammad. (1989). Al-Muṣannaf. 

Riyadh: Maktabah al-Rushd. 

Ibn ‘Abd al-Barr, Yūsuf bin ‘Abdullāh. 

(1994). Jāmi‘ Bayān al-‘Ilm wa 

Faḍlih. Saudi Arabia: Dār Ibn al-

Jauzī. 

Ibn al-Atsīr, ‘Alī bin Abī al-Karam. 

(1997). Al-Kāmil fī al-Tārīkh. 

Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī. 

Ibn al-Jawzī, ‘Abd al-Raḥmān bin ‘Alī. 

(1992). Al-Muntaẓam fī Tārīkh al-

Mulūk wa al-Umam. Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn al-Jazarī, Muḥammad bin 

Muḥammad. (1949). Al-Naṣr fī al-

Qirā’āt al-‘Asyr. Kairo: al-Maṭba‘ah 

al-Tijārīyyah al-Kubrā. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Aḥmad bin 

‘Alī. (1959). Fatḥ al-Bārī Syarḥ 

Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Kairo: Dār al-

Ma‘rifah. 

Ibn Kathīr, Ismā‘īl bin ‘Umar. (1988). 

Al-Bidāyah wa al-Nihāyah. Beirut: 

Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Ibn Khaldūn, ‘Abd al-Raḥmān bin 

Muḥammad. (2006). Al-

Muqaddimah. Kairo: Dār Nahḍat 

Miṣr. 

Ibn Qutaybah, ‘Abdullāh bin Muslim. 

(1966). Ta’wīl Mukhtalaf al-Ḥadīts. 

Kairo: Maktabah al-Kulliyyāt al-

Azharīyyah. 

Ibn Sa‘d, Muḥammad bin Sa‘d. 

(1990). Al-Ṭabaqāt al-Kubrā. 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

 

 


