
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

448 
 

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM PADA MASA BANI ABBASIYAH  

 

Nurhaliza1, Eva Dewi2, Ayumi Tampubolon3 
123 Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

Alamat e-mail : 1nurhalizapasca@gmail.com 

Alamat e-mail :2 evadewi@uin-suska.ac.id 

Alamat e-mail : 3 randaayumi@gmail.com 

 

 

ABSTRACT 

This research examines Islamic educational thought during the Abbasid Dynasty 

(750-1258 CE) and its relevance to modern education systems. The Abbasid 

Dynasty represents a golden age of Islamic civilization, marked by extraordinary 

advances in education, science, and culture. The objectives of this study are to 

analyze the historical foundation of the Abbasid Dynasty, explore Islamic 

educational thought during this period, and identify its relevance to contemporary 

education. The research methodology employed is library research with a historical-

analytical approach. Data were collected from primary and secondary sources 

including books, journals, and historical documents. The findings reveal that the 

Abbasid education system integrated religious sciences (naqliyah) and rational 

sciences (aqliyah) through institutions such as kuttab, mosques, madrasahs, and 

Bayt al-Hikmah. Scholars such as Al-Kindi, Al-Farabi, Ibn Sina, and Al-Ghazali 

made significant contributions to the development of holistic education concepts. 

Abbasid educational concepts such as the waqf system for educational financing, 

integration of religious and scientific knowledge, and holistic character formation 

remain relevant to modern education systems, particularly in Indonesia. This 

research provides important implications for the development of contemporary 

Islamic education that balances tradition and innovation. 

Keywords: Abbasid Dynasty, Islamic Educational Thought, Nizamiyyah Madrasah, 

Bayt al-Hikmah, Modern Education 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji pemikiran pendidikan Islam pada masa Dinasti Abbasiyah 

(750-1258 M) dan relevansinya dengan sistem pendidikan modern. Dinasti 

Abbasiyah merupakan periode keemasan peradaban Islam yang ditandai dengan 

kemajuan luar biasa dalam bidang pendidikan, ilmu pengetahuan, dan kebudayaan. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis sejarah berdirinya Dinasti 

Abbasiyah, mengeksplorasi pemikiran pendidikan Islam pada masa tersebut, dan 

mengidentifikasi relevansinya dengan pendidikan kontemporer. Metode penelitian 

yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research) dengan pendekatan 

mailto:nurhalizapasca@gmail.com
mailto:evadewi@uin-suska.ac.id
mailto:randaayumi@gmail.comm


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

449 
 

historis-analitis. Data dikumpulkan dari sumber primer dan sekunder berupa buku, 

jurnal, dan dokumen sejarah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sistem 

pendidikan Abbasiyah mengintegrasikan ilmu agama (naqliyah) dan ilmu rasional 

(aqliyah) melalui lembaga-lembaga seperti kuttab, masjid, madrasah, dan Bayt al-

Hikmah. Tokoh-tokoh seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Al-Ghazali 

memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan konsep pendidikan holistik. 

Konsep-konsep pendidikan Abbasiyah seperti sistem wakaf untuk pembiayaan 

pendidikan, integrasi ilmu agama dan sains, serta pembentukan karakter holistik 

masih relevan dengan sistem pendidikan modern, khususnya di Indonesia. 

Penelitian ini memberikan implikasi penting bagi pengembangan pendidikan Islam 

kontemporer yang seimbang antara tradisi dan inovasi. 

 

Kata Kunci: Dinasti Abbasiyah, Pemikiran Pendidikan Islam, Madrasah Nizamiyyah, 

Bayt al-Hikmah, Pendidikan Modern 

 

A. Pendahuluan  

Perubahan peradaban sebagai 

suatu proses harus didesain dengan 

kesadaran, kebersamaan, dan 

komitmen, yang didasarkan atas nilai-

nilai kehidupan yang benar. Untuk itu 

niscaya membutuhkan pendidikan 

agar dapat mencerdaskan kehidupan 

bangsa. Kehidupan yang cerdas inilah 

yang patut menjadi dasar sebuah 

peradaban yang kokoh. Pendidikan 

adalah syarat mutlak berkembangnya 

peradaban. Tanpa pendidikan tidak 

akan ada sumber daya manusia yang 

mampu membawa perubahan 

peradaban ke arah yang lebih baik. 

Pendidikan berfungsi 

meningkatkan kemampuan dan 

 
1 Hasan Langgulung, Beberapa Pemikiran Tentang 

Pendidikan Islam, (Bandung: Al-Ma'arif, 1980), 
hlm. 92. 

membentuk watak serta peradaban 

bangsa yang bermartabat, sehingga 

akan lahir generasi yang mampu 

melaksanakan prinsip how to change 

the world (bagaimana mengubah 

dunia), bukan hanya how to see the 

world (bagaimana melihat dunia). Dan 

juga, how to lead the change 

(bagaimana memimpin perubahan), 

dan bukan hanya how to follow the 

change (bagaimana ikut dalam 

perubahan). Oleh karena itu, output 

pendidikan harus diarahkan menjadi 

agen perubahan (agent of change). Di 

sinilah peran pendidikan sebagai 

perekat keutuhan dan kesatuan 

bangsa, menjadi sangat 

menentukan.1 Secara ekstrem bahkan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

450 
 

dapat dikatakan, maju mundurnya, 

baik buruknya peradaban suatu 

bangsa atau masyarakat akan 

ditentukan oleh bagaimana 

pendidikan yang dijalani oleh 

masyarakat bangsa tertentu.2  

Pendidikan merupakan sarana 

yang digunakan untuk melakukan 

transfer ilmu pengetahuan (transfer of 

knowledge) dan nilai-nilai (transfer of 

values) dari satu generasi ke generasi 

selanjutnya. Dengan demikian, apa 

yang telah didapatkan oleh generasi 

terdahulu tidak hilang begitu saja, tapi 

dapat dijaga dan dikembangkan oleh 

generasi selanjutnya.3 Dengan 

demikian pendidikan merupakan 

tumpuan setiap bangsa untuk meraih 

masa depan yang lebih baik. 

 Karena pentingnya pendidikan, 

Islam menempatkan pendidikan pada 

kedudukan yang sangat penting dan 

tinggi. Pentingnya pendidikan bagi 

manusia dapat kita ketahui dari 

sejarahnya. Pendidikan Islam mulai 

berkembang sejak masa Rasulullah, 

masa Khulafaur Rasyidin, masa Bani 

Ummayah, masa Bani Abbasiyah, 

hingga masa sekarang ini. Para ahli 

sejarah menyebut bahwa sebelum 

 
2 Ali Muhdi Amnur, Konfigurasi Politik Pendidikan 

Nasional, (Yogyakarta: Pustaka Fahima, 2007), 
hlm. 17. 

muncul sekolah dan universitas, 

sebagai lembaga pendidikan formal, 

dalam dunia Islam sesungguhnya 

sudah berkembang Lembaga 

lembaga pendidikan Islam non formal, 

diantaranya adalah masjid. Islam 

mengalami kemajuan dalam bidang 

pendidikan, terutama pada masa 

Dinasti Abbasiyah. Pada masa 

Abbasiyah, pendidikan dan 

pengajaran berkembang pesat di 

seluruh negara Islam hingga lahir 

madrasah-madrasah yang tidak 

terhitung banyaknya. 

Sebuah titik penting dalam 

sejarah Islam, Dinasti Abbasiyah 

(750-1258 M) melihat kemajuan luar 

biasa dalam pemikiran intelektual, 

pengetahuan, dan budaya. Landasan 

budaya Islam dibentuk oleh kontribusi 

abadi para ulama zaman ini di bidang 

filsafat, sains, hukum, seni, dan 

kerohanian. Imam Abu Hanifah, Imam 

Malik, Imam Syafi'i, dan Imam Ahmad 

bin Hanbal berpengaruh dalam 

perkembangan fikih Islam, dan ulama 

seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu 

Sina memajukan pemahaman 

manusia dengan memadukan doktrin-

doktrin Islam dengan filsafat Yunani. 

3 Hasan Langgulung, Beberapa Pemikiran Tentang 
Pendidikan Islam, hlm. 92. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

451 
 

Melalui akademisi seperti Imam 

Ghazali, Dinasti Abbasiyah juga 

mendorong perkembangan seni, 

budaya, dan kerohanian, yang 

berdampak pada gerakan reformasi 

dan kebangkitan Islam.  

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode 

studi kepustakaan (library research). 

Seluruh data yang dianalisis berasal 

dari literatur-literatur klasik maupun 

modern yang berkaitan dengan 

sejarah Dinasti Abbasiyah dan 

perkembangan pendidikan Islam pada 

masa tersebut. Sumber data primer 

meliputi karya para tokoh seperti Al-

Ghazali, Al-Farabi, Ibnu Sina, serta 

catatan sejarah resmi mengenai 

pemerintahan Abbasiyah. Sumber 

data sekunder mencakup buku-buku 

sejarah pendidikan Islam, artikel 

jurnal, dan penelitian modern yang 

mengkaji lembaga pendidikan, 

perkembangan ilmu pengetahuan, 

serta relevansi pendidikan Abbasiyah 

dalam konteks pendidikan 

kontemporer. Pengumpulan data 

dilakukan melalui teknik dokumentasi, 

yaitu penelusuran dan analisis 

terhadap literatur yang relevan 

dengan fokus penelitian. Data yang 

terkumpul kemudian dianalisis dengan 

teknik analisis isi (content analysis), 

yang meliputi proses reduksi data, 

penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. Untuk menjaga 

keabsahan temuan, penelitian ini 

menggunakan triangulasi sumber 

dengan membandingkan berbagai 

referensi dari periode dan perspektif 

yang berbeda. Pendekatan ini dipilih 

karena sesuai untuk menelaah 

konsep historis dan pemikiran 

pendidikan yang tidak dapat diukur 

secara numerik, melainkan melalui 

interpretasi mendalam terhadap teks 

dan fakta sejarah. 

 

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan  

Sejarah Berdirinya Bani Abbasiyah  

 Ketika berbicara mengenai 

sejarah Dinasti Abbasiyah, maka akan 

selalu identik dengan nama al-Abbas. 

Hal ini disebabkan nama Dinasti 

Abbasiyah diambilkan dari nama 

salah seorang dari paman Nabi 

Muhammad saw. bernama al-Abbas 

ibn Abd al-Muttalib ibn Hasyim. 

Orang-orang Abbasiyah beranggapan 

bahwa merekalah yang lebih berhak 

atas kekhalifahan Islam, bukan Bani 

Umayah. Sebab mereka adalah 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

452 
 

cabang Bani Hasyim yang secara 

nasab keturunan lebih dekat dengan 

Nabi Muhammad saw. Pendiri Dinasti 

Abbasiyah adalah Abdullah As-Saffah 

bin Ali bin Abdullah bin Al-Abbas, atau 

lebih dikenal dengan sebutan Abul 

Abbas As-Saffah. Daulah Bani 

Abbasiyah berdiri antara tahun 132-

656 H/750-1258 M. artinya, lima 

setengah abad lamanya keluarga 

Abbasiyah menduduki singgasana 

khilafah Islamiyah dan pusat 

pemerintahannya berada di kota 

Baghdad.4 

Seperti dikatakan Badri Yatim,5 

Dinasti Abbasiyah merupakan 

kelanjutan pemerintahan Dinasti 

Umayah sebagai representasi 

kekhalifahan Islam terbesar dan 

terpanjang dalam sejarah Islam klasik. 

Dilihat dari aspek politik, dinasti ini 

bukanlah perpanjangan dari 

kepentingan politik Dinasti Umayah 

yang berkuasa sebelumnya. Artinya, 

kemunculan Dinasti Abbasiyah 

mendapat legitimasi kuat dari rakyat 

karena mengangkat isu-isu 

kebobrokan Daulah Umayah serta 

 
4 Lihat Wahyu Ilaihi dan Harjani Hefni, Pengantar 

Sejarah Dakwah, (Jakarta: Kencana-Prenada-
Media Group, 2007), hlm. 117. 

5 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam Dirasat 
Islamiyah II, (Jakarta: Rajawali Pers, 2008), hlm. 
49 

menyatakan bahwa keturunan Bani 

Hasyim lebih berhak memperoleh 

kekuasaan serta mereka 

berkolaborasi dengan kalangan 

Alawiyyin maupun Syi'ah.6 

Montgomery Watt,7 memberikan 

pandangan bahwa mayoritas 

pendukung gerakan Abbasiyah 

berasal dari kalangan non-Arab yang 

menginginkan persamaan hak 

sebagai sesama Islam, sehingga tidak 

lagi dianggap sebagai warga kelas 

dua. 

Muhammad Nashir mengatakan 

pembentukan kekhalifahan Bani 

Abbasiyah melalui proses yang cukup 

panjang, dan menggunakan strategi 

revolusi yang andal. Pertama, melalui 

kekuatan bawah tanah oleh 

Muhammad ibn Abdullah ibn Abbas. 

Kedua, melalui Upaya upaya 

propaganda terus menerus dan 

bersifat rahasia tentang hak 

kekhalifahan yang seharusnya berada 

di tangan Bani Hasyim, bukan Bani 

Umayah. Ketiga, pemanfaatan kaum 

Muslim non-Arab yang sejak lama 

merasa dikelas-duakan. Keempat, 

6 Akbar S. Ahmed, Citra Muslim: Tinjauan Sejarah 
dan Sosiologi, terj. Nunding Ram & Ramli Yakub, 
(Jakarta: Erlangga, 1992), hlm. 44. 

7  W. Montgomery Watt, Kejayaan Islam: Kajian 
Kritis dari Tokoh Orientalis, (Yogyakarta: Tiara 
Wanca Yogya, 1990), hlm. 100. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

453 
 

propaganda terang terangan yang 

dipimpin oleh Abu Muslim al-

Khurasani.8 

Kekuasaan Daulah Abbasiyah 

berlangsung lebih kurang selama 524 

tahun. Khalifah pertama adalah Abu 

al-Abbas al-Saffah (132-136 H/750-

754 M). Adapun khalifah terakhir Abu 

Ahmad 'Abdullah al-Musta'sim (641-

656 H/1243-1258 M). Karena 

kekuasaan daulah ini terlama 

sepanjang sejarah Islam klasik, para 

sejarawan membaginya menjadi 

beberapa periode. Ahmad Syalabi 

membagi menjadi tiga periode,9 yaitu: 

periode pertama berlangsung dari 

tahun 132-232 H/750-847 M, yaitu 

semenjak. kekuasaan Abu al-Abbas 

al-Saffah sampai Abu al-Fadl Ja'far al-

Mutawak-kil. Kekuasaan pada periode 

ini berada di tangan para khalifah, 

para kha-lifah pada periode ini adalah 

pahlawan-pahlawan yang memimpin 

angkatan tentara dan mengarungi 

peperangan. Periode pertama (132 

H/750 M-232 H/847 M), disebut 

periode pengaruh Persia pertama. 

 
8 Muhammad Nashir, "Dakwah Islam Masa Daulah 

Abbasiyah". Dalam Jurnal Komunikasi Islam, Vol. 
02, No. 02, (Surabaya: Fakultas Dakwah IAIN 
Sunan Ampel, 2012), hlm. 188. 

Pada periode pertama 

pemerintahan Bani Abbasiyah 

mencapai masa keemasannya. 

Secara politis, para khalifah betul-

betul tokoh yang kuat dan merupakan 

pusat kekuasaan politik dan agama 

sekaligus. Di sisi lain, kemakmuran 

masyarakat mencapai tingkat 

tertinggi. Periode ini juga berhasil 

menyiapkan landasan bagi 

perkembangan filsafat dan ilmu 

pengetahuan dalam Islam. Masa 

pemerintahan Abu al-Abbas, pendiri 

dinasti ini sangat singkat, yaitu dari 

tahun 750 M sampai 754 M. Karena 

itu, pembina sebenarnya dari Daulah 

Abbasiyah adalah Abu Ja'far al-

Mansur (754-775 M). Pada mulanya 

ibukota negara adalah al-Hasyimiyah, 

dekat Kufah. Namun, untuk lebih 

memantapkan dan menjaga stabilitas 

negara yang baru berdiri itu, al-

Mansur memindahkan ibukota negara 

ke kota yang baru dibangunnya, yaitu 

Baghdad, dekat bekas ibukota Persia, 

Ctesiphon, tahun 762 M.10 

Kota Baghdad dijadikan sebagai 

pusat pemerintahan Dinasti 

9 Ahmad Syalabi, Sejarah dan Kebudayaan Islam 3, 
terj. Muhammad Labib Ahmad, (Jakarta: 
Pustaka al-Husna, 2003), hlm. 18. 

10 Badri Yatim. Sejarah Peradaban Islam Dirasat 
Islamiyah II. hlm. 50-51. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

454 
 

Abbasiyah memang cukup strategis 

karena berada di tengah-tengah 

bangsa Persia. Di ibukota yang baru 

ini al-Mansur melakukan konsolidasi 

dan penertiban pemerintahannya. Ia 

mengangkat sejumlah personal untuk 

menduduki jabatan di lembaga 

eksekutif dan yudikatif. Di bidang 

pemerintahan, ia menciptakan tradisi 

baru dengan mengangkat wazir 

sebagai koordinator departemen. 

Jabatan wazir yang menggabungkan 

sebagian fungsi perdana menteri 

dengan menteri dalam negeri itu 

selama lebih dari 50 tahun berada di 

tangan keluarga terpandang berasal 

dari Balkh, Persia (Iran). Wazir yang 

pertama adalah Khalid bin Barmak, 

kemudian digantikan oleh anaknya, 

Yahya bin Khalid. Yang terakhir ini 

kemudian mengangkat anaknya, 

Ja'far bin Yahya, menjadi wazir muda. 

Sedangkan anaknya yang lain, Fadl 

bin Yahya, menjadi Gubernur Persia 

Barat dan kemudian Khurasan. 

Pada masa itu persoalan-

persoalan administrasi negara lebih 

banyak ditangani keluarga Persia itu. 

Masuknya keluarga non-Arab ini ke 

dalam pemerintahan merupakan 

unsur pembeda antara Daulah 

Abbasiyah dan Umayah yang 

berorientasi ke Arab. Khalifah al-

Mansur juga membentuk lembaga 

protokol negara, sekretaris negara, 

dan kepolisian negara, di samping 

membenahi angkatan bersenjata. Ia 

menunjuk Muhammad ibn Abd al-

Rahman sebagai hakim pada 

lembaga kehakiman negara. Jawatan 

pos yang sudah ada sejak masa 

Dinasti Umayah ditingkatkan 

peranannya dengan tambahan tugas. 

Di masa al-Mansur, jawatan pos 

bukan hanya sekadar untuk 

mengantar surat, tetapi juga 

menghimpun seluruh informasi di 

daerah daerah, sehingga administrasi 

kenegaraan dapat berjalan lancar. 

Para direktur jawatan pos bertugas 

melaporkan tingkah laku gubernur 

setempat kepada khalifah. Khalifah al-

Mansur juga berusaha menaklukan 

kembali daerah-daerah yang 

sebelumnya membebaskan diri dari 

pemerintahan pusat, dan 

memantapkan keamanan di daerah 

perbatasan. Di pihak lain, ia berdamai 

dengan kaisar Constantine V dan 

selama genjatan senjata 758-765 M, 

Byzantium membayar upeti tahunan. 

Di masa al-Mansur, pengertian 

khalifah kembali berubah. Konsep 

Khilafah dalam pandangannya dan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

455 
 

berlanjut ke generasi sesudahnya 

merupakan mandat dari Allah Swt., 

bukan dari manusia, bukan pula 

sekadar pelanjut nabi sebagaimana 

pada masa Khulafa al-Rasyidin. 

Popularitas Daulah Abbasiyah 

mencapai puncaknya di zaman 

khalifah Harun al-Rasyid (786 M-809 

M) dan putranya al-Ma'mun (813 M-

833 M). Kekayaan yang banyak 

dimanfaatkan Harun al-Rasyid untuk 

keperluan sosial, berupa 

pembangunan rumah sakit, lembaga 

pendidikan dokter dan farmasi. 

Tingkat kemakmuran paling tinggi 

terwujud pada zaman khalifah ini. 

Kesejahteraan sosial, kesehatan, 

pendidikan, ilmu pengetahuan dan 

kebudayaan serta kesusasteraan 

berada pada zaman keemasannya. 

Pada masa inilah negara Islam 

menempatkan dirinya sebagai negara 

super power terkuat dan tak 

tertandingi. 

Pada masa khalifah Harun al-

Rasyid ini lebih mengedepankan 

pembinaan peradaban dan 

pendidikan Islam daripada perluasan 

wilayah yang memang sudah luas. 

Orientasi kepada pembangunan 

peradaban dan pendidikan ini menjadi 

unsur pembanding lainnya antara 

Dinasti Abbasiyah dan Dinasti 

Umayah. Al-Makmun, pengganti 

Harun al-Rasyid dikenal sebagai 

khalifah yang sangat cinta kepada 

ilmu pengetahuan. Pada masa 

pemerintahannya, penerjemahan 

buku-buku asing digalakkan. Salah 

satu karya besarnya yang terpenting 

ia juga mendirikan sekolah bernama 

Bait al-Hikmah, pusat penerjemahan 

yang berfungsi sebagai perguruan 

tinggi dengan perpustakaan yang 

besar. Di masa pemerintahan khalifah 

al-Makmun inilah Baghdad mulai 

menjadi pusat peradaban Islam, baik 

bidang pendidikan, ilmu pengetahuan, 

dan lainnya. 

Al-Mu'tasim adalah khalifah 

berikutnya (833-842 M) yang telah 

memberi peluang besar kepada 

orang-orang Turki untuk masuk dalam 

pemerintahan. Tetapi kebijakan yang 

dilakukan al-Mu'tasim ini justru 

berakibat adanya persaingan antara 

golongan Arab dan Persia. 

Keterlibatan mereka dimulai sebagai 

tentara pengawal. Tidak seperti pada 

masa Daulah Umayah, Dinasti 

Abbasiyah mengadakan perubahan 

sistem ketentaraan. Praktik orang-

orang Muslim mengikuti perang sudah 

terhenti. Tentara dibina secara khusus 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

456 
 

menjadi prajurit prajurit profesional. 

Dengan demikian, kekuatan militer 

Dinasti Bani Abbasiyah menjadi 

sangat kuat. 

Dalam periode ini, sebenarnya 

banyak gerakan politik yang 

mengganggu stabilitas, baik dari 

kalangan Bani Abbas sendiri maupun 

dari luar. Geraka gerakan itu seperti 

gerakan sisa sisa Dinasti Umayah 

serta kalangan intern Bani Abbas dan 

lain lain, namun semuanya dapat 

dipadamkan. Dalam kondisi seperti itu 

para khalifah mempunyai prinsip kuat 

sebagai pusat politik dan agama 

sekaligus. Apabila tidak, seperti pada 

periode sesudahnya, stabilitas tidak 

lagi dapat dikontrol dan bahkan para 

khalifah sendiri berada di bawah 

pengaruh kekuasaan yang lain. 

Periode kedua berlangsung dari tahun 

232-590 H/847-1184 M, yaitu dari 

khalifah Abu Ja'far Muhammad al-

Muntasir sampai Abu al-'Abbas 

Ahmad Nasir. Periode ini kekuasaan 

politik berpindah dari tangan khalifah 

kepada golongan Turki (232-334 

H/847-945 M), Bani Buwayh (334-447 

H/945-1056 M), dan Bani Saljuk (447-

590 H/1056-1184 M). Periode kedua 

(232 H/847 M-334 H/945 M), disebut 

periode pegaruh Turki pertama. Pada 

periode ini, perkembangan peradaban 

dan kemajuan besar yang dicapai 

Dinasti Abbasiyah pada periode 

pertama telah mendorong para 

penguasa untuk hidup mewah. 

Kehidupan mewah para khalifah ini 

ditiru oleh para hartawan dan anak-

anak pejabat. 

Kondisi demikian menyebabkan 

roda pemerintahan terganggu dan 

rakyat menjadi miskin. Hal ini memberi 

peluang kepada tentara profesional 

asal Turki yang semula diangkat oleh 

khalifah al-Mu'tasim untuk mengambil 

alih kendali pemerintahan. Usaha 

mereka berhasil, sehingga kekuasaan 

sesungguhnya berada di tangan 

mereka. Sementara kekuasaan Bani 

Abbas di dalam khilafah Abbasiyah 

yang didirikannya mulai pudar, dan ini 

merupakan awal dari keruntuhan 

dinasti ini. Meskipun setelah itu 

usianya masih dapat bertahan lebih 

dari empat ratus tahun. 

Khalifah Mutawakkil (847-861 M) 

yang merupakan awal dari periode ini 

adalah seorang khalifah yang lemah. 

Pada masa pemerintahannya orang-

orang Turki dapat merebut kekuasaan 

dengan cepat. Setelah khalifah al- 

Mutawakkil wafat, merekalah yang 

memilih dan mengangkat khalifah. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

457 
 

Kekuasaan tidak lagi berada di tangan 

Bani Abbas, meskipun mereka tetap 

memegang jabatan khalifah. 

Sebenarnya ada usaha untuk 

melepaskan diri dari para perwira 

Turki itu, tetapi selalu gagal. 

Dari dua belas khalifah pada 

periode kedua ini, hanya empat orang 

yang wafat dengan wajar. Selebihnya 

kalau bukan dibunuh, mereka 

diturunkan dari tahtanya dengan 

paksa. Wibawa khalifah merosot 

tajam. Setelah tentara Turki lemah 

dengan sendirinya di berbagai daerah 

muncul tokoh-tokoh kuat yang 

kemudian memerdekakan diri dari 

kekuasaan pusat, mendirikan dinasti-

dinasti kecil. Inilah permulaan masa 

disintregasi dalam sejarah politik 

Dinasti Abbasiyah. 

Periode ketiga berlangsung dari 

tahun 590-656 H, pada masa ini 

kekuasaan kembali ke tangan 

khalifah, namun terbatas hanya pada 

daerah Baghdad dan sekitarnya. 

Akhirnya dinasti ini runtuh setelah 

mendapat serangan dari Mongol yang 

dipimpin Hulaqu pada 656 H (1258 M). 

Bila dilihat dari masa pemerintahan 

dua khalifah pertama, yaitu Abu al-

Abbas al-Saffah dan Abu Ja'far al-

Mansur merupakan masa 

pembentukan dan konsolidasi 

orientasi pemerintahan. Di antara 

keduanya, al-Mansur-lah yang paling 

gigih dan membina Daulah 

Abbasiyah. Hal ini karena masa 

pemerintahan al-Saffah berlangsung 

hanya empat tahun. Untuk 

memantapkan posisi daulah yang 

baru berdiri, al-Mansur menghadapi 

lawan-lawan politiknya dengan keras, 

termasuk Abu Muslim al-Khurasani 

yang menjadi tokoh penting pada 

masa revolusi juga dibunuh karena 

dikhawatirkan akan menjadi 

pesaingnya di kemudian hari. 

Untuk mengokohkan posisi 

daulahnya, al-Mansur mengambil 

strategi yang berbeda dengan Bani 

Umayah yang bercorak keAraban. Al-

Mansur menjalin kerja sama dengan 

kalangan Persia, dan melakukan 

konsolidasi internal serta melengkapi 

struktur pemerintahan. Tak hanya itu, 

al-Mansur juga melakukan upaya 

penarikan kembali daerah-daerah 

yang sebelumnya melepaskan diri dari 

pemerintahan pusat dan 

membentengi daerah-daerah 

perbatasan. Di antara upaya-upaya 

tersebut adalah merebut benteng-

benteng di Asia, kota Malatia, 

Coppadocia, dan Cicilia. Pegunungan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

458 
 

Taurus dan daerah dekat selat 

Bosporus di wilayah utara ibukota juga 

dijaga keamanannya. Al-Mansur juga 

mengadakan perdamaian dengan 

Kaisar Konstantine V.11 Untuk 

mengokohkan posisinya di mata 

rakyat, al-Mansur menggunakan 

nama yang dilegitimasi oleh 

pandangan teologis. Ia menyebut 

dirinya dengan nama Sultan Allah fi al-

Ardi (kekuasaan Allah di muka bumi) 

dan al-Mansur sendiri merupakan 

gelar tahta, gelar dan panggilan 

seperti itu belum pernah digunakan 

pada masa Daulah Bani Umayah. 

Tradisi semacam ini kemudian 

dilanjutkan oleh umumnya para 

khalifah Bani Abbasiyah.12 

Dua khalifah pertama telah 

berhasil meletakkan dasar-dasar 

bangunan kekhalifahan, maka 

sejumlah khalifah berikut 

melanjutkannya, sehingga Daulah 

Abbasiyah berhasil mencapai puncak 

keemasannya, yaitu pada masa al-

Mahdi, al-Hadi, al-Rasyid, al-Ma'mun, 

al-Mu'tasim, al-Wathiq, dan al-

 
11 Carl Brockelmann, History of the islamic People. 

(London: Routledge & Kegan Paul, 1982), him: 
111. 

12 Penggunaan tradisi seperti ini selain untuk 
melegitimasi kekuasaan para khalifah, menurut 
Hod gson juga karena pengaruh tradisi Raja 
Sasania yang telah dinobatkan Tuhan dari tradisi 

Mutawakkil. Al-Mahdi berhasil 

membawa kehidupan perekonomian 

meningkat dengan cara memperbaiki 

sistem pertanian dan perdagangan. 

Perbaikan irigasi menyebabkan 

produksi gandum, kurma, dan zaitun 

melimpah. Lancarnya arus 

perdagangan antara timur dan barat 

menjadikan Baghdad sebagai pusat 

perekonomian. Hal ini semakin 

memperkokoh kemakmuran Daulah 

Abbasiyah. 

Adapun di masa pemerintahan 

Harun al-Rasyid dan putranya al-

Ma'mun merupakan puncak kejayaan 

Daulah Abbasiyah dalam bidang ilmu 

pengetahuan, kebudayaan, dan 

perekonomian. Pendek kata, 

popularitas Dinasti Abbasiyah 

mencapai puncaknya pada zaman 

khalifah Harun al-Rasyid (786 M-809 

M) dan putranya al-Ma'mun (813 M-

833 M). Kekayaan negara banyak 

dimanfaatkan Harun al-Rasyid untuk 

keperluan sosial, dan mendirikan 

rumah sakit, lembaga pendidikan 

dokter, dan farmasi. Pada masanya 

Mazdean. sehingga menjadi wahana khusus 
bagi kehendak labi, Penjelasan lebih lanjut bisa 
dibaca Marshall GS. Hodgson. The Venture of 
Islam: Iman dan Sejarah dalam Peradaban Dunio 
Masa Islam Klasik, terj Mulvadhi Kertanegara, 
Vol 2. Jakarta, Paramadina, 2002), hlm. 64. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

459 
 

sudah terdapat paling tidak sekitar 

800 orang dokter. 

Sepeninggal Harun al-Rasyid, 

kekhalifahan dipegang oleh al-

Ma'mun. Ia dikenal sebagai khalifah 

yang sangat cinta kepada ilmu 

pengetahuan dan filsafat. Pada masa 

pemerintahannya, penerjemahan 

buku-buku asing secara besar-

besaran. Untuk menerjemahkan buku-

buku Yunani, ia menggaji 

penerjemah-penerjemah dari 

golongan Kristen dan penganut 

agama lain yang ahli. Ia juga banyak 

mendirikan sekolah, salah satu karya 

besarnya yang terpenting adalah 

Baitul Hikmah, pusat penerjemahan 

yang berfungsi sebagai perguruan 

tinggi dengan perpustakaan yang 

besar. Pada masa al-Ma'mun inilah 

Baghdad mulai menjadi pusat 

kebudayaan dan ilmu pengetahuan. 

14 Setelah khalifah al-Ma'mun 

kemudian digantikan oleh al-Mu'tasim. 

Berbeda dengan khalifah-khalifah 

terdahulu yang banyak berafiliasi 

dengan Persia, al-Mu'tasim (833 M-

842 M), seorang khalifah keturunan 

Turki, mulai memasukkan unsur-unsur 

Turki ke dalam pemerintahan. Ia 

merekrut orang-orang Turki secara 

profesional untuk menjadi 

pengawalnya serta menjadikan 

mereka sebagai tentara bayaran 

profesional, hal ini belum ada sebelum 

zaman al-Mu'tasim. 

Selanjutnya, al-Mutawakkil 

merupakan khalifah besar terakhir di 

masa puncak kejayaan Daulah 

Abbasiyah. Khalifah-khalifah 

sesudahnya pada umumnya lemah 

dan tidak dapat melawan kehendak 

Jenderal Turki, akhirnya ibukota 

pindah kembali ke Baghdad oleh 

khalifah al-Mu'tadid. Dari masa al-

Mutawakkil sampai al-Musta'sim, 

khalifah terakhir, meskipun jarak 

waktunya panjang, tetapi kondisi 

pemerintahan dan politik mengalami 

disintegrasi, sehingga akhirnya 

mengalami kemunduran dan 

dijatuhkan oleh serangan tentara 

Hulaqu dari Mongol pada 1258 M. 

 

Pemikiran Pendidikan Islam pada 

Masa Abbasiyah 

Dalam Islam, ilmu pengetahuan 

dianggap sebagai bagian dari ibadah. 

Pemikiran pendidikan pada masa 

Abbasiyah sangat menekankan 

pentingnya 'Ilm (pengetahuan) 

sebagai sarana untuk memahami 

kehidupan dan mendekatkan diri 

kepada Allah. Konsep ini mendorong 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

460 
 

para cendekiawan Muslim untuk tidak 

hanya mempelajari ilmu agama, tetapi 

juga ilmu-ilmu dunia, seperti 

kedokteran, matematika, astronomi, 

dan filsafat.13 

Dalam Al-Qur'an, terdapat 

banyak ayat yang menekankan 

pentingnya mencari pengetahuan. 

Salah satu ayat yang sering dikutip 

adalah, 

 وَلََ تعَْجَلْ باِلْقرُْاٰنِ مِنْ قبَْلِ   
ُ الْمَلِكُ الْحَق ُّۚ فَتعَٰلىَ اللّٰه

ب ِ  ى الَِيْكَ وَحْيهُ ۖٗ وَقلُْ رَّ ۝١١٤  زِدْنيِْ عِلْمًاانَْ ي قْض ٰ  " 

Mahatinggi Allah, Raja yang sebenar-

benarnya. Janganlah engkau (Nabi 

Muhammad) tergesa-gesa 

(membaca) Al-Qur’an sebelum selesai 

pewahyuannya kepadamu dan 

katakanlah: 'Ya Tuhanku, 

tambahkanlah kepadaku ilmu 

pengetahuan'" (QS. Thaha: 114). 

Pandangan ini menjadi landasan bagi 

pengembangan pendidikan yang 

menyeluruh di dunia Islam, terutama 

pada masa Abbasiyah. 

Pendidikan merupakan sebuah 

proses yang sangat penting dalam 

hidup, dengan meningkatkan ilmu 

pengetahuan yang didapatkan dari 

lembaga formal maupun informal 

 
13 Muhammad Athiyah Al-Abhayi, Dasar-dasar 

Pokok Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 
1993), 
hal. 23. 

untuk menjadi manusia yang 

berkualitas dan berakhlak. Agar 

kualitas yang diharapkan dapat 

tercapai, maka diperlukan tujuan 

pendidikan yang tepat. Tujuan 

pendidikan akan menentukan 

keberhasilan dalam proses 

pembentukan pribadi manusia yang 

berkualitas. Pada masa Nabi 

Muhammad SAW, masa 

khulafaurasyidin, dan Bani Ummayah, 

tujuan pendidikan hanya satu yaitu 

semata-mata karna keagamaan. 

Belajar dan mengajar karena Allah 

dan tidak lain hanya mengharapkan 

keridhaan-Nya. 

Kemudian pada masa Dinasti 

Abbasiyah tujuan pendidikan adalah 

mengubah apa yang instruktif 

mempersiapkan kebutuhan dan 

upaya, baik dalam perilaku individu 

maupun kehidupan yang 

menggabungkan perspektif pribadi, 

sosial dan profesionalisme.14 

Pada masa Dinasti Abbasiyah, 

tujuan pendidikan mengalami 

perkembangan signifikan dengan 

mengintegrasikan aspek-aspek 

instruktif dan praktis. Pendidikan tidak 

14 Oemar Muhammad Al-Toumy Al-Syaibani, 
Falsafah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bulan 
Bintang, 1979), hal. 398-399. 

 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

461 
 

hanya berfokus pada transfer ilmu 

pengetahuan, tetapi juga pada 

persiapan individu untuk memenuhi 

kebutuhan hidup secara holistik. 

Pendekatan ini mencakup 

pembentukan perilaku individu, 

penguatan nilai-nilai sosial, dan 

pengembangan keterampilan 

profesional. 

Dengan demikian, pendidikan 

pada masa Dinasti Abbasiyah menjadi 

alat strategis untuk mencetak 

generasi yang tidak hanya memiliki 

pengetahuan, tetapi juga mampu 

berkontribusi secara aktif dalam 

berbagai aspek kehidupan, baik 

sebagai individu yang berakhlak 

mulia, anggota masyarakat yang 

bermanfaat, maupun profesional yang 

kompeten. Pendekatan ini 

mencerminkan pandangan 

pendidikan Islam yang menyeluruh 

dan relevan dengan berbagai dimensi 

kehidupan manusia. 

1. Sistem Pendidikan pada Masa 

Daulah Abbasiyah 

Sistem pendidikan Islam klasik 

berdasarkan kriteria materi yang 

 
15 Hanun Asrabah, Sejarah Pendidikan Islam, 

(Jakarta: Logos, 1999), hal. 46. 
16 Charles Michael Stanton, Higher Learning in 

Islam: the Classical Period AD, 700-1300 (Mary 
land, Rowman, and little field Inc., 1990), 

diajarkan pada tempat 

penyelenggaraannya menurut George 

Makdisi terbagi menjadi dua tipe, 

yaitu; institusi pendidikan inklusif 

(terbuka) terhadap pengetahuan 

umum dan institusi pendidikan 

eksklusif (tertutup) terhadap 

pengetahuan umum.15 

Sistem pendidikan Islam klasik 

berdasarkan kriteria hubungan 

institusi pendidikan dengan negara 

yang berbentuk teokrasi, ada dua 

macam, yaitu; institusi pendidikan 

Islam formal dan institusi pendidikan 

Islam informal.16 

Institusi pendidikan formal 

adalah lembaga pendidikan yang 

didirikan oleh negara untuk 

mempersiapkan pemuda-pemuda 

Islam agar menguasai pengetahuan 

agama dan berperan dalam agama 

dan menjadi pegawai 

pemerintahan. Biaya pendidikannya 

biasa disubsidi oleh Negara dan 

dibantu oleh orang-orang kaya melalui 

harta wakaf. Pengelolaan administrasi 

berada di tangan pemerintah.  

hal. 122 sebagaimana dikutip Lailial Muhtifah, 
Sejarah Social Pendidikan Islam: Konsep Dasar 
Pendidikan Multikultural di Institusi Pendidikan 
Islam Zaman alMa'mun (813-833 M). Jakarta: 
Kencana, 2008, hal. 27. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

462 
 

Sebaliknya pendidikan informal 

diselenggarakan secara swadaya oleh 

masyarakat atau anggota masyarakat, 

dan menawarkan mata pelajaran 

umum termasuk filsafat. Dalam hal ini 

terdapat sekitar 30.000 masjid di 

Baghdad berfungsi sebagai lembaga 

pendidikan dan pengajaran pada 

tingkat dasar. 

Perkembangan pendidikan pada 

masa bani Abbasiyah dibagi 2 tahap, 

yaitu: Tahap pertama (awal abad ke-7 

M sampai dengan ke-10 M) 

perkembangan secara alamiah 

disebut juga sebagai sistem 

pendidikan khas Arabia. Tahap kedua 

(abad ke 11) kegiatan pendidikan dan 

pengajaran diatur oleh pemerintah 

dan pada masa ini sudah dipengaruhi 

unsur non-Arab. Umat Islam 17masa 

Bani Abbasiyah dalam sejarahnya 

memperlihatkan tentang pentingnya 

pendidikan hal ini dapat ditelusuri dari 

beberapa catatan sejarah. Lembaga 

dan Institusi Pendidikan di Masa Bani 

Abbasiyah/Institusi pendidikan Islam 

yang diselenggarakan pada masa 

 
17 Mehli Nakosteen, Kontribusi Islam Atas Dunia 

Intelektual Barat: Deskripsi Analisis Abad 
Keemasan Islam, (Surabaya: Risalah Gusti, 
1996), hal. 78-97. 

Bani Abbasiyah dapat dikategorikan 

sebagai berikut: 

a. Lembaga pendidikan sebelum 

madrasah 

1) Maktab/Kuttab 

Maktab/Kuttab adalah institusi 

pendidikan dasar. Mata pelajaran 

yang diajarkan adalah khat, kaligrafi, 

al-quran, akidah, dan syair. 

Kuttab dapat diklasifikasikan 

menjadi dua, yaitu yang tertutup 

terhadap ilmu pengetahuan umum 

dan yang terbuka terhadap 

pengetahuan umum. 

Dalam ensiklopedia Islam 

dijelaskan bahwa Kuttab adalah 

sejenis tempat belajar yang mula-

mula lahir di dunia Islam, pada 

awalnya kuttab berfungsi sebagai 

tempat memberikan pelajaran 

menulis. dan membaca bagi anak-

anak, dan dinyatakan bahwa kuttab ini 

sudah ada di negeri Arab sebelum 

datangnya agama Islam, namun 

belum dikenal. Di antara penduduk 

Mekah yang pernah belajar adalah 

Sofwan bin Umayyah bin Abdul 

Syam.18 

18 Rahmawati Ralin, Metode, Sistem dan Materi 
Pendidikan Dasar (Kuttab) bagi anak-anak Masa 
Awal Daulah Abbasiyah, Sejarah Sosial 
Pendidikan Islam: (Jakarta: Kencana, 2008), hal. 
12. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

463 
 

2) Halaqah 

Halaqah artinya lingkaran. 

Halaqah merupakan institusi 

pendidikan Islam setingkat dengan 

pendidikan tingkat lanjutan. Sistem ini 

merupakan gambaran tipikal dari 

murid-murid yang berkumpul untuk 

belajar pada masa itu. Guru biasanya 

duduk di atas lantai sambil 

menerangkan, membacakan 

karangannya, atau komentar orang 

lain terhadap suatu karya pemikiran. 

Murid-muridnya akan mendengarkan 

penjelasan guru dengan duduk di atas 

lantai, yang melingkari gurunya. 

3) Majelis 

Majelis adalah institusi 

pendidikan yang digunakan untuk 

kegiatan transmisi keilmuan dari 

berbagai disiplin ilmu, sehingga 

majelis banyak ragamnya. Ada 7 

macam mejelis, yaitu: (1) majelis al-

Hadis; (2) majelis alTadris; (3) majelis 

al-Munazharah; (4) majelis al-

Muzakarah; (5) majelis alSyu'ara; (6) 

majelis al-Adab; dan (7) majelis al-

Fatwa.19 Tidak banyak penjelasan 

tentang deskripsi macam-macam 

mejelis tersebut. 

4) Masjid 

 
19 Lailil Muhtifah, Sejarah Sosial Pendidikan Islam: 

Konsep Dasar Pendidikan Multikultural di 

  Masjid merupakan institusi 

pendidikan Islam yang sudah ada 

sejak masa nabi. Masjid yang didirikan 

oleh penguasa umumnya dilengkapi 

dengan berbagai macam fasilitas 

pendidikan seperti tempat belajar, 

ruang perpustakaan dan buku-buku 

dari berbagai macam disiplin keilmuan 

yang berkembang pada saat itu. 

5) Khan 

  Khan berfungsi sebagai 

asrama pelajar dan tempat 

penyelenggaraan pengajaran agama 

antara lain fikih. 

6) Ribath 

Ribath adalah tempat kegiatan 

kaum sufi yang ingin menjauh dari 

kehidupan duniawi untuk 

mengonsentrasikan diri beribadah 

semata-mata. Ribath biasanya dihuni 

oleh orang-orang miskin. 

7) Rumah-rumah Ulama 

Rumah-rumah ulama, digunakan 

untuk melakukan transmisi ilmu 

agama dan ilmu umum dan 

kemungkinan lain perdebatan ilmiah. 

Ulama yang tidak diberi kesempatan 

mengajar di institusi pendidikan formal 

akan mengajar di rumah-rumah 

mereka. 

Institusi Pendidikan Islam Zaman al-Ma'mun 
(813-833 M), (Jakarta: Kencana, 2008), hal. 28 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

464 
 

8) Toko buku dan perpustakaan 

Toko buku dan perpustakaan, 

berperan sebagai tempat transmisi 

ilmu dan Islam. Di Baghdad terdapat 

100 toko buku. Kesembilan, 

observatorium dan rumah sakit 

sebagai tempat kajian ilmu 

pengetahuan dan filsafat Yunani dan 

transmisi ilmu kedokteran. 

b. Madrasah 

Madrasah ada semenjak awal 

masa kekuasaan Islam bani 

Abbasiyah seperti Bait al-Hikmah, 

yaitu institusi pendidikan tinggi Islam 

pertama yang dibangun pada tahun 

830 M oleh khalifah al-Makmun.20 

Institusi yang mengukir sejarah baru 

dalam peradaban Islam dengan 

konsep multikultural dalam 

pendidikan, karena subjek toleransi, 

perbedaan etnik kultural, dan agama 

sudah dikenal dan merupakan hal 

biasa. 

Di catatan lain, al-Makrizi 

berasumsi bahwa madrasah pertama 

adalah madrasah Nizhamiyah yang 

didirikan tahun 457 H.21 Madrasah 

selalu dikaitkan dengan nama Nidzam 

Al-Mulk ( 485 H/1092 M), salah 

 
20 Asar, Pendidikan Tinggi Islam, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1994), hal. 109. 

seorang wazir dinasti Saljuk sejak 456 

H/1068 M sampai dengan wafatnya, 

dengan usahanya membangun 

madrasah Nizhamiyah di berbagai 

kota utama daerah kekuasaan Saljuk. 

Madrasah Nizhamiyah 

merupakan prototype awal bagi 

lembaga pendidikan tinggi, ia juga 

dianggap sebagai tonggak baru dalam 

penyelenggaraan pendidikan Islam, 

dan merupakan karakteristik tradisi 

pendidikan Islam sebagai suatu 

lembaga pendidikan resmi dengan 

sistem asrama. Pemerintah atau 

penguasa ikut terlibat di dalam 

menentukan tujuan, kurikulum, tenaga 

pengajar, pendanaan, sarana fisik dan 

lain-lain. 

Meskipun madrasah Nizhamiyah 

mampu melestarikan tradisi keilmuan 

dan menyebarkan ajaran Islam dalam 

versi tertentu. Tetapi keterkaitan 

dengan standarisasi dan pelestarian 

ajaran kurang mampu menunjang 

pengembangan ilmu dan penelitian 

yang inovatif. Madrasah di Mekah dan 

Madinah. Informasi tentang madrasah 

mendapat dukungan banyak dari 

berbagai literatur. Namun sayang para 

21 Perbedaan asumsi tersebut memmat pentilis 
dilatarbelakangi oleh perbedaan persepsi 
tentang difiusi Madrasah dan karakteristikava. 

 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

465 
 

sejarawan tidak cukup tertarik 

berbicara madrasah di Mekah dan 

Madinah. Hal ini mengakibatkan 

pelacakan informasi tentang 

permasalahan tersebut kurang 

lengkap. 

Lebih lanjut secara kuantitatif 

madrasah di Mekah lebih banyak 

dibandingkan dengan Madinah. Di 

antara madrasah Abu Hanifah, Maliki, 

madrasah ursufiyah, madrasah 

muzhafariah, sedangkan madrasah 

megah yang dijumpai di Mekah adalah 

madrasah qoi'it bey, didirikan oleh 

Sultan Mamluk di Mesir. 

Pemikiran pendidikan Islam 

pada masa Dinasti Abbasiyah telah 

memainkan peran penting dalam 

membentuk tradisi keilmuan dan 

intelektual yang berpengaruh hingga 

saat ini. Pada masa ini, ilmu 

pengetahuan dan pendidikan 

mendapat perhatian besar dari para 

khalifah dan ulama, dengan Baghdad 

sebagai pusat intelektual dunia. 

Masa keemasan ini ditandai oleh 

perkembangan lembaga pendidikan 

seperti madrasah dan Bayt al-Hikmah, 

yang menjadi pusat penerjemahan 

serta pengembangan ilmu 

pengetahuan. Sejumlah konsep 

penting tentang pendidikan muncul 

pada periode ini, termasuk integrasi 

antara ilmu agama dan ilmu umum, 

yang memperkuat posisi pendidikan 

sebagai sarana untuk memahami 

kehidupan duniawi dan ukhrawi. 

Pendidikan di masa Abbasiyah tidak 

hanya berfokus pada ilmu agama, 

tetapi juga mencakup disiplin ilmu 

seperti matematika, astronomi, 

filsafat, dan kedokteran. 

Kontribusi masa Abbasiyah 

terhadap pendidikan Islam dapat 

dilihat dalam tiga aspek utama: 

1. Penyebaran ilmu pengetahuan ke 

seluruh wilayah kekuasaan Islam, 

yang memperkuat posisi ilmu 

pengetahuan sebagai bagian 

integral dari kehidupan seorang 

Muslim. 

2. Integrasi ilmu agama dan ilmu 

umum, yang menjadikan 

pendidikan Islam lebih 

komprehensif. 

3. Pendirian institusi pendidikan 

formal dan non-formal, yang 

mendukung pendidikan bagi semua 

lapisan masyarakat. Madrasah-

madrasah menjadi tempat utama 

untuk mengajarkan berbagai 

disiplin ilmu, serta menciptakan 

tradisi intelektual yang bertahan 

hingga kini. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

466 
 

Secara hierarkis, Pada masa 

Abbasiyah sekolah-sekolah terdiri 

dari beberapa tingkat, yaitu: 

1) Tingkat sekolah rendah, 

namanya Kuttab sebagai tempat 

belajar bagi anak-anak. Di 

samping Kuttab ada pula anak-

anak belajar di rumah, di istana, 

di toko-toko dan di pinggir-

pinggir pasar. Adapun pelajaran 

yang diajarkan meliputi: 

membaca Alquran dan 

menghafalnya, pokok-pokok 

ajaran Islam, menulis, kisah 

orang-orang besar Islam, 

membaca dan menghafal syair-

syair atau prosa, berhitung, dan 

juga pokok-pokok nahwu shorof 

ala kadarnya.22 

2) Tingkat sekolah menengah, 

yaitu di masjid dan majelis sastra 

dan ilmu pengetahuan sebagai 

sambungan pelajaran di kuttab. 

Adapun pelajaran yang diajarkan 

meliputi: Alquran, bahasa Arab, 

Fiqih, Tafsir, Hadits, Nahwu, 

Shorof, Balaghoh, ilmu pasti, 

Mantiq, Falak, Sejarah, ilmu 

alam, kedokteran, dan juga 

musik. 

 
22 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam: Dirasah 

Islamiyah II. (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 
2000), Hal. 54. 

3) Tingkat perguruan tinggi, seperti 

Baitul Hikmah di Bagdad dan 

Darul Ilmu di Mesir (Kairo), di 

masjid dan lain-lain. Pada 

tingkatan ini umumnya 

perguruan tinggi terdiri dari dua 

jurusan: 

a. Jurusan ilmu-ilmu agama dan 

Bahasa Arab serta kesastraannya. 

Ibnu Khaldun menamainya ilmu itu 

dengan Ilmu Naqliyah. Ilmu yang 

diajarkan pada jurusan ini meliputi: 

Tafsir Alquran, Hadits, Fiqih, Nahwu, 

Sharaf, Balaghoh, dan juga Bahasa 

Arab. 

b. Jurusan ilmu-ilmu hikmah (filsafat), 

Ibnu Khaldun menamainya dengan 

Ilmu Aqliyah. Ilmu yang diajarkan 

pada jurusan ini meliputi: Mantiq, Ilmu 

Alam dan Kimia, Musik, ilmu-ilmu 

pasti, Ilmu Ukur, Falak, Ilahiyah 

(ketuhanan), Ilmu Hewan, dan juga 

Kedokteran.23 

Adapun Tokoh Tokoh 

Pendidikan pada masa itu : 

1) Al-Kindi (801-873 M): "Filsuf Arab" 

pertama, mengintegrasikan filsafat 

Yunani dengan Islam. Ia 

menekankan pendidikan sebagai 

pencarian kebenaran universal, 

23 Musyrifah Sunanto, Sejarah Islam Klasik: 
Perkembangan Ilmu Pengetahuan Islam, 
(Jakarta: Pretuada Media, 2004), hal. 57. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

467 
 

dengan karya seperti Fi al-Falsafah 

al-Ula yang memengaruhi 

kurikulum rasional. 

2) Al-Farabi (870-950 M): Dikenal 

sebagai "Guru Kedua" setelah 

Aristoteles. Dalam Kitab al-Millah, 

ia menggambarkan pendidikan 

ideal sebagai tangga menuju 

kebahagiaan, dengan negara 

sebagai institusi pendidikan utama. 

3) Ibnu Sina (Avicenna, 980-1037 M): 

Penulis Al-Qanun fi al-Tibb, ia 

mendirikan sistem pendidikan 

holistik yang mencakup tubuh, jiwa, 

dan akal. Pendidikannya 

menekankan pengamatan empiris. 

4) Al-Ghazali (1058-1111 M): 

Dalam Ihya Ulum al-Din, ia 

mengkritik filsafat berlebihan dan 

menekankan pendidikan sufistik 

untuk membersihkan hati. Ia 

mengajar di Madrasah Nizamiyyah 

dan memengaruhi reformasi 

kurikulum. 

Tokoh-tokoh ini melihat 

pendidikan sebagai sarana 

mencapai maqam spiritual dan 

intelektual. 

 

 
24 Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya Ulum al-

Din (Revival of the Religious Sciences). Beirut: 

Relevansi dengan Pendidikan 

Modern 

Pemikiran pendidikan Islam 

pada masa Bani Abbasiyah tidak 

hanya menjadi warisan sejarah, tetapi 

juga memiliki relevansi yang 

mendalam dengan sistem pendidikan 

kontemporer, terutama di dunia Islam 

dan negara-negara berkembang 

seperti Indonesia. Konsep-konsep 

dasar seperti integrasi ilmu agama 

dan rasional, pendanaan melalui 

wakaf, serta penekanan pada 

pembentukan karakter holistik, terus 

menjadi inspirasi bagi reformasi 

pendidikan hari ini. Namun, di tengah 

kemajuan teknologi dan globalisasi, 

tantangan utama adalah bagaimana 

menjaga keseimbangan antara tradisi 

Islam dan inovasi modern, 

sebagaimana diwanti-wanti oleh 

pemikir seperti Al-Ghazali.24 

Salah satu konsep paling 

relevan adalah sistem wakaf untuk 

pendidikan, yang telah menjadi 

fondasi madrasah Abbasiyah dan 

masih diterapkan secara luas di 

Indonesia melalui institusi pesantren. 

Pada masa Abbasiyah, wakaf (harta 

abadi yang didedikasikan untuk 

Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2005 (edisi asli abad 
ke-11), hlm. 45-50.  

 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

468 
 

kepentingan umum)25 digunakan 

untuk membiayai operasional 

madrasah Nizamiyyah, termasuk gaji 

guru, beasiswa, dan pemeliharaan 

perpustakaan. Konsep ini memastikan 

keberlanjutan pendidikan tanpa 

bergantung pada anggaran negara 

yang fluktuatif. Di Indonesia, 

pesantren seperti Pondok Pesantren 

Gontor atau Tebuireng di Jombang, 

Jawa Timur, dibiayai melalui wakaf 

tanah, sawah, dan dana umat, yang 

mencakup lebih dari 25.000 pesantren 

di seluruh negeri (data Kementerian 

Agama RI, 2022).26 Wakaf ini tidak 

hanya mendanai pengajaran ilmu 

agama, tetapi juga program vokasi 

modern seperti pertanian organik atau 

kewirausahaan, menunjukkan 

adaptasi wakaf Abbasiyah ke konteks 

ekonomi digital saat ini. Relevansi ini 

terbukti dalam Undang-Undang Wakaf 

No. 41 Tahun 2004 di Indonesia, yang 

mendorong wakaf produktif untuk 

 
25 Wakaf didefinisikan dalam fiqh Islam sebagai 

harta yang diserahkan untuk kepentingan 
umum secara permanen, berdasarkan Al-Quran 
(Surah Al-Baqarah: 177) dan hadis Nabi. Lihat: 
Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Waqf (Jakarta: 
Pustaka Azzam, 2010), hlm. 23. 

26 Kementerian Agama Republik Indonesia. 
"Laporan Tahunan Pendidikan Pesantren 2022." 
Diakses dari situs resmi Kemenag RI, 15 Oktober 
2023.  

27 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 41 
Tahun 2004 tentang Wakaf. Pasal 1-5 
membahas wakaf produktif untuk pendidikan. 

pendidikan, mirip dengan semangat 

inklusif Khalifah Al-Ma'mun yang 

mendukung Bayt al-Hikmah.27 

Selain itu, integrasi ilmu agama 

(syar'i) dan ilmu rasional (aqli) dari 

kurikulum Abbasiyah menjadi model 

utama bagi pendidikan Islam 

kontemporer. Pada masa itu, 

madrasah mengajarkan Al-Quran dan 

fiqh bersamaan dengan matematika, 

astronomi, dan filsafat, menciptakan 

sintesis yang memperkaya 

peradaban.28 Pemikiran ini 

menginspirasi universitas Islam 

modern, seperti Universitas Islam 

Internasional Indonesia (UIII) di Depok 

atau Universitas Islam Negeri (UIN) 

Syarif Hidayatullah Jakarta, yang 

mengintegrasikan studi Islam dengan 

sains, teknologi, dan humaniora.29 

Misalnya, program studi di UIN sering 

kali menawarkan mata kuliah "Filsafat 

Sains Islam" yang terinspirasi dari Al-

Kindi dan Al-Farabi, di mana 

Lihat juga: Badan Wakaf Indonesia, "Panduan 
Wakaf Pendidikan" (Jakarta: BWI, 2021). 

28 George Makdisi, The Rise of Colleges: 
Institutions of Learning in Islam and the 
West (Edinburgh: Edinburgh University Press, 
1981), hlm. 78-92.  

29 Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah 
Jakarta. "Kurikulum Fakultas Ushuluddin dan 
Filsafat 2023." Diakses dari situs resmi UIN 
Jakarta, 20 September 2023. UIII Depok juga 
menerapkan model integratif sejak berdiri 
tahun 2019. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

469 
 

mahasiswa belajar bagaimana 

astronomi Ptolemaik (diterjemahkan di 

Bayt al-Hikmah) dapat selaras dengan 

ayat-ayat Al-Quran tentang alam 

semesta. Secara global, institusi 

seperti Universitas Al-Azhar di Mesir 

atau Universitas Islam Madinah di 

Arab Saudi menerapkan model 

serupa, di mana ijtihad (penalaran 

independen) Abbasiyah diterapkan 

untuk isu kontemporer seperti bioetika 

atau kecerdasan buatan (AI).30 

Integrasi ini membantu mengatasi 

dikotomi Barat-Islam dalam 

pendidikan, memungkinkan umat 

Muslim berkontribusi pada kemajuan 

global tanpa meninggalkan akar 

agama, sebagaimana ditegaskan 

dalam hadis Nabi Muhammad SAW: 

"Tuntutlah ilmu dari buaian hingga 

liang lahat."31 

Meskipun demikian, tantangan 

modern dalam menerapkan pemikiran 

Abbasiyah tidak bisa diabaikan, 

terutama dalam menjaga 

keseimbangan antara tradisi dan 

 
30 Untuk ijtihad kontemporer, lihat: Muhammad 

Abduh, Risalah al-Tawhid (Kairo: Dar al-Manar, 
1904), yang mengadaptasi pemikiran Abbasiyah 
untuk isu modern seperti AI.  

 
31 Hadis ini merupakan variasi dari riwayat yang 

lebih dikenal: "Tuntutlah ilmu walau ke negeri 
Cina" (riwayat Al-Baihaqi). Versi "dari buaian 
hingga liang lahat" ditemukan dalam koleksi 

inovasi. Di era digital, pendidikan 

menghadapi tekanan sekularisasi, di 

mana ilmu sains sering kali dipisahkan 

dari nilai-nilai spiritual, mirip dengan 

kritik Al-Ghazali terhadap filsuf-filsuf 

yang berlebihan dalam rasionalisme 

(seperti Ibnu Sina) tanpa dasar 

tasawuf. Dalam Ihya Ulum al-Din, Al-

Ghazali memperingatkan bahwa 

pendidikan yang hanya 

mengandalkan akal tanpa hati akan 

menghasilkan "pengetahuan mati" 

yang tidak membentuk akhlak mulia.32 

Tantangan ini terlihat di Indonesia, di 

mana pesantren tradisional kesulitan 

mengadopsi teknologi seperti e-

learning atau STEM (Science, 

Technology, Engineering, 

Mathematics), sementara universitas 

sekuler mendominasi pasar kerja. 

Selain itu, globalisasi membawa isu 

seperti radikalisme atau materialisme, 

yang menuntut pendidik untuk 

merevitalisasi metode halaqah 

(diskusi kelompok) Abbasiyah menjadi 

forum dialog inklusif, seperti webinar 

hadis pendidikan, seperti Riyadhus 
Shalihin karya An-Nawawi (hlm. 312). Sumber: 
Imam Nawawi, Riyadhus Shalihin (Beirut: Dar al-
Fikr, 1999). 

32 Al-Ghazali, Ihya Ulum al-Din, jilid 1, hlm. 23-25. 
Kutipan "pengetahuan mati" merujuk pada bab 
tentang ilmu tanpa amal. Kritik terhadap Ibnu 
Sina dibahas di hlm. 150-160. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

470 
 

atau komunitas online. Untuk 

mengatasinya, diperlukan reformasi 

seperti yang dilakukan Kementerian 

Pendidikan dan Kebudayaan RI 

melalui Kurikulum Merdeka (2022), 

yang mendorong integrasi pendidikan 

karakter Islam dengan inovasi 

digital.33 Pemikiran Al-Farabi tentang 

"negara sebagai institusi pendidikan" 

juga relevan, di mana pemerintah bisa 

mendukung program beasiswa 

nasional untuk studi Islam-sains, mirip 

dukungan khalifah Abbasiyah.34 

Secara keseluruhan, relevansi 

pemikiran pendidikan Abbasiyah bagi 

era modern terletak pada 

kemampuannya untuk adaptif: ia 

menawarkan kerangka holistik yang 

menggabungkan iman, ilmu, dan 

etika, sambil mendorong ijtihad untuk 

menghadapi perubahan. Di Indonesia, 

di mana pendidikan Islam menjadi 

pilar bangsa, revitalisasi konsep ini 

dapat memperkuat identitas 

keagamaan sekaligus daya saing 

global. Namun, tanpa keseimbangan 

yang bijak seperti yang diwanti-warnai 

 
33 Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, 

dan Teknologi RI. "Panduan Implementasi 
Kurikulum Merdeka 2022." Diakses dari situs 
resmi Kemendikbudristek, 10 November 2023. 
Kurikulum ini menekankan integrasi karakter 
dan digitalisasi. 

Al-Ghazali pendidikan berisiko 

kehilangan esensi spiritualnya di 

tengah arus modernitas. 

E. Kesimpulan 

Dari pembahasan yang sudah 

dipaparkan di atas, ada beberapa hal 

penting yang bisa kita simpulkan 

tentang pemikiran pendidikan Islam 

pada masa Bani Abbasiyah: 

Dinasti Abbasiyah berdiri dari 

tahun 132-656 H/750-1258 M dan 

merupakan dinasti Islam terpanjang 

dalam sejarah Islam klasik. Baghdad 

menjadi pusat pemerintahannya. 

Masa kejayaan dinasti ini terjadi pada 

periode pertama (750-847 M), 

terutama saat kepemimpinan Khalifah 

Harun al-Rasyid dan al-Ma'mun. 

Kedua khalifah ini lebih fokus 

membangun peradaban dan 

pendidikan ketimbang memperluas 

wilayah kekuasaan. 

Di masa Abbasiyah, pendidikan 

Islam berkembang pesat dengan 

menggabungkan ilmu agama 

(naqliyah) dan ilmu rasional (aqliyah). 

Tujuan pendidikan tidak cuma soal 

34 Al-Farabi, Abu Nasr. Kitab al-Madinah al-
Fadilah (The Virtuous City). Terjemahan Inggris: 
Richard Walzer (Oxford: Clarendon Press, 1985), 
hlm. 220-230. Ide "negara sebagai institusi 
pendidikan" mirip dengan konsep polis Plato 
yang diadaptasi ke Islam. 

 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

471 
 

agama saja, tapi juga mempersiapkan 

manusia seutuhnya dari segi pribadi, 

sosial, dan profesional. Sistem 

pendidikannya bertingkat: ada kuttab 

untuk pendidikan dasar, masjid dan 

majelis untuk tingkat menengah, lalu 

madrasah dan Baitul Hikmah untuk 

pendidikan tinggi. Para ulama besar 

seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu Sina, 

dan Al-Ghazali punya andil besar 

dalam mengembangkan konsep 

pendidikan yang menyeluruh ini. 

Relevansi dengan Pendidikan 

Modern: Ternyata, konsep pendidikan 

dari masa Abbasiyah masih relevan 

sampai sekarang. Misalnya sistem 

wakaf untuk membiayai pendidikan, 

penggabungan ilmu agama dan sains, 

serta pendidikan karakter yang 

menyeluruh. Di Indonesia sendiri, kita 

bisa lihat penerapannya di pesantren 

dan universitas Islam yang 

menggabungkan kajian Islam dengan 

ilmu pengetahuan modern. Tapi 

memang ada tantangannya, yaitu 

bagaimana menyeimbangkan tradisi 

Islam dengan perkembangan zaman 

di era digital seperti sekarang. Ini 

sejalan dengan peringatan Al-Ghazali 

tentang pentingnya keseimbangan 

antara akal dan hati dalam 

pendidikan. 

Jadi, pemikiran pendidikan Islam 

masa Bani Abbasiyah bukan cuma 

sejarah masa lalu. Konsep-konsepnya 

bisa diterapkan di zaman sekarang 

untuk menghasilkan generasi yang 

cerdas secara intelektual, kuat 

spiritualnya, dan bermanfaat untuk 

Masyarakat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmed, Akbar S. Citra Muslim: 

Tinjauan Sejarah dan Sosiologi. 

Terj. Nunding Ram & Ramli Yakub. 

Jakarta: Erlangga, 1992. 

Al-Abhayi, Muhammad Athiyah. 

Dasar-dasar Pokok Pendidikan 

Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 

1993. 

Al-Farabi, Abu Nasr. Kitab al-Madinah 

al-Fadilah (The Virtuous City). 

Terjemahan Inggris: Richard 

Walzer. Oxford: Clarendon Press, 

1985. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya Ulum al-

Din (Revival of the Religious 

Sciences). Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah, 2005. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh al-Waqf. 

Jakarta: Pustaka Azzam, 2010. 

Al-Syaibani, Oemar Muhammad Al-

Toumy. Falsafah Pendidikan Islam. 

Jakarta: Bulan Bintang, 1979. 

Amnur, Ali Muhdi. Konfigurasi Politik 

Pendidikan Nasional. Yogyakarta: 

Pustaka Fahima, 2007. 

An-Nawawi, Imam. Riyadhus Shalihin. 

Beirut: Dar al-Fikr, 1999. 

Asar. Pendidikan Tinggi Islam. 

Jakarta: Bulan Bintang, 1994. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

472 
 

Asrabah, Hanun. Sejarah Pendidikan 

Islam. Jakarta: Logos, 1999. 

Badan Wakaf Indonesia. Panduan 

Wakaf Pendidikan. Jakarta: BWI, 

2021. 

Brockelmann, Carl. History of the 

Islamic People. London: Routledge 

& Kegan Paul, 1982. 

Hodgson, Marshall GS. The Venture 

of Islam: Iman dan Sejarah dalam 

Peradaban Dunia Masa Islam 

Klasik. Terj. Mulyadhi Kartanegara, 

Vol 2. Jakarta: Paramadina, 2002. 

Ilaihi, Wahyu dan Harjani Hefni. 

Pengantar Sejarah Dakwah. 

Jakarta: Kencana-Prenada-Media 

Group, 2007. 

Kementerian Agama Republik 

Indonesia. "Laporan Tahunan 

Pendidikan Pesantren 2022." 

Diakses dari situs resmi Kemenag 

RI, 15 Oktober 2023. 

Kementerian Pendidikan, 

Kebudayaan, Riset, dan Teknologi 

RI. "Panduan Implementasi 

Kurikulum Merdeka 2022." Diakses 

dari situs resmi Kemendikbudristek, 

10 November 2023. 

Langgulung, Hasan. Beberapa 

Pemikiran Tentang Pendidikan 

Islam. Bandung: Al-Ma'arif, 1980. 

Makdisi, George. The Rise of 

Colleges: Institutions of Learning in 

Islam and the West. Edinburgh: 

Edinburgh University Press, 1981. 

Muhammad Abduh. Risalah al-

Tawhid. Kairo: Dar al-Manar, 1904. 

Muhtifah, Lailil. Sejarah Sosial 

Pendidikan Islam: Konsep Dasar 

Pendidikan Multikultural di Institusi 

Pendidikan Islam Zaman al-

Ma'mun (813-833 M). Jakarta: 

Kencana, 2008. 

Nakosteen, Mehli. Kontribusi Islam 

Atas Dunia Intelektual Barat: 

Deskripsi Analisis Abad Keemasan 

Islam. Surabaya: Risalah Gusti, 

1996. 

Nashir, Muhammad. "Dakwah Islam 

Masa Daulah Abbasiyah." Jurnal 

Komunikasi Islam, Vol. 02, No. 02. 

Surabaya: Fakultas Dakwah IAIN 

Sunan Ampel, 2012. 

Ralin, Rahmawati. "Metode, Sistem 

dan Materi Pendidikan Dasar 

(Kuttab) bagi anak-anak Masa Awal 

Daulah Abbasiyah." Dalam Sejarah 

Sosial Pendidikan Islam. Jakarta: 

Kencana, 2008. 

Stanton, Charles Michael. Higher 

Learning in Islam: the Classical 

Period AD, 700-1300. Maryland: 

Rowman and Little Field Inc., 1990. 

Sunanto, Musyrifah. Sejarah Islam 

Klasik: Perkembangan Ilmu 

Pengetahuan Islam. Jakarta: 

Prenada Media, 2004. 

Syalabi, Ahmad. Sejarah dan 

Kebudayaan Islam 3. Terj. 

Muhammad Labib Ahmad. Jakarta: 

Pustaka al-Husna, 2003. 

Undang-Undang Republik Indonesia 

Nomor 41 Tahun 2004 tentang 

Wakaf. 

Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah Jakarta. "Kurikulum 

Fakultas Ushuluddin dan Filsafat 

2023." Diakses dari situs resmi UIN 

Jakarta, 20 September 2023. 

Watt, W. Montgomery. Kejayaan 

Islam: Kajian Kritis dari Tokoh 

Orientalis. Yogyakarta: Tiara 

Wacana Yogya, 1990. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,   

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950   

  Volume 10 Nomor 04, Desember 2025 

 

473 
 

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban 

Islam: Dirasah Islamiyah II. Jakarta: 

PT. Raja Grafindo Persada, 2000. 


