Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM PADA MASA BANI ABBASIYAH

Nurhaliza®, Eva Dewi?, Ayumi Tampubolon?

123 Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
Alamat e-mail : *nurhalizapasca@gmail.com
Alamat e-mail :2evadewi@uin-suska.ac.id
Alamat e-mail : *randaayumi@gmail.com

ABSTRACT

This research examines Islamic educational thought during the Abbasid Dynasty
(750-1258 CE) and its relevance to modern education systems. The Abbasid
Dynasty represents a golden age of Islamic civilization, marked by extraordinary
advances in education, science, and culture. The objectives of this study are to
analyze the historical foundation of the Abbasid Dynasty, explore Islamic
educational thought during this period, and identify its relevance to contemporary
education. The research methodology employed is library research with a historical-
analytical approach. Data were collected from primary and secondary sources
including books, journals, and historical documents. The findings reveal that the
Abbasid education system integrated religious sciences (nagliyah) and rational
sciences (agliyah) through institutions such as kuttab, mosques, madrasahs, and
Bayt al-Hikmah. Scholars such as Al-Kindi, Al-Farabi, Ibn Sina, and Al-Ghazali
made significant contributions to the development of holistic education concepts.
Abbasid educational concepts such as the waqgf system for educational financing,
integration of religious and scientific knowledge, and holistic character formation
remain relevant to modern education systems, particularly in Indonesia. This
research provides important implications for the development of contemporary
Islamic education that balances tradition and innovation.

Keywords: Abbasid Dynasty, Islamic Educational Thought, Nizamiyyah Madrasah,
Bayt al-Hikmah, Modern Education

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji pemikiran pendidikan Islam pada masa Dinasti Abbasiyah
(750-1258 M) dan relevansinya dengan sistem pendidikan modern. Dinasti
Abbasiyah merupakan periode keemasan peradaban Islam yang ditandai dengan
kemajuan luar biasa dalam bidang pendidikan, ilmu pengetahuan, dan kebudayaan.
Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis sejarah berdirinya Dinasti
Abbasiyah, mengeksplorasi pemikiran pendidikan Islam pada masa tersebut, dan
mengidentifikasi relevansinya dengan pendidikan kontemporer. Metode penelitian
yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research) dengan pendekatan

448


mailto:nurhalizapasca@gmail.com
mailto:evadewi@uin-suska.ac.id
mailto:randaayumi@gmail.comm

Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

historis-analitis. Data dikumpulkan dari sumber primer dan sekunder berupa buku,
jurnal, dan dokumen sejarah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sistem
pendidikan Abbasiyah mengintegrasikan ilmu agama (nagliyah) dan ilmu rasional
(agliyah) melalui lembaga-lembaga seperti kuttab, masjid, madrasah, dan Bayt al-
Hikmah. Tokoh-tokoh seperti Al-Kindi, Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Al-Ghazali
memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan konsep pendidikan holistik.
Konsep-konsep pendidikan Abbasiyah seperti sistem wakaf untuk pembiayaan
pendidikan, integrasi ilmu agama dan sains, serta pembentukan karakter holistik
masih relevan dengan sistem pendidikan modern, khususnya di Indonesia.
Penelitian ini memberikan implikasi penting bagi pengembangan pendidikan Islam
kontemporer yang seimbang antara tradisi dan inovasi.

Kata Kunci: Dinasti Abbasiyah, Pemikiran Pendidikan Islam, Madrasah Nizamiyyah,
Bayt al-Hikmah, Pendidikan Modern

A.Pendahuluan
Perubahan peradaban sebagai
suatu proses harus didesain dengan
kesadaran, kebersamaan, dan
komitmen, yang didasarkan atas nilai-
nilai kehidupan yang benar. Untuk itu
niscaya membutuhkan pendidikan
agar dapat mencerdaskan kehidupan
bangsa. Kehidupan yang cerdas inilah
yang patut menjadi dasar sebuah
peradaban yang kokoh. Pendidikan
adalah syarat mutlak berkembangnya
peradaban. Tanpa pendidikan tidak
akan ada sumber daya manusia yang
mampu membawa perubahan
peradaban ke arah yang lebih baik.
Pendidikan

meningkatkan

berfungsi

kemampuan  dan

! Hasan Langgulung, Beberapa Pemikiran Tentang
Pendidikan Islam, (Bandung: Al-Ma'arif, 1980),
him. 92.

membentuk watak serta peradaban
bangsa yang bermartabat, sehingga
akan lahir generasi yang mampu
melaksanakan prinsip how to change
the world (bagaimana mengubah
dunia), bukan hanya how to see the
world (bagaimana melihat dunia). Dan
juga, how to lead the change
(bagaimana memimpin perubahan),
dan bukan hanya how to follow the
change (bagaimana ikut dalam
perubahan). Oleh karena itu, output
pendidikan harus diarahkan menjadi
agen perubahan (agent of change). Di
sinilah peran pendidikan sebagai
perekat keutuhan dan kesatuan
bangsa, menjadi sangat

menentukan.! Secara ekstrem bahkan

449



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dapat dikatakan, maju mundurnya,
baik buruknya peradaban suatu
bangsa atau masyarakat akan
ditentukan oleh bagaimana
pendidikan yang dialani oleh
masyarakat bangsa tertentu.?
Pendidikan merupakan sarana
yang digunakan untuk melakukan
transfer ilmu pengetahuan (transfer of
knowledge) dan nilai-nilai (transfer of
values) dari satu generasi ke generasi
selanjutnya. Dengan demikian, apa
yang telah didapatkan oleh generasi
terdahulu tidak hilang begitu saja, tapi
dapat dijaga dan dikembangkan oleh
selanjutnya.®

generasi Dengan

demikian  pendidikan  merupakan
tumpuan setiap bangsa untuk meraih
masa depan yang lebih baik.

Karena pentingnya pendidikan,
Islam menempatkan pendidikan pada
kedudukan yang sangat penting dan
tinggi. Pentingnya pendidikan bagi
manusia dapat kita ketahui dari
sejarahnya. Pendidikan Islam mulai
berkembang sejak masa Rasulullah,
masa Khulafaur Rasyidin, masa Bani
Ummayah, masa Bani Abbasiyah,
hingga masa sekarang ini. Para ahli

sejarah menyebut bahwa sebelum

2 Ali Muhdi Amnur, Konfigurasi Politik Pendidikan
Nasional, (Yogyakarta: Pustaka Fahima, 2007),
him. 17.

muncul sekolah dan universitas,
sebagai lembaga pendidikan formal,
dalam dunia Islam sesungguhnya
sudah berkembang Lembaga
lembaga pendidikan Islam non formal,
diantaranya adalah masjid. Islam
mengalami kemajuan dalam bidang
pendidikan, terutama pada masa
Dinasti Abbasiyah. Pada masa
Abbasiyah,

pengajaran berkembang pesat di

pendidikan dan

seluruh negara Islam hingga lahir
madrasah-madrasah  yang  tidak
terhitung banyaknya.

Sebuah titik penting dalam
sejarah Islam, Dinasti Abbasiyah
(750-1258 M) melihat kemajuan luar
biasa dalam pemikiran intelektual,
pengetahuan, dan budaya. Landasan
budaya Islam dibentuk oleh kontribusi
abadi para ulama zaman ini di bidang
filsafat, sains, hukum, seni, dan
kerohanian. Imam Abu Hanifah, Imam
Malik, Imam Syafi'i, dan Imam Ahmad
bin Hanbal berpengaruh dalam
perkembangan fikih Islam, dan ulama
seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan lbnu
Sina memajukan pemahaman
manusia dengan memadukan doktrin-

doktrin Islam dengan filsafat Yunani.

3 Hasan Langgulung, Beberapa Pemikiran Tentang
Pendidikan Islam, him. 92.

450



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Melalui akademisi seperti Imam
Ghazali, Dinasti Abbasiyah juga
mendorong  perkembangan  seni,
budaya, dan kerohanian, yang
berdampak pada gerakan reformasi

dan kebangkitan Islam.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini  menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode
studi kepustakaan (library research).
Seluruh data yang dianalisis berasal
dari literatur-literatur klasik maupun
modern yang berkaitan dengan
sejarah Dinasti Abbasiyah dan
perkembangan pendidikan Islam pada
masa tersebut. Sumber data primer
meliputi karya para tokoh seperti Al-
Ghazali, Al-Farabi, Ibnu Sina, serta
catatan sejarah resmi mengenai
pemerintahan Abbasiyah. Sumber
data sekunder mencakup buku-buku
sejarah pendidikan Islam, artikel
jurnal, dan penelitan modern yang
mengkaji lembaga pendidikan,
perkembangan ilmu pengetahuan,
serta relevansi pendidikan Abbasiyah
dalam konteks pendidikan
kontemporer. Pengumpulan data
dilakukan melalui teknik dokumentasi,
yaitu penelusuran dan analisis

terhadap literatur yang relevan

dengan fokus penelitian. Data yang
terkumpul kemudian dianalisis dengan
teknik analisis isi (content analysis),
yang meliputi proses reduksi data,
penyajian data, dan penarikan
kesimpulan. Untuk menjaga
keabsahan temuan, penelitian ini
menggunakan triangulasi sumber
dengan membandingkan berbagai
referensi dari periode dan perspekiif
yang berbeda. Pendekatan ini dipilih
karena sesuai untuk menelaah
konsep historis dan pemikiran
pendidikan yang tidak dapat diukur
secara numerik, melainkan melalui
interpretasi mendalam terhadap teks

dan fakta sejarah.

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan
Sejarah Berdirinya Bani Abbasiyah

Ketika berbicara mengenai
sejarah Dinasti Abbasiyah, maka akan
selalu identik dengan nama al-Abbas.
Hal ini disebabkan nama Dinasti
Abbasiyah diambilkan dari nama
salah seorang dari paman Nabi
Muhammad saw. bernama al-Abbas
ibn Abd al-Muttalib ibn Hasyim.
Orang-orang Abbasiyah beranggapan
bahwa merekalah yang lebih berhak
atas kekhalifahan Islam, bukan Bani

Umayah. Sebab mereka adalah

451



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

cabang Bani Hasyim yang secara
nasab keturunan lebih dekat dengan
Nabi Muhammad saw. Pendiri Dinasti
Abbasiyah adalah Abdullah As-Saffah
bin Ali bin Abdullah bin Al-Abbas, atau
lebih dikenal dengan sebutan Abul
Abbas As-Saffahn. Daulah Bani
Abbasiyah berdiri antara tahun 132-
656 H/750-1258 M. artinya, lima
setengah abad lamanya keluarga
Abbasiyah menduduki singgasana
khilafah
pemerintahannya berada di kota
Baghdad.*

Seperti dikatakan Badri Yatim,®

Islamiyah  dan  pusat

Dinasti Abbasiyah merupakan

kelanjutan  pemerintahan  Dinasti

Umayah sebagai representasi
kekhalifahan Islam terbesar dan
terpanjang dalam sejarah Islam klasik.
Dilihat dari aspek politik, dinasti ini
bukanlah

kepentingan politik Dinasti Umayah

perpanjangan dari

yang berkuasa sebelumnya. Artinya,
Abbasiyah

mendapat legitimasi kuat dari rakyat

kemunculan Dinasti

karena mengangkat iSu-isu

kebobrokan Daulah Umayah serta

4 Lihat Wahyu llaihi dan Harjani Hefni, Pengantar
Sejarah Dakwah, (Jakarta: Kencana-Prenada-
Media Group, 2007), him. 117.

> Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam Dirasat
Islamiyah Il, (Jakarta: Rajawali Pers, 2008), him.
49

menyatakan bahwa keturunan Bani

Hasyim lebih berhak memperoleh

kekuasaan serta mereka
berkolaborasi dengan  kalangan
Alawiyyin maupun Syi'ah.®
Montgomery  Watt,” memberikan
pandangan bahwa mayoritas
pendukung gerakan  Abbasiyah

berasal dari kalangan non-Arab yang
menginginkan persamaan hak
sebagai sesama Islam, sehingga tidak
lagi dianggap sebagai warga kelas
dua.

Muhammad Nashir mengatakan
pembentukan  kekhalifahan  Bani
Abbasiyah melalui proses yang cukup
panjang, dan menggunakan strategi
revolusi yang andal. Pertama, melalui
kekuatan bawah  tanah oleh
Muhammad ibn Abdullah ibn Abbas.
Kedua, melalui Upaya upaya
propaganda terus menerus dan
bersifat  rahasia  tentang  hak
kekhalifahan yang seharusnya berada
di tangan Bani Hasyim, bukan Bani
Umayah. Ketiga, pemanfaatan kaum
Muslim non-Arab yang sejak lama

merasa dikelas-duakan. Keempat,

® Akbar S. Ahmed, Citra Muslim: Tinjauan Sejarah
dan Sosiologi, terj. Nunding Ram & Ramli Yakub,
(Jakarta: Erlangga, 1992), him. 44.

7 W. Montgomery Watt, Kejayaan Islam: Kajian
Kritis dari Tokoh Orientalis, (Yogyakarta: Tiara
Wanca Yogya, 1990), him. 100.

452



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

propaganda terang terangan yang
dipimpin oleh Abu Muslim al-
Khurasani.®

Kekuasaan Daulah Abbasiyah
berlangsung lebih kurang selama 524
tahun. Khalifah pertama adalah Abu
al-Abbas al-Saffah (132-136 H/750-
754 M). Adapun khalifah terakhir Abu
Ahmad ‘Abdullah al-Musta'sim (641-
656 H/1243-1258 M).
kekuasaan daulah ini

Karena
terlama
sepanjang sejarah Islam klasik, para
sejarawan membaginya menjadi
beberapa periode. Ahmad Syalabi
membagi menjadi tiga periode,® yaitu:
periode pertama berlangsung dari
tahun 132-232 H/750-847 M, yaitu
semenjak. kekuasaan Abu al-Abbas
al-Saffah sampai Abu al-Fadl Ja'far al-
Mutawak-kil. Kekuasaan pada periode
ini berada di tangan para khalifah,
para kha-lifah pada periode ini adalah
pahlawan-pahlawan yang memimpin
angkatan tentara dan mengarungi
peperangan. Periode pertama (132
H/750 M-232 H/847 M), disebut

periode pengaruh Persia pertama.

8 Muhammad Nashir, "Dakwah Islam Masa Daulah
Abbasiyah". Dalam Jurnal Komunikasi Islam, Vol.
02, No. 02, (Surabaya: Fakultas Dakwah IAIN
Sunan Ampel, 2012), him. 188.

Pada periode pertama
pemerintahan Bani Abbasiyah
mencapai masa keemasannya.

Secara politis, para khalifah betul-
betul tokoh yang kuat dan merupakan
pusat kekuasaan politik dan agama
sekaligus. Di sisi lain, kemakmuran
masyarakat mencapai tingkat
tertinggi. Periode ini juga berhasil
menyiapkan landasan bagi
perkembangan filsafat dan ilmu
pengetahuan dalam Islam. Masa
pemerintahan Abu al-Abbas, pendiri
dinasti ini sangat singkat, yaitu dari
tahun 750 M sampai 754 M. Karena
itu, pembina sebenarnya dari Daulah
Abbasiyah adalah Abu Ja'far al-
Mansur (754-775 M). Pada mulanya
ibukota negara adalah al-Hasyimiyah,
dekat Kufah. Namun, untuk lebih
memantapkan dan menjaga stabilitas
negara yang baru berdiri itu, al-
Mansur memindahkan ibukota negara
ke kota yang baru dibangunnya, yaitu
Baghdad, dekat bekas ibukota Persia,
Ctesiphon, tahun 762 M.*°

Kota Baghdad dijadikan sebagai

pusat pemerintahan Dinasti

® Ahmad Syalabi, Sejarah dan Kebudayaan Islam 3,
terj, Muhammad Labib Ahmad, (Jakarta:
Pustaka al-Husna, 2003), him. 18.

10 Badri Yatim. Sejarah Peradaban Islam Dirasat
Islamiyah II. him. 50-51.

453



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Abbasiyah memang cukup strategis
karena berada di tengah-tengah
bangsa Persia. Di ibukota yang baru
ini al-Mansur melakukan konsolidasi
dan penertiban pemerintahannya. la
mengangkat sejumlah personal untuk
menduduki jabatan di lembaga
eksekutif dan yudikatif. Di bidang
pemerintahan, ia menciptakan tradisi
baru dengan mengangkat wazir
sebagai  koordinator departemen.
Jabatan wazir yang menggabungkan
sebagian fungsi perdana menteri
dengan menteri dalam negeri itu
selama lebih dari 50 tahun berada di
tangan keluarga terpandang berasal
dari Balkh, Persia (Iran). Wazir yang
pertama adalah Khalid bin Barmak,
kemudian digantikan oleh anaknya,
Yahya bin Khalid. Yang terakhir ini
kemudian mengangkat anaknya,
Ja'far bin Yahya, menjadi wazir muda.
Sedangkan anaknya yang lain, Fadl
bin Yahya, menjadi Gubernur Persia
Barat dan kemudian Khurasan.

Pada masa itu persoalan-
persoalan administrasi negara lebih
banyak ditangani keluarga Persia itu.
Masuknya keluarga non-Arab ini ke
dalam pemerintahan  merupakan
unsur pembeda antara Daulah

Abbasiyah dan Umayah yang

berorientasi ke Arab. Khalifah al-
Mansur juga membentuk lembaga
protokol negara, sekretaris negara,
dan kepolisian negara, di samping
membenahi angkatan bersenjata. la
menunjuk Muhammad ibn Abd al-
Rahman sebagai hakim pada
lembaga kehakiman negara. Jawatan
pos yang sudah ada sejak masa
Dinasti Umayah ditingkatkan
peranannya dengan tambahan tugas.
Di masa al-Mansur, jawatan pos
bukan hanya  sekadar  untuk
mengantar  surat, tetapi juga
menghimpun seluruh informasi di
daerah daerah, sehingga administrasi
kenegaraan dapat berjalan lancar.
Para direktur jawatan pos bertugas
melaporkan tingkah laku gubernur
setempat kepada khalifah. Khalifah al-
Mansur juga berusaha menaklukan
kembali daerah-daerah yang
sebelumnya membebaskan diri dari
pemerintahan pusat, dan
memantapkan keamanan di daerah
perbatasan. Di pihak lain, ia berdamai
dengan kaisar Constantine V dan
selama genjatan senjata 758-765 M,
Byzantium membayar upeti tahunan.

Di masa al-Mansur, pengertian
khalifah kembali berubah. Konsep

Khilafah dalam pandangannya dan

454



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

berlanjut ke generasi sesudahnya
merupakan mandat dari Allah Swt.,
bukan dari manusia, bukan pula
sekadar pelanjut nabi sebagaimana
pada masa Khulafa al-Rasyidin.
Abbasiyah
mencapai puncaknya di zaman
khalifah Harun al-Rasyid (786 M-809
M) dan putranya al-Ma'mun (813 M-

Popularitas Daulah

833 M). Kekayaan yang banyak
dimanfaatkan Harun al-Rasyid untuk
keperluan sosial, berupa
pembangunan rumah sakit, lembaga
pendidikan dokter dan farmasi.
Tingkat kemakmuran paling tinggi
terwujud pada zaman khalifah ini.
Kesejahteraan sosial, kesehatan,
pendidikan, ilmu pengetahuan dan
kebudayaan serta kesusasteraan
berada pada zaman keemasannya.
Pada masa inilah negara Islam
menempatkan dirinya sebagai negara
super power terkuat dan tak
tertandingi.

Pada masa khalifah Harun al-
Rasyid ini lebih mengedepankan
pembinaan peradaban dan
pendidikan Islam daripada perluasan
wilayah yang memang sudah luas.
Orientasi kepada pembangunan
peradaban dan pendidikan ini menjadi

unsur pembanding lainnya antara

Dinasti Abbasiyah dan Dinasti
Al-Makmun,

Harun al-Rasyid dikenal sebagai

Umayabh. pengganti
khalifah yang sangat cinta kepada
iimu  pengetahuan. Pada masa
pemerintahannya, penerjemahan
buku-buku asing digalakkan. Salah
satu karya besarnya yang terpenting
ia juga mendirikan sekolah bernama
Bait al-Hikmah, pusat penerjemahan
yang berfungsi sebagai perguruan
tinggi dengan perpustakaan yang
besar. Di masa pemerintahan khalifah
al-Makmun inilah Baghdad mulai
menjadi pusat peradaban Islam, baik
bidang pendidikan, ilmu pengetahuan,
dan lainnya.

Al-Mu'tasim adalah  khalifah
berikutnya (833-842 M) yang telah
memberi peluang besar kepada
orang-orang Turki untuk masuk dalam
pemerintahan. Tetapi kebijakan yang
dilakukan al-Mu'tasim ini  justru
berakibat adanya persaingan antara
golongan Arab dan Persia.
Keterlibatan mereka dimulai sebagai
tentara pengawal. Tidak seperti pada
masa Daulah Umayah, Dinasti
Abbasiyah mengadakan perubahan
sistem ketentaraan. Praktik orang-
orang Muslim mengikuti perang sudah

terhenti. Tentara dibina secara khusus

455



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

menjadi prajurit prajurit profesional.
Dengan demikian, kekuatan militer
Dinasti Bani Abbasiyah menjadi
sangat kuat.

Dalam periode ini, sebenarnya
banyak  gerakan  politik  yang
mengganggu stabilitas, baik dari
kalangan Bani Abbas sendiri maupun
dari luar. Geraka gerakan itu seperti
gerakan sisa sisa Dinasti Umayah
serta kalangan intern Bani Abbas dan
lain lain, namun semuanya dapat
dipadamkan. Dalam kondisi seperti itu
para khalifah mempunyai prinsip kuat
sebagai pusat polittk dan agama
sekaligus. Apabila tidak, seperti pada
periode sesudahnya, stabilitas tidak
lagi dapat dikontrol dan bahkan para
khalifah sendiri berada di bawah
pengaruh kekuasaan yang lain.
Periode kedua berlangsung dari tahun
232-590 H/847-1184 M, yaitu dari
khalifah Abu Ja‘far Muhammad al-
Muntasir sampai Abu al-'Abbas
Ahmad Nasir. Periode ini kekuasaan
politik berpindah dari tangan khalifah
kepada golongan Turki (232-334
H/847-945 M), Bani Buwayh (334-447
H/945-1056 M), dan Bani Saljuk (447-
590 H/1056-1184 M). Periode kedua
(232 H/847 M-334 H/945 M), disebut
periode pegaruh Turki pertama. Pada

periode ini, perkembangan peradaban
dan kemajuan besar yang dicapai
Dinasti Abbasiyah pada periode
pertama telah mendorong para
penguasa untuk hidup mewah.
Kehidupan mewah para khalifah ini
ditiru oleh para hartawan dan anak-
anak pejabat.

Kondisi demikian menyebabkan
roda pemerintahan terganggu dan
rakyat menjadi miskin. Hal ini memberi
peluang kepada tentara profesional
asal Turki yang semula diangkat oleh
khalifah al-Mu'tasim untuk mengambil
alih kendali pemerintahan. Usaha
mereka berhasil, sehingga kekuasaan
sesungguhnya berada di tangan
mereka. Sementara kekuasaan Bani
Abbas di dalam khilafah Abbasiyah
yang didirikannya mulai pudar, dan ini
merupakan awal dari keruntuhan
dinasti ini. Meskipun setelah itu
usianya masih dapat bertahan lebih
dari empat ratus tahun.

Khalifah Mutawakkil (847-861 M)
yang merupakan awal dari periode ini
adalah seorang khalifah yang lemah.
Pada masa pemerintahannya orang-
orang Turki dapat merebut kekuasaan
dengan cepat. Setelah khalifah al-
Mutawakkil wafat, merekalah yang

memilih dan mengangkat khalifah.

456



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Kekuasaan tidak lagi berada di tangan
Bani Abbas, meskipun mereka tetap
khalifah.

Sebenarnya ada usaha untuk

memegang jabatan
melepaskan diri dari para perwira
Turki itu, tetapi selalu gagal.

Dari dua belas khalifah pada
periode kedua ini, hanya empat orang
yang wafat dengan wajar. Selebihnya
dibunuh,
diturunkan dari tahtanya dengan

kalau  bukan mereka
paksa. Wibawa khalifah merosot
tajam. Setelah tentara Turki lemah
dengan sendirinya di berbagai daerah
muncul  tokoh-tokoh  kuat yang
kemudian memerdekakan diri dari
kekuasaan pusat, mendirikan dinasti-
dinasti kecil. Inilah permulaan masa
disintregasi dalam sejarah politik
Dinasti Abbasiyah.

Periode ketiga berlangsung dari
tahun 590-656 H, pada masa ini
kekuasaan kembali ke tangan
khalifah, namun terbatas hanya pada
daerah Baghdad dan sekitarnya.
Akhirnya dinasti ini runtuh setelah
mendapat serangan dari Mongol yang
dipimpin Hulaqu pada 656 H (1258 M).
Bila dilihat dari masa pemerintahan
dua khalifah pertama, yaitu Abu al-
Abbas al-Saffah dan Abu Ja'far al-

Mansur merupakan masa

pembentukan dan konsolidasi
orientasi pemerintahan. Di antara
keduanya, al-Mansur-lah yang paling
gigih dan membina Daulah
Abbasiyah. Hal ini karena masa
pemerintahan al-Saffah berlangsung
hanya empat tahun. Untuk
memantapkan posisi daulah yang
baru berdiri, al-Mansur menghadapi
lawan-lawan politiknya dengan keras,
termasuk Abu Muslim al-Khurasani
yang menjadi tokoh penting pada
masa revolusi juga dibunuh karena
dikhawatirkan akan menjadi
pesaingnya di kemudian hari.

Untuk  mengokohkan  posisi
daulahnya, al-Mansur mengambil
strategi yang berbeda dengan Bani
Umayah yang bercorak keAraban. Al-
Mansur menjalin kerja sama dengan
kalangan Persia, dan melakukan
konsolidasi internal serta melengkapi
struktur pemerintahan. Tak hanya itu,
al-Mansur juga melakukan upaya
penarikan kembali daerah-daerah
yang sebelumnya melepaskan diri dari
pemerintahan pusat dan
membentengi daerah-daerah
perbatasan. Di antara upaya-upaya
tersebut adalah merebut benteng-
benteng di Asia, kota Malatia,

Coppadocia, dan Cicilia. Pegunungan

457



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Taurus dan daerah dekat selat
Bosporus di wilayah utara ibukota juga
dijaga keamanannya. Al-Mansur juga
mengadakan perdamaian dengan
Kaisar Konstantine V.  Untuk
mengokohkan posisinya di mata
rakyat, al-Mansur menggunakan
nama yang  dilegitimasi  oleh
pandangan teologis. la menyebut
dirinya dengan nama Sultan Allah fi al-
Ardi (kekuasaan Allah di muka bumi)
dan al-Mansur sendiri merupakan
gelar tahta, gelar dan panggilan
seperti itu belum pernah digunakan
pada masa Daulah Bani Umayabh.
Tradisi semacam ini kemudian
dilanjutkan oleh umumnya para
khalifah Bani Abbasiyah.'?

Dua khalifah pertama telah

berhasil meletakkan dasar-dasar
bangunan kekhalifahan, maka
sejumlah khalifah berikut

melanjutkannya, sehingga Daulah
Abbasiyah berhasil mencapai puncak
keemasannya, yaitu pada masa al-
Mahdi, al-Hadi, al-Rasyid, al-Ma'mun,

al-Mu'tasim, al-Wathiq, dan al-

11 Carl Brockelmann, History of the islamic People.
(London: Routledge & Kegan Paul, 1982), him:
111.

12 penggunaan tradisi seperti ini selain untuk
melegitimasi kekuasaan para khalifah, menurut
Hod gson juga karena pengaruh tradisi Raja
Sasania yang telah dinobatkan Tuhan dari tradisi

Al-Mahdi berhasil

membawa kehidupan perekonomian

Mutawakkil.

meningkat dengan cara memperbaiki
sistem pertanian dan perdagangan.
Perbaikan  irigasi  menyebabkan
produksi gandum, kurma, dan zaitun
melimpah. Lancarnya arus
perdagangan antara timur dan barat
menjadikan Baghdad sebagai pusat
perekonomian. Hal ini semakin
memperkokoh kemakmuran Daulah
Abbasiyah.

Adapun di masa pemerintahan
Harun al-Rasyid dan putranya al-
Ma'mun merupakan puncak kejayaan
Daulah Abbasiyah dalam bidang ilmu
pengetahuan, kebudayaan, dan

Pendek kata,
Abbasiyah
mencapai puncaknya pada zaman
khalifah Harun al-Rasyid (786 M-809

M) dan putranya al-Ma'mun (813 M-

perekonomian.

popularitas Dinasti

833 M). Kekayaan negara banyak
dimanfaatkan Harun al-Rasyid untuk
keperluan sosial, dan mendirikan
rumah sakit, lembaga pendidikan

dokter, dan farmasi. Pada masanya

Mazdean. sehingga menjadi wahana khusus
bagi kehendak labi, Penjelasan lebih lanjut bisa
dibaca Marshall GS. Hodgson. The Venture of
Islam: Iman dan Sejarah dalam Peradaban Dunio
Masa Islam Klasik, terj Mulvadhi Kertanegara,
Vol 2. Jakarta, Paramadina, 2002), him. 64.

458



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

sudah terdapat paling tidak sekitar
800 orang dokter.

Sepeninggal Harun al-Rasyid,
kekhalifahan dipegang oleh al-
Ma'mun. la dikenal sebagai khalifah
yang sangat cinta kepada ilmu
pengetahuan dan filsafat. Pada masa
pemerintahannya, penerjemahan
buku-buku asing secara besar-
besaran. Untuk menerjemahkan buku-
buku Yunani, ia menggayji
penerjemah-penerjemah dari
golongan Kristen dan penganut
agama lain yang ahli. la juga banyak
mendirikan sekolah, salah satu karya
besarnya yang terpenting adalah
Baitul Hikmah, pusat penerjemahan
yang berfungsi sebagai perguruan
tinggi dengan perpustakaan yang
besar. Pada masa al-Ma'mun inilah
Baghdad mulai menjadi pusat
kebudayaan dan ilmu pengetahuan.
14  Setelah khalifah
kemudian digantikan oleh al-Mu'tasim.
Berbeda dengan khalifah-khalifah

terdahulu yang banyak berafiliasi

al-Ma'mun

dengan Persia, al-Mu'tasim (833 M-
842 M), seorang khalifah keturunan
Turki, mulai memasukkan unsur-unsur
Turki ke dalam pemerintahan. la
merekrut orang-orang Turki secara

profesional untuk menjadi

pengawalnya  serta  menjadikan
mereka sebagai tentara bayaran
profesional, hal ini belum ada sebelum
zaman al-Mu'tasim.

Selanjutnya, al-Mutawakkil
merupakan khalifah besar terakhir di
masa puncak kejayaan Daulah
Abbasiyah. Khalifah-khalifah
sesudahnya pada umumnya lemah
dan tidak dapat melawan kehendak
Jenderal Turki, akhirnya ibukota
pindah kembali ke Baghdad oleh
khalifah al-Mu'tadid. Dari masa al-
Mutawakkil ~sampai al-Musta'sim,
khalifah terakhir, meskipun jarak
waktunya panjang, tetapi kondisi
pemerintahan dan politik mengalami
disintegrasi,

sehingga  akhirnya

mengalami kemunduran dan
dijatuhkan oleh serangan tentara

Hulaqu dari Mongol pada 1258 M.

Pemikiran Pendidikan Islam pada
Masa Abbasiyah

Dalam Islam, ilmu pengetahuan
dianggap sebagai bagian dari ibadah.
Pemikiran pendidikan pada masa
Abbasiyah  sangat  menekankan
pentingnya Ilm (pengetahuan)
sebagai sarana untuk memahami
kehidupan dan mendekatkan diri

kepada Allah. Konsep ini mendorong

459



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

para cendekiawan Muslim untuk tidak
hanya mempelajari ilmu agama, tetapi
juga ilmu-ilmu  dunia, seperti
kedokteran, matematika, astronomi,
dan filsafat.!?

Dalam  Al-Qur'an, terdapat
banyak ayat yang menekankan
pentingnya mencari pengetahuan.
Salah satu ayat yang sering dikutip
adalah,

B G 08 (55 ¥ 5 5 il 0
@ e iy &) Gy Has ol a5
Mahatinggi Allah, Raja yang sebenar-
benarnya. Janganlah engkau (Nabi
Muhammad) tergesa-gesa

(membaca) Al-Qur’an sebelum selesai

pewahyuannya kepadamu dan
katakanlah: Ya Tuhanku,
tambahkanlah kepadaku iImu

pengetahuan™ (QS. Thaha: 114).
Pandangan ini menjadi landasan bagi
pengembangan pendidikan yang
menyeluruh di dunia Islam, terutama
pada masa Abbasiyah.

Pendidikan merupakan sebuah
proses yang sangat penting dalam
hidup, dengan meningkatkan ilmu
pengetahuan yang didapatkan dari

lembaga formal maupun informal

13 Muhammad Athiyah Al-Abhayi, Dasar-dasar
Pokok Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan Bintang,
1993),
hal. 23.

untuk  menjadi  manusia yang
berkualitas dan berakhlak. Agar
kualitas yang diharapkan dapat
tercapai, maka diperlukan tujuan
pendidikan yang tepat. Tujuan
pendidikan akan menentukan
keberhasilan dalam proses
pembentukan pribadi manusia yang
berkualitas. Pada masa Nabi
Muhammad SAW, masa
khulafaurasyidin, dan Bani Ummayabh,
tujuan pendidikan hanya satu yaitu
semata-mata karna  keagamaan.
Belajar dan mengajar karena Allah
dan tidak lain hanya mengharapkan
keridhaan-Nya.

Kemudian pada masa Dinasti
Abbasiyah tujuan pendidikan adalah
mengubah apa yang instruktif
mempersiapkan  kebutuhan  dan
upaya, baik dalam perilaku individu
maupun kehidupan yang
menggabungkan perspektif pribadi,
sosial dan profesionalisme.*

Pada masa Dinasti Abbasiyah,
tujuan pendidikan mengalami
perkembangan signifikan dengan
mengintegrasikan aspek-aspek

instruktif dan praktis. Pendidikan tidak

4 Oemar Muhammad Al-Toumy Al-Syaibani,
Falsafah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1979), hal. 398-399.

460



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

hanya berfokus pada transfer ilmu
pengetahuan, tetapi juga pada
persiapan individu untuk memenubhi
kebutuhan hidup secara holistik.
Pendekatan ini mencakup

pembentukan  perilaku  individu,
penguatan nilai-nilai sosial, dan
pengembangan keterampilan
profesional.

Dengan demikian, pendidikan
pada masa Dinasti Abbasiyah menjadi
alat strategis untuk mencetak
generasi yang tidak hanya memiliki
pengetahuan, tetapi juga mampu
berkontribusi secara aktif dalam
berbagai aspek kehidupan, baik
sebagai individu yang berakhlak
mulia, anggota masyarakat yang
bermanfaat, maupun profesional yang
kompeten. Pendekatan ini
mencerminkan pandangan
pendidikan Islam yang menyeluruh
dan relevan dengan berbagai dimensi
kehidupan manusia.

1. Sistem Pendidikan pada Masa
Daulah Abbasiyah
Sistem pendidikan Islam klasik

berdasarkan kriteria materi yang

5 Hanun Asrabah, Sejarah Pendidikan Islam,
(Jakarta: Logos, 1999), hal. 46.

16 Charles Michael Stanton, Higher Learning in
Islam: the Classical Period AD, 700-1300 (Mary
land, Rowman, and little field Inc., 1990),

diajarkan pada tempat
penyelenggaraannya menurut George
Makdisi terbagi menjadi dua tipe,

yaitu; institusi  pendidikan  inklusif

(terbuka) terhadap pengetahuan
umum dan institusi pendidikan
eksklusif (tertutup) terhadap

pengetahuan umum.®

Sistem pendidikan Islam klasik
berdasarkan kriteria hubungan
institusi pendidikan dengan negara
yang berbentuk teokrasi, ada dua
macam, Yyaitu; institusi  pendidikan
Islam formal dan institusi pendidikan
Islam informal.®

Institusi pendidikan  formal
adalah lembaga pendidikan yang
didirikan oleh negara untuk
mempersiapkan pemuda-pemuda
Islam agar menguasai pengetahuan
agama dan berperan dalam agama
dan menjadi pegawai
pemerintahan. Biaya pendidikannya
biasa disubsidi oleh Negara dan
dibantu oleh orang-orang kaya melalui
harta wakaf. Pengelolaan administrasi

berada di tangan pemerintah.

hal. 122 sebagaimana dikutip Lailial Muhtifah,
Sejarah Social Pendidikan Islam: Konsep Dasar
Pendidikan Multikultural di Institusi Pendidikan
Islam Zaman alMa'mun (813-833 M). Jakarta:
Kencana, 2008, hal. 27.

461



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Sebaliknya pendidikan informal
diselenggarakan secara swadaya oleh
masyarakat atau anggota masyarakat,
dan menawarkan mata pelajaran
umum termasuk filsafat. Dalam hal ini
terdapat sekitar 30.000 masjid di
Baghdad berfungsi sebagai lembaga
pendidikan dan pengajaran pada
tingkat dasar.
Perkembangan pendidikan pada
masa bani Abbasiyah dibagi 2 tahap,
yaitu: Tahap pertama (awal abad ke-7
dengan ke-10 M)

perkembangan secara

M  sampai
alamiah
disebut juga sebagai  sistem
pendidikan khas Arabia. Tahap kedua
(abad ke 11) kegiatan pendidikan dan
pengajaran diatur oleh pemerintah
dan pada masa ini sudah dipengaruhi
unsur non-Arab. Umat Islam ’masa
Bani Abbasiyah dalam sejarahnya
memperlihatkan tentang pentingnya
pendidikan hal ini dapat ditelusuri dari
beberapa catatan sejarah. Lembaga
dan Institusi Pendidikan di Masa Bani
Abbasiyah/Institusi pendidikan Islam

yang diselenggarakan pada masa

17 Mehli Nakosteen, Kontribusi Islam Atas Dunia
Intelektual Barat: Deskripsi Analisis Abad
Keemasan Islam, (Surabaya: Risalah Gusti,
1996), hal. 78-97.

Bani Abbasiyah dapat dikategorikan
sebagai berikut:

a. Lembaga pendidikan sebelum
madrasah

1) Maktab/Kuttab

Maktab/Kuttab adalah institusi
pendidikan dasar. Mata pelajaran
yang diajarkan adalah khat, kaligrafi,
al-quran, akidah, dan syair.

Kuttab dapat diklasifikasikan
menjadi dua, vyaitu yang tertutup
terhadap ilmu pengetahuan umum
dan yang terbuka terhadap
pengetahuan umum.

Dalam  ensiklopedia  Islam
dijelaskan bahwa Kuttab adalah
sejenis tempat belajar yang mula-
mula lahir di dunia Islam, pada
awalnya kuttab berfungsi sebagai
tempat memberikan pelajaran
menulis. dan membaca bagi anak-
anak, dan dinyatakan bahwa kuttab ini
sudah ada di negeri Arab sebelum
datangnya agama Islam, namun
belum dikenal. Di antara penduduk
Mekah yang pernah belajar adalah
Sofwan bin Umayyah bin Abdul

Syam.18

18 Rahmawati Ralin, Metode, Sistem dan Materi
Pendidikan Dasar (Kuttab) bagi anak-anak Masa
Awal Daulah Abbasiyah, Sejarah Sosial
Pendidikan Islam: (Jakarta: Kencana, 2008), hal.
12.

462



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

2) Halagah
Halagah  artinya lingkaran.
Halagah merupakan institusi

pendidikan Islam setingkat dengan
pendidikan tingkat lanjutan. Sistem ini
merupakan gambaran tipikal dari
murid-murid yang berkumpul untuk
belajar pada masa itu. Guru biasanya
duduk di atas lantai sambil
menerangkan, membacakan
karangannya, atau komentar orang
lain terhadap suatu karya pemikiran.
Murid-muridnya akan mendengarkan
penjelasan guru dengan duduk di atas
lantai, yang melingkari gurunya.
3) Majelis

Majelis adalah institusi
pendidikan yang digunakan untuk
kegiatan transmisi keilmuan dari
berbagai disiplin ilmu, sehingga
majelis banyak ragamnya. Ada 7
macam mejelis, yaitu: (1) majelis al-
Hadis; (2) majelis alTadris; (3) majelis
al-Munazharah; (4) majelis al-
Muzakarah; (5) majelis alSyu'ara; (6)
majelis al-Adab; dan (7) majelis al-
Fatwa.l® Tidak banyak penjelasan
tentang deskripsi macam-macam
mejelis tersebut.

4) Masjid

19 Lailil Muhtifah, Sejarah Sosial Pendidikan Islam:
Konsep Dasar Pendidikan Multikultural di

Masjid merupakan institusi
pendidikan Islam yang sudah ada
sejak masa nabi. Masjid yang didirikan
oleh penguasa umumnya dilengkapi
dengan berbagai macam fasilitas
pendidikan seperti tempat belajar,
ruang perpustakaan dan buku-buku
dari berbagai macam disiplin keilmuan
yang berkembang pada saat itu.

5) Khan

Khan berfungsi sebagai
asrama pelajar dan tempat
penyelenggaraan pengajaran agama
antara lain fikih.

6) Ribath

Ribath adalah tempat kegiatan
kaum sufi yang ingin menjauh dari
kehidupan duniawi untuk
mengonsentrasikan diri  beribadah
semata-mata. Ribath biasanya dihuni
oleh orang-orang miskin.
7) Rumah-rumah Ulama

Rumah-rumah ulama, digunakan
untuk melakukan transmisi ilmu
agama dan ilmu umum dan
kemungkinan lain perdebatan ilmiah.
Ulama yang tidak diberi kesempatan
mengajar di institusi pendidikan formal
akan mengajar di rumah-rumah

mereka.

Institusi Pendidikan Islam Zaman al-Ma'mun
(813-833 M), (Jakarta: Kencana, 2008), hal. 28

463



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

8) Toko buku dan perpustakaan

Toko buku dan perpustakaan,
berperan sebagai tempat transmisi
ilmu dan Islam. Di Baghdad terdapat
100 toko  buku.

observatorium dan rumah sakit

Kesembilan,
sebagai tempat kajian iimu
pengetahuan dan filsafat Yunani dan
transmisi ilmu kedokteran.

b. Madrasah

Madrasah ada semenjak awal
masa  kekuasaan Islam  bani
Abbasiyah seperti Bait al-Hikmah,
yaitu institusi pendidikan tinggi Islam
pertama yang dibangun pada tahun
830 M oleh khalifah al-Makmun.?°
Institusi yang mengukir sejarah baru
dalam peradaban Islam dengan
konsep multikultural dalam
pendidikan, karena subjek toleransi,
perbedaan etnik kultural, dan agama
sudah dikenal dan merupakan hal
biasa.

Di catatan lain, al-Makrizi
berasumsi bahwa madrasah pertama
adalah madrasah Nizhamiyah yang
didirikan tahun 457 H.?! Madrasah
selalu dikaitkan dengan nama Nidzam

Al-Mulk ( 485 H/1092 M), salah

20 Asar, Pendidikan Tinggi Islam, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1994), hal. 109.

seorang wazir dinasti Saljuk sejak 456
H/1068 M sampai dengan wafatnya,
dengan usahanya membangun
madrasah Nizhamiyah di berbagai
kota utama daerah kekuasaan Saljuk.

Madrasah Nizhamiyah
merupakan prototype awal bagi
lembaga pendidikan tinggi, ia juga
dianggap sebagai tonggak baru dalam
penyelenggaraan pendidikan Islam,
dan merupakan karakteristik tradisi
pendidikan Islam sebagai suatu
lembaga pendidikan resmi dengan
sistem asrama. Pemerintah atau
penguasa ikut terlibat di dalam
menentukan tujuan, kurikulum, tenaga
pengajar, pendanaan, sarana fisik dan
lain-lain.

Meskipun madrasah Nizhamiyah
mampu melestarikan tradisi keilmuan
dan menyebarkan ajaran Islam dalam
versi tertentu. Tetapi keterkaitan
dengan standarisasi dan pelestarian
ajaran kurang mampu menunjang
pengembangan ilmu dan penelitian
yang inovatif. Madrasah di Mekah dan
Madinah. Informasi tentang madrasah
mendapat dukungan banyak dari

berbagai literatur. Namun sayang para

21 perbedaan asumsi tersebut memmat pentilis
dilatarbelakangi oleh perbedaan persepsi
tentang difiusi Madrasah dan karakteristikava.

464



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

sejarawan tidak cukup tertarik
berbicara madrasah di Mekah dan

Madinah. Hal ini mengakibatkan

pelacakan informasi tentang
permasalahan tersebut kurang
lengkap.

Lebih lanjut secara kuantitatif
madrasah di Mekah lebih banyak
dibandingkan dengan Madinah. Di
antara madrasah Abu Hanifah, Maliki,
madrasah ursufiyah, madrasah
muzhafariah, sedangkan madrasah
megah yang dijumpai di Mekah adalah
madrasah qoi'it bey, didirikan oleh
Sultan Mamluk di Mesir.

Pemikiran pendidikan Islam
pada masa Dinasti Abbasiyah telah
memainkan peran penting dalam
membentuk tradisi keilmuan dan
intelektual yang berpengaruh hingga
saat ini. Pada masa ini, ilmu
pengetahuan dan pendidikan
mendapat perhatian besar dari para
khalifah dan ulama, dengan Baghdad
sebagai pusat intelektual dunia.

Masa keemasan ini ditandai oleh
perkembangan lembaga pendidikan
seperti madrasah dan Bayt al-Hikmah,
yang menjadi pusat penerjemahan
serta pengembangan iImu
pengetahuan.

Sejumlah  konsep

penting tentang pendidikan muncul

pada periode ini, termasuk integrasi

antara ilmu agama dan ilmu umum,

yang memperkuat posisi pendidikan
sebagai sarana untuk memahami
kehidupan duniawi dan ukhrawi.

Pendidikan di masa Abbasiyah tidak

hanya berfokus pada ilmu agama,

tetapi juga mencakup disiplin ilmu
seperti matematika, astronomi,
filsafat, dan kedokteran.

Kontribusi masa Abbasiyah
terhadap pendidikan Islam dapat
dilihat dalam tiga aspek utama:

1. Penyebaran ilmu pengetahuan ke
seluruh wilayah kekuasaan Islam,
yang memperkuat posisi ilmu
pengetahuan sebagai  bagian

integral dari kehidupan seorang

Muslim.

2. Integrasi ilmu agama dan ilmu

umum, yang menjadikan
pendidikan Islam lebih
komprehensif.

3. Pendirian  institusi  pendidikan

formal dan non-formal, yang
mendukung pendidikan bagi semua
lapisan masyarakat. Madrasah-
madrasah menjadi tempat utama
untuk  mengajarkan berbagai
disiplin ilmu, serta menciptakan
tradisi intelektual yang bertahan

hingga kini.

465



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Secara hierarkis, Pada masa
Abbasiyah sekolah-sekolah terdiri
dari beberapa tingkat, yaitu:

1) Tingkat

namanya Kuttab sebagai tempat

sekolah rendah,
belajar bagi anak-anak. Di
samping Kuttab ada pula anak-
anak belajar di rumah, di istana,
di toko-toko dan di pinggir-
pinggir pasar. Adapun pelajaran
yang diajarkan meliputi:
membaca Alguran dan
menghafalnya, pokok-pokok
ajaran Islam, menulis, kisah
orang-orang besar Islam,
membaca dan menghafal syair-
syair atau prosa, berhitung, dan
juga pokok-pokok nahwu shorof
ala kadarnya.??
2) Tingkat

yaitu di masjid dan majelis sastra

sekolah menengah,
dan ilmu pengetahuan sebagai
sambungan pelajaran di kuttab.
Adapun pelajaran yang diajarkan
meliputi: Alguran, bahasa Arab,
Figih, Tafsir, Hadits, Nahwu,
Shorof, Balaghoh, ilmu pasti,
Mantig, Falak, Sejarah, ilmu
alam, kedokteran, dan juga

musik.

22 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam: Dirasah
Islamiyah Il. (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada,
2000), Hal. 54.

3) Tingkat perguruan tinggi, seperti
Baitul Hikmah di Bagdad dan
Darul llmu di Mesir (Kairo), di
masjid dan lain-lain. Pada

tingkatan ini umumnya

perguruan tinggi terdiri dari dua
jurusan:

a. Jurusan ilmu-ilmu agama dan

Bahasa Arab serta kesastraannya.

Ibnu Khaldun menamainya ilmu itu

dengan Ilmu Nagliyah. Ilmu yang

diajarkan pada jurusan ini meliputi:

Tafsir Alquran, Hadits, Figih, Nahwu,

Sharaf, Balaghoh, dan juga Bahasa

Arab.

b. Jurusan ilmu-ilmu hikmah (filsafat),

Ibnu Khaldun menamainya dengan

llImu Agliyah. llmu yang diajarkan

pada jurusan ini meliputi: Mantiq, [Imu

Alam dan Kimia, Musik, ilmu-ilmu

pasti, llmu Ukur, Falak, llahiyah

(ketuhanan), llmu Hewan, dan juga

Kedokteran.??

Adapun Tokoh Tokoh

Pendidikan pada masa itu :

1) Al-Kindi (801-873 M): "Filsuf Arab"
pertama, mengintegrasikan filsafat
Yunani dengan Islam. la

menekankan pendidikan sebagai

pencarian kebenaran universal,

2 Musyrifah Sunanto, Sejarah Islam Klasik:
Perkembangan Illmu Pengetahuan Islam,
(Jakarta: Pretuada Media, 2004), hal. 57.

466



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

dengan karya seperti Fi al-Falsafah

al-Ula yang memengaruhi
kurikulum rasional.

2) Al-Farabi (870-950 M): Dikenal
sebagai "Guru Kedua" setelah
Aristoteles. Dalam Kitab al-Millah,
ia menggambarkan pendidikan
ideal sebagai tangga menuju
kebahagiaan, dengan negara
sebagai institusi pendidikan utama.

3) lIbnu Sina (Avicenna, 980-1037 M):
Penulis Al-Qanun fi al-Tibb, ia
mendirikan  sistem  pendidikan

holistik yang mencakup tubuh, jiwa,

dan akal. Pendidikannya
menekankan pengamatan empiris.

4) Al-Ghazali (1058-1111 M):
Dalam lhya Ulum al-Din, ia
mengkritik filsafat berlebihan dan
menekankan pendidikan sufistik
untuk membersinhkan hati. la

mengajar di Madrasah Nizamiyyah

dan memengaruhi reformasi
kurikulum.

Tokoh-tokoh ini melihat
pendidikan sebagai sarana

mencapai magam spiritual dan

intelektual.

24 Al-Ghazali, Abu Hamid. lhya Ulum al-
Din (Revival of the Religious Sciences). Beirut:

Relevansi dengan  Pendidikan
Modern
Pemikiran pendidikan Islam

pada masa Bani Abbasiyah tidak
hanya menjadi warisan sejarah, tetapi
juga  memiliki  relevansi  yang
mendalam dengan sistem pendidikan
kontemporer, terutama di dunia Islam
dan negara-negara berkembang
seperti Indonesia. Konsep-konsep
dasar seperti integrasi ilmu agama
dan rasional, pendanaan melalui
wakaf, serta penekanan pada
pembentukan karakter holistik, terus
menjadi inspirasi bagi reformasi
pendidikan hari ini. Namun, di tengah
kemajuan teknologi dan globalisasi,
tantangan utama adalah bagaimana
menjaga keseimbangan antara tradisi
modern,

Islam dan inovasi

sebagaimana  diwanti-wanti  oleh
pemikir seperti Al-Ghazali.?*

Salah satu konsep paling
relevan adalah sistem wakaf untuk
pendidikan, yang telah menjadi
fondasi madrasah Abbasiyah dan
masih diterapkan secara luas di
Indonesia melalui institusi pesantren.
Pada masa Abbasiyah, wakaf (harta

abadi yang didedikasikan untuk

Dar al-Kutub al-llmiyyah, 2005 (edisi asli abad
ke-11), him. 45-50.

467



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

kepentingan umum)?®  digunakan

untuk membiayai operasional
madrasah Nizamiyyah, termasuk gaji
guru, beasiswa, dan pemeliharaan
perpustakaan. Konsep ini memastikan
keberlanjutan  pendidikan  tanpa
bergantung pada anggaran negara
yang fluktuatif. Di  Indonesia,
pesantren seperti Pondok Pesantren
Gontor atau Tebuireng di Jombang,
Jawa Timur, dibiayai melalui wakaf
tanah, sawah, dan dana umat, yang
mencakup lebih dari 25.000 pesantren
di seluruh negeri (data Kementerian
Agama RI, 2022).25 Wakaf ini tidak
hanya mendanai pengajaran ilmu
agama, tetapi juga program vokasi
modern seperti pertanian organik atau
kewirausahaan, menunjukkan
adaptasi wakaf Abbasiyah ke konteks
ekonomi digital saat ini. Relevansi ini
terbukti dalam Undang-Undang Wakaf
No. 41 Tahun 2004 di Indonesia, yang

mendorong wakaf produktif untuk

25 Wakaf didefinisikan dalam figh Islam sebagai
harta yang diserahkan untuk kepentingan
umum secara permanen, berdasarkan Al-Quran
(Surah Al-Bagarah: 177) dan hadis Nabi. Lihat:
Yusuf  al-Qaradawi, Figh  al-Waqf (Jakarta:
Pustaka Azzam, 2010), him. 23.

Kementerian Agama Republik Indonesia.
"Laporan Tahunan Pendidikan Pesantren 2022."
Diakses dari situs resmi Kemenag Rl, 15 Oktober
2023.

27 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 41

Tahun 2004 tentang Wakaf. Pasal 1-5

membahas wakaf produktif untuk pendidikan.

26

pendidikan, mirip dengan semangat
inklusif Khalifah Al-Ma'mun yang
mendukung Bayt al-Hikmah.?’

Selain itu, integrasi ilmu agama
(syar'i) dan ilmu rasional (aqli) dari
kurikulum Abbasiyah menjadi model
utama bagi pendidikan Islam
kontemporer. Pada masa itu,
madrasah mengajarkan Al-Quran dan
figh bersamaan dengan matematika,
astronomi, dan filsafat, menciptakan
sintesis yang memperkaya
peradaban.?® Pemikiran ini
menginspirasi  universitas  Islam
modern, seperti Universitas Islam
Internasional Indonesia (UlIl) di Depok
atau Universitas Islam Negeri (UIN)
Syarif Hidayatullah Jakarta, yang
mengintegrasikan studi Islam dengan
sains, teknologi, dan humaniora.?®
Misalnya, program studi di UIN sering
kali menawarkan mata kuliah "Filsafat
Sains Islam" yang terinspirasi dari Al-

Kindi dan Al-Farabi, di mana

Lihat juga: Badan Wakaf Indonesia, "Panduan

Wakaf Pendidikan" (Jakarta: BWI, 2021).
George Makdisi, The Rise of Colleges:

Institutions of Learning in Islam and the

West (Edinburgh: Edinburgh University Press,

1981), him. 78-92.

2 Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah
Jakarta. "Kurikulum Fakultas Ushuluddin dan
Filsafat 2023." Diakses dari situs resmi UIN
Jakarta, 20 September 2023. Ulll Depok juga
menerapkan model integratif sejak berdiri
tahun 2019.

28

468



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

mahasiswa belajar bagaimana
astronomi Ptolemaik (diterjemahkan di
Bayt al-Hikmah) dapat selaras dengan
ayat-ayat Al-Quran tentang alam
semesta. Secara global, institusi
seperti Universitas Al-Azhar di Mesir
atau Universitas Islam Madinah di
Arab Saudi menerapkan model
serupa, di mana ijtihad (penalaran
independen) Abbasiyah diterapkan
untuk isu kontemporer seperti bioetika
atau kecerdasan buatan (Al).%0
Integrasi ini membantu mengatasi
dikotomi Barat-Islam dalam
pendidikan, memungkinkan umat
Muslim berkontribusi pada kemajuan
global tanpa meninggalkan akar
agama, sebagaimana ditegaskan
dalam hadis Nabi Muhammad SAW:
"Tuntutlah ilmu dari buaian hingga
liang lahat."3!

Meskipun demikian, tantangan
modern dalam menerapkan pemikiran
Abbasiyah tidak bisa diabaikan,
terutama dalam menjaga

keseimbangan antara tradisi dan

30 Untuk ijtihad kontemporer, lihat: Muhammad
Abduh, Risalah al-Tawhid (Kairo: Dar al-Manar,
1904), yang mengadaptasi pemikiran Abbasiyah
untuk isu modern seperti Al.

31 Hadis ini merupakan variasi dari riwayat yang
lebih dikenal: "Tuntutlah ilmu walau ke negeri
Cina" (riwayat Al-Baihaqi). Versi "dari buaian
hingga liang lahat" ditemukan dalam koleksi

inovasi. Di era digital, pendidikan
menghadapi tekanan sekularisasi, di
mana ilmu sains sering kali dipisahkan
dari nilai-nilai spiritual, mirip dengan
kritik Al-Ghazali terhadap filsuf-filsuf
yang berlebihan dalam rasionalisme
(seperti Ibnu Sina) tanpa dasar
tasawuf. Dalam lhya Ulum al-Din, Al-
Ghazali
pendidikan yang hanya

memperingatkan  bahwa

mengandalkan akal tanpa hati akan
menghasilkan “"pengetahuan mati"
yang tidak membentuk akhlak mulia.?
Tantangan ini terlihat di Indonesia, di
mana pesantren tradisional kesulitan
mengadopsi teknologi seperti e-
learning atau STEM (Science,
Technology, Engineering,
Mathematics), sementara universitas
sekuler mendominasi pasar kerja.
Selain itu, globalisasi membawa isu
seperti radikalisme atau materialisme,
yang menuntut pendidik  untuk
merevitalisasi metode halagah
(diskusi kelompok) Abbasiyah menjadi

forum dialog inklusif, seperti webinar

hadis pendidikan, seperti Riyadhus
Shalihin karya An-Nawawi (him. 312). Sumber:
Imam Nawawi, Riyadhus Shalihin (Beirut: Dar al-
Fikr, 1999).

32 Al-Ghazali, thya Ulum al-Din, jilid 1, him. 23-25.
Kutipan "pengetahuan mati" merujuk pada bab
tentang ilmu tanpa amal. Kritik terhadap lbnu
Sina dibahas di him. 150-160.

469



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

atau komunitas online.  Untuk
mengatasinya, diperlukan reformasi
seperti yang dilakukan Kementerian
Pendidikan dan Kebudayaan RI
melalui Kurikulum Merdeka (2022),
yang mendorong integrasi pendidikan
karakter Islam dengan inovasi
digital.3® Pemikiran Al-Farabi tentang
"negara sebagai institusi pendidikan”
juga relevan, di mana pemerintah bisa
mendukung program beasiswa
nasional untuk studi Islam-sains, mirip
dukungan khalifah Abbasiyah.*
Secara keseluruhan, relevansi
pemikiran pendidikan Abbasiyah bagi
era modern terletak pada
kemampuannya untuk adaptif: ia
menawarkan kerangka holistik yang
menggabungkan iman, ilmu, dan
etika, sambil mendorong ijtihad untuk
menghadapi perubahan. Di Indonesia,
di mana pendidikan Islam menjadi
pilar bangsa, revitalisasi konsep ini
dapat memperkuat identitas
keagamaan sekaligus daya saing
global. Namun, tanpa keseimbangan

yang bijak seperti yang diwanti-warnai

33 Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset,
dan Teknologi RI. "Panduan Implementasi
Kurikulum Merdeka 2022." Diakses dari situs
resmi Kemendikbudristek, 10 November 2023.
Kurikulum ini menekankan integrasi karakter
dan digitalisasi.

Al-Ghazali

kehilangan esensi spiritualnya di

pendidikan berisiko
tengah arus modernitas.
E. Kesimpulan

Dari pembahasan yang sudah
dipaparkan di atas, ada beberapa hal
penting yang bisa kita simpulkan
tentang pemikiran pendidikan Islam
pada masa Bani Abbasiyah:

Dinasti Abbasiyah berdiri dari
tahun 132-656 H/750-1258 M dan
merupakan dinasti Islam terpanjang
dalam sejarah Islam klasik. Baghdad
menjadi  pusat pemerintahannya.
Masa kejayaan dinasti ini terjadi pada
(750-847 M),

terutama saat kepemimpinan Khalifah

periode pertama
Harun al-Rasyid dan al-Ma'mun.
Kedua khalifah ini lebih fokus
membangun peradaban dan
pendidikan ketimbang memperluas
wilayah kekuasaan.

Di masa Abbasiyah, pendidikan
Islam berkembang pesat dengan
menggabungkan iimu agama
(nagliyah) dan ilmu rasional (agliyah).

Tujuan pendidikan tidak cuma soal

34 Al-Farabi, Abu Nasr. Kitab al-Madinah al-
Fadilah (The Virtuous City). Terjemahan Inggris:
Richard Walzer (Oxford: Clarendon Press, 1985),
him. 220-230. Ide "negara sebagai institusi
pendidikan" mirip dengan konsep polis Plato
yang diadaptasi ke Islam.

470



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

agama saja, tapi juga mempersiapkan
manusia seutuhnya dari segi pribadi,
sosial, dan profesional. Sistem
pendidikannya bertingkat: ada kuttab
untuk pendidikan dasar, masjid dan
majelis untuk tingkat menengah, lalu
madrasah dan Baitul Hikmah untuk
pendidikan tinggi. Para ulama besar
seperti Al-Kindi, Al-Farabi, lbnu Sina,
dan Al-Ghazali punya andil besar
dalam  mengembangkan konsep
pendidikan yang menyeluruh ini.
Relevansi dengan Pendidikan
Modern: Ternyata, konsep pendidikan
dari masa Abbasiyah masih relevan
sampai sekarang. Misalnya sistem
wakaf untuk membiayai pendidikan,
penggabungan ilmu agama dan sains,
serta pendidikan karakter yang
menyeluruh. Di Indonesia sendiri, kita
bisa lihat penerapannya di pesantren
dan universitas Islam yang
menggabungkan kajian Islam dengan
ilmu pengetahuan modern. Tapi
memang ada tantangannya, yaitu
bagaimana menyeimbangkan tradisi
Islam dengan perkembangan zaman
di era digital seperti sekarang. Ini
sejalan dengan peringatan Al-Ghazali
tentang pentingnya keseimbangan
antara akal dan hati dalam

pendidikan.

Jadi, pemikiran pendidikan Islam
masa Bani Abbasiyah bukan cuma
sejarah masa lalu. Konsep-konsepnya
bisa diterapkan di zaman sekarang
untuk menghasilkan generasi yang
cerdas secara intelektual, kuat
spiritualnya, dan bermanfaat untuk

Masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmed, Akbar S. Citra Muslim:
Tinjauan Sejarah dan Sosiologi.
Terj. Nunding Ram & Ramli Yakub.
Jakarta: Erlangga, 1992.

Al-Abhayi, Muhammad  Athiyah.
Dasar-dasar Pokok Pendidikan
Islam. Jakarta: Bulan Bintang,
1993.

Al-Farabi, Abu Nasr. Kitab al-Madinah
al-Fadilah (The Virtuous City).
Terjemahan Inggris: Richard
Walzer. Oxford: Clarendon Press,
1985.

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya Ulum al-
Din (Revival of the Religious
Sciences). Beirut: Dar al-Kutub al-
llmiyyah, 2005.

Al-Qaradawi, Yusuf. Figh al-Wagf.
Jakarta: Pustaka Azzam, 2010.

Al-Syaibani, Oemar Muhammad Al-
Toumy. Falsafah Pendidikan Islam.
Jakarta: Bulan Bintang, 1979.

Amnur, Ali Muhdi. Konfigurasi Politik
Pendidikan Nasional. Yogyakarta:
Pustaka Fahima, 2007.

An-Nawawi, Imam. Riyadhus Shalihin.
Beirut: Dar al-Fikr, 1999.

Asar. Pendidikan Tinggi Islam.
Jakarta: Bulan Bintang, 1994.

471



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Asrabah, Hanun. Sejarah Pendidikan
Islam. Jakarta: Logos, 1999.

Badan Wakaf Indonesia. Panduan
Wakaf Pendidikan. Jakarta: BWI,
2021.

Brockelmann, Carl. History of the
Islamic People. London: Routledge
& Kegan Paul, 1982.

Hodgson, Marshall GS. The Venture
of Islam: Iman dan Sejarah dalam
Peradaban Dunia Masa Islam
Klasik. Terj. Mulyadhi Kartanegara,
Vol 2. Jakarta: Paramadina, 2002.

llaihi, Wahyu dan Harjani Hefni.

Pengantar Sejarah Dakwah.
Jakarta: Kencana-Prenada-Media
Group, 2007.

Kementerian Agama Republik
Indonesia.  "Laporan Tahunan
Pendidikan  Pesantren  2022."

Diakses dari situs resmi Kemenag
RI, 15 Oktober 2023.

Kementerian Pendidikan,
Kebudayaan, Riset, dan Teknologi
RI. "Panduan Implementasi
Kurikulum Merdeka 2022." Diakses
dari situs resmi Kemendikbudristek,
10 November 2023.

Langgulung, Hasan. Beberapa
Pemikiran Tentang Pendidikan
Islam. Bandung: Al-Ma'arif, 1980.

Makdisi, George. The Rise of
Colleges: Institutions of Learning in
Islam and the West. Edinburgh:
Edinburgh University Press, 1981.

Muhammad Abduh. Risalah al-
Tawhid. Kairo: Dar al-Manar, 1904.

Muhtifah, Lailil. Sejarah  Sosial
Pendidikan Islam: Konsep Dasar
Pendidikan Multikultural di Institusi
Pendidikan Islam Zaman al-

Ma'mun (813-833 M). Jakarta:
Kencana, 2008.

Nakosteen, Mehli. Kontribusi Islam
Atas Dunia Intelektual Barat:
Deskripsi Analisis Abad Keemasan
Islam. Surabaya: Risalah Gusti,
1996.

Nashir, Muhammad. "Dakwah Islam
Masa Daulah Abbasiyah." Jurnal
Komunikasi Islam, Vol. 02, No. 02.
Surabaya: Fakultas Dakwah IAIN
Sunan Ampel, 2012.

Ralin, Rahmawati. "Metode, Sistem
dan Materi Pendidikan Dasar
(Kuttab) bagi anak-anak Masa Awal
Daulah Abbasiyah." Dalam Sejarah
Sosial Pendidikan Islam. Jakarta:
Kencana, 2008.

Stanton, Charles Michael. Higher
Learning in Islam: the Classical
Period AD, 700-1300. Maryland:
Rowman and Little Field Inc., 1990.

Sunanto, Musyrifah. Sejarah Islam
Klasik: Perkembangan lImu
Pengetahuan  Islam.  Jakarta:
Prenada Media, 2004.

Syalabi, Ahmad. Sejarah dan
Kebudayaan Islam 3. Terj.
Muhammad Labib Ahmad. Jakarta:
Pustaka al-Husna, 2003.

Undang-Undang Republik Indonesia
Nomor 41 Tahun 2004 tentang
Wakaf.

Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah Jakarta. "Kurikulum
Fakultas Ushuluddin dan Filsafat
2023." Diakses dari situs resmi UIN
Jakarta, 20 September 2023.

Watt, W. Montgomery. Kejayaan
Islam: Kajian Kritis dari Tokoh
Orientalis. Yogyakarta: Tiara
Wacana Yogya, 1990.

472



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban
Islam: Dirasah Islamiyah Il. Jakarta:
PT. Raja Grafindo Persada, 2000.

473



