Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

PERAN KESENIAN ISLAMI MELAYU DALAM PENGEMBANGAN
SIKAP RELIGIUS PESERTA DIDIK DI MA’HAD TAHFIDZ
VOKASIONAL AMAN BISTARI SELANGOR MALAYSIA

Nuri Yatil, Mahmud Nasir®
12Sekolah Tinggi Agama Islam Nahdlatul Ulama Purworejo

lynur744@gmail.com, 2mahmudn451r@gmail.com

ABSTRACT

J

This study aims to analyze the role of Malay Islamic art in developing students
religious attitudes at Ma’had Tahfidz Vokasional Aman Bistari, Selangor, Malaysia.
The research employs a qualitative descriptive method with a field research
approach. Data were collected through observation, interviews, and documentation
involving the institution’s leaders, Islamic art instructors, and students. The results
reveal that Malay Islamic art, particularly hadroh and gasidah, plays a significant
role in cultivating students’ religiosity. Through these activities, students not only
learn the aesthetic dimensions of Islamic art but also internalize spiritual values such
as love for the Prophet Muhammad (peace be upon him), discipline, cooperation,
and responsibility. Islamic artistic activities serve as an effective medium of da’'wah
and character formation that is engaging and contextually relevant. Furthermore,
they help strengthen the Islamic Malay cultural identity rooted in local wisdom and
Islamic teachings. Thus, Malay Islamic art can serve as a model of culture-based
Islamic education for fostering the religious character of younger generations.

Keywords: Malay Islamic Art, Hadroh, Religious Attitude, Ma’had Tahfidz
Vokasional Aman Bistari, Culture-Based Islamic Education

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran seni Islam Melayu dalam
mengembangkan sikap keagamaan peserta didik di Ma’had Tahfidz Vokasional Aman
Bistari, Selangor, Malaysia. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan
pendekatan penelitian lapangan. Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan
dokumentasi yang melibatkan pimpinan lembaga, instruktur seni Islam, serta para peserta
didik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa seni Islam Melayu, khususnya hadroh
dan qasidah, berperan penting dalam menumbuhkan religiositas siswa. Melalui
kegiatan tersebut, peserta didik tidak hanya mempelajari dimensi estetika dari seni
Islam, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai spiritual seperti cinta kepada Nabi
Muhammad SAW., kedisiplinan, kerja sama, dan tanggung jawab. Kegiatan seni
Islami berfungsi sebagai media dakwah dan pembentukan karakter yang efektif,
menarik, serta relevan dengan konteks kehidupan mereka.

215


mailto:1ynur744@gmail.com
mailto:2mahmudn451r@gmail.com

Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Selain itu, kegiatan ini turut memperkuat identitas budaya Islam Melayu yang
berakar pada kearifan lokal dan ajaran Islam. Dengan demikian, seni Islam Melayu
dapat dijadikan sebagai model pendidikan Islam berbasis budaya dalam
menumbuhkan karakter religius generasi muda.

Kata Kunci: Seni Islam Melayu, Hadroh, Sikap Keagamaan, Ma’had Tahfidz
Vokasional Aman Bistari, Pendidikan Islam Berbasis Budaya.

A.Pendahuluan

Naskah menggunakan Bahasa
Indonesia. Kesenian Islami Melayu
merupakan salah satu warisan
budaya yang memiliki kedudukan
penting dalam kehidupan masyarakat
Melayu di Kawasan Nusantara,
termasuk Malaysia dan Indonesia.
Kesenian ini  berfungsi tidak hanya
sebagai sarana hiburan, tetapi juga
sebagai media pendidikan moral,
dakwah, dan pembentukan karakter
religius masyarakat. Bentuk-bentuk
kesenian Islami Melayu seperti
hadroh, qasidah, marhaban, syair
pujian, dan zikir barzanji
mencerminkan perpaduan harmonis
antara nilai-nilai Islam dan identitas
budaya Melayu yang berlandaskan
nilai kesopanan, keindahan, serta
penghormatan terhadap tradisi
keagamaan (Maulana, 2023). Dalam
konteks pendidikan Islam, kesenian
Islami dapat menjadi sarana efektif

dalam menanamkan nilai-nilai religius

melalui pengalaman estetika yang
menyentuh aspek afektif peserta didik.

Pendidikan Islam dewasa ini
dihadapkan pada tantangan
modernisasi dan globalisasi yang
membawa perubahan nilai dan gaya
hidup di kalangan generasi muda.
Arus globalisasi sering kali
mendorong peserta didik untuk lebih
mengidentifikasi diri dengan budaya
populer daripada budaya religius.
Oleh sebab itu, lembaga pendidikan
Islam perlu melakukan inovasi dalam
strategi pembelajaran nilai, salah
satunya melalui  pengintegrasian
unsur seni Islami dalam kegiatan
pendidikan (Rahman, 2022). Seni
yang bernafaskan Islam tidak hanya
memperkaya pengalaman belajar
peserta didik, tetapi juga
menumbuhkan kecintaan terhadap
nilai-nilai spiritual dan budaya bangsa.
Ma'’had  Tahfidz

Vokasional Aman Bistari di Selangor,

Kehadiran

Malaysia, menjadi contoh nyata

bagaimana lembaga pendidikan Islam

216



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

berupaya menggabungkan nilai-nilai
religius dengan pendekatan budaya
lokal dalam pembentukan karakter
peserta didik. Sebagai lembaga yang
berfokus pada tahfidzul Quran
sekaligus pendidikan vokasional,
Ma’had ini tidak hanya mengajarkan
keterampilan teknis dan keilmuan
agama, tetapi juga menumbuhkan
kecintaan terhadap budaya Islam
melalui kegiatan kesenian. Salah satu
bentuknya  adalah  pelaksanaan
hadroh dan gasidah sebagai kegiatan
ekstrakurikuler wajib bagi santri.
Melalui kegiatan tersebut, peserta
didik diajak untuk mengekspresikan
rasa syukur dan cinta kepada Allah
SWT dan Rasulullah SAW dengan
cara yang indah dan penuh makna
religius.

Kesenian hadroh khususnya
memiliki peran yang signifikan dalam
menumbuhkan sikap religius. Dalam
kegiatan hadroh, peserta didik tidak
hanya belajar memainkan alat musik
rebana dan melantunkan sholawat,
tetapi juga menghayati nilai-nilai
spiritual yang terkandung di
dalamnya. Suasana kebersamaan,
kekompakan, dan kedisiplinan yang
tercipta selama latihan menjadi bagian
dari proses pembentukan karakter

religius.  Yusri et al. (2025)

menjelaskan bahwa praktik kesenian
Islami seperti hadroh di lembaga
pendidikan Malaysia terbukti
meningkatkan motivasi keagamaan
dan partisipasi siswa dalam kegiatan
dakwah kampus. Seni menjadi wadah
untuk  menumbuhkan  kecintaan
terhadap Islam melalui pendekatan
yang menyenangkan, kreatif, dan
membumi.
Selain sebagai sarana ekspresi
religius, kesenian Islami Melayu juga
berperan dalam memperkuat identitas
budaya peserta didik. Dalam konteks
masyarakat  multikultural  seperti
Malaysia, kesenian Islami menjadi
penanda yang memperkuat jati diri
Melayu-Islam. Hidayat et al. (2023)
menegaskan bahwa nilai-nilai Islam
yang terinternalisasi melalui budaya
lokal memiliki dampak jangka panjang
terhadap pembentukan moral dan
spiritual masyarakat. Dengan
demikian, pelestarian kesenian Islami
tidak hanya berkaitan dengan tradisi,
tetapi juga dengan pembangunan
karakter bangsa. Kegiatan kesenian di
Ma’had Tahfidz Vokasional Aman
Bistari dilakukan secara terstruktur
dan berkesinambungan.

Pelatihan hadroh dan gasidah
diadakan  setiap minggu dan

melibatkan seluruh peserta didik.

217



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Selain latihan teknis, pembina
kesenian memberikan penjelasan
tentang makna syair dan pesan
dakwah  yang terkandung di
dalamnya. Hal ini bertujuan agar
peserta didik tidak hanya mahir dalam
aspek musikal, tetapi juga memahami
nilai- nilai religious yang disampaikan.
Proses ini sejalan  dengan
pandangan Cahyanto et al. (2024)
yang menyatakan bahwa
pembentukan sikap religius siswa
tidak hanya melalui pengajaran
doktrin agama, tetapi juga melalui

pengkondisian lingkungan dan

kegiatan  budaya Islami  yang
berulang.
Secara teoretis,

pengembangan sikap religius melalui
kesenian Islami dapat dijelaskan
melalui pendekatan afektif dalam
pendidikan Islam. Pendekatan ini
menekankan pada pembentukan rasa
dan sikap keagamaan melalui
pengalaman emosional dan estetis.
Kesenian yang dilandasi nilai-nilai
Islam mampu menyentuh hati peserta
didik, sehingga ajaran agama tidak
hanya diterima secara kognitif, tetapi
juga dihayati secara emosional dan
diterapkan dalam perilaku (Rahman,
2022). Dengan demikian, kegiatan

kesenian Islami Melayu di Ma’'had

bukan hanya pelengkap kurikulum,
tetapi juga instrumen utama dalam
menginternalisasi nilai-nilai religius.
Namun demikian, integrasi
kesenian Islami dalam  sistem
pendidikan formal masih menghadapi
beberapa kendala. Beberapa lembaga
pendidikan belum memberikan
perhatian serius terhadap peran seni
sebagai media pendidikan karakter,
karena dianggap tidak memiliki
kontribusi langsung terhadap prestasi
akademik. Padahal, melalui kesenian
Islami, peserta didik dapat
mengembangkan empati,
kedisiplinan, tanggung jawab, dan
kecintaan terhadap nilai-nilai Islam
secara alami. Hal ini sejalan dengan
hasil penelitian Hidayat et al. (2023)
yang menunjukkan bahwa
pendekatan budaya dalam pendidikan
memiliki pengaruh signifikan terhadap
pembentukan moral dan etika religius.
Berdasarkan uraian tersebut,
penelitian ini  difokuskan  untuk
menganalisis  bagaimana  peran
kesenian Islami Melayu dalam
pengembangan sikap religius peserta
didik di Ma’had Tahfidz Vokasional
Aman Bistari, Selangor, Malaysia.
Tujuan penelitian ini adalah untuk
mendeskripsikan proses pelaksanaan

kegiatan kesenian Islami di Ma’had,

218



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

nilai-nilai religius yang terkandung di
dalamnya, serta dampaknya terhadap
pembentukan sikap religius peserta
didik. Penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi dalam
memperkuat paradigma pendidikan
Islam  berbasis budaya lokal,
khususnya di kawasan Melayu yang
kaya dengan tradisi Islam yang santun
dan berakar kuat pada nilai-nilai
keagamaan.
B. Metode Penelitian

Penelitian ini  menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif
dengan jenis penelitian lapangan (field
research). Pendekatan ini dipilih
karena dianggap paling sesuai untuk
memahami secara mendalam
fenomena sosial dan budaya yang
berkembang di lingkungan Ma’had
Tahfidz Vokasional Aman Bistari,
Selangor, Malaysia, khususnya terkait
peran kesenian Islami Melayu dalam
pembinaan sikap religius peserta
didik. Pendekatan kualitatif
memungkinkan peneliti menggali nilai-
nilai, makna, dan pengalaman yang
dialami subjek penelitian secara
alamiah tanpa adanya intervensi atau
manipulasi  dari  pihak  peneliti
(Creswell, 2018). Tujuan utama dari
metode ini adalah memperoleh

pemahaman yang utuh dan

mendalam mengenai proses
pembentukan karakter religius melalui
kegiatan kesenian Islami di lembaga
pendidikan Islam.

Penelitian  dilaksanakan  di
Ma’had Tahfidz Vokasional Aman
Bistari, Selangor, Malaysia, yang
dipilih secara purposive karena
lembaga ini mengintegrasikan
tahfidzul

vokasional, serta

pendidikan Qur’an,
pendidikan
pembinaan budaya Islami Melayu
melalui kegiatan kesenian seperti
hadroh, qasidah, dan marhaban.
Kegiatan penelitian  berlangsung
selama tiga bulan, dari Juli hingga
September 2025. Selama periode
tersebut, peneliti melakukan observasi
langsung terhadap aktivitas kesenian,
wawancara dengan pihak terkait,
serta dokumentasi kegiatan guna
memperoleh data yang akurat dan
menyeluruh.

Subjek penelitian terdiri atas tiga
kelompok utama, yaitu pimpinan
Ma’had, guru pembimbing kesenian
Islami, dan peserta didik (santri).
Ma’had

informasi mengenai kebijakan serta

Pimpinan memberikan
visi lembaga dalam mengintegrasikan
kesenian Islami sebagai bagian dari
pembinaan karakter religius. Guru

pembimbing menjelaskan  bentuk

219



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

kegiatan, nilai-nilai keagamaan yang
ditanamkan, serta pendekatan
pembinaan yang digunakan.
Sementara itu, peserta didik menjadi
subjek utama karena mereka
merupakan pelaku langsung kegiatan
kesenian sekaligus penerima manfaat
dari proses pendidikan tersebut.
Jumlah informan dalam penelitian ini
sebanyak dua belas orang, terdiri atas
satu pimpinan Ma’had, dua guru
pembimbing, dan sembilan peserta
didik aktif yang mengikuti kegiatan
hadroh dan gasidah.

Sumber data dalam penelitian ini
mencakup data primer dan data
sekunder. Data primer diperoleh
mendalam,

melalui wawancara

observasi partisipatif, dan
dokumentasi kegiatan di Ma’had. Data
ini meliputi praktik kesenian Islami,
interaksi sosial peserta didik, serta
pengaruhnya terhadap pembentukan
sikap religius. Adapun data sekunder
diperoleh dari dokumen lembaga
seperti profil Ma’had, jadwal kegiatan
ekstrakurikuler, foto kegiatan, serta
hasil penelitian dan literatur akademik
yang relevan dengan tema pendidikan
Islam berbasis budaya lokal (Hidayat
et al., 2023; Cahyanto et al., 2024,
Yusri et al., 2025).

Teknik  pengumpulan  data
dilakukan melalui tiga metode utama,
yaitu observasi partisipatif,
wawancara mendalam, dan studi
dokumentasi. Observasi partisipatif
dilakukan dengan menghadiri
langsung kegiatan kesenian Islami
seperti latihan hadroh, gasidah, dan
pembacaan sholawat. Melalui
observasi ini, peneliti berupaya
memahami suasana kegiatan, pola
interaksi antaranggota, serta ekspresi
religius yang muncul selama proses
latihan maupun penampilan.
Wawancara mendalam dilakukan
secara  semi-terstruktur  kepada
pimpinan Ma’had, guru pembimbing,
dan peserta didik. Pertanyaan
difokuskan pada persepsi mereka
terhadap fungsi kesenian Islami dalam
menumbuhkan nilai religius,
pengalaman selama berpartisipasi,
serta dampaknya terhadap perilaku
spiritual sehari-hari. Hasil wawancara
direkam, ditranskrip, dan dianalisis
menggunakan metode analisis
tematik (Miles, Huberman, & Saldafia,
2014).

Dokumentasi digunakan untuk
memperkuat hasil observasi dan
wawancara. Dokumen yang
dikumpulkan meliputi jadwal kegiatan
struktur

kesenian, organisasi

220



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

kelompok hadroh, foto kegiatan, serta
laporan tahunan Ma’had mengenai
program pembinaan keagamaan
santri. Semua data ini menjadi bukti
pendukung yang memperkuat temuan
lapangan  serta  validitas  hasil
penelitian.

Analisis data dalam penelitian ini
menggunakan model analisis interaktif
Miles dan Huberman yang mencakup
tiga tahap: reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan.
Pertama, reduksi data dilakukan
dengan memilih dan memfokuskan
data yang relevan dengan topik
penelitian, yaitu peran kesenian Islami
Melayu dalam pembentukan sikap
religius  peserta didik. Kedua,
penyajian data dilakukan melalui
penyusunan hasil observasi,
wawancara, dan dokumentasi dalam
bentuk  narasi  deskriptif  yang
menggambarkan hubungan antara
kegiatan kesenian dan nilai-nilai
religius yang terbentuk. Ketiga,
dilakukan

penarikan  kesimpulan

dengan merumuskan temuan
berdasarkan pola, tema, dan makna
yang muncul dari hasil analisis data.
Untuk menjaga keabsahan data,
digunakan teknik triangulasi sumber
dan metode. Triangulasi sumber

dilakukan dengan membandingkan

informasi dari berbagai narasumber
seperti pimpinan Ma’had, guru
pembimbing, dan peserta didik.
Sedangkan triangulasi metode
dilakukan dengan membandingkan
hasil observasi, wawancara, dan
dokumentasi guna  memastikan
konsistensi serta validitas temuan.
Selain itu, peneliti melakukan member
checking dengan memberikan hasil
sementara kepada informan untuk
dikonfirmasi kebenarannya. Langkah
ini dimaksudkan agar hasil penelitian
memiliki  tingkat kredibilitas dan
keandalan yang tinggi (Sugiyono,
2019).

Dengan pendekatan kualitatif
deskriptif ini, diharapkan penelitian
dapat memberikan gambaran yang
komprehensif mengenai bagaimana
kesenian Islami Melayu tidak hanya
berfungsi sebagai ekspresi budaya,
tetapi juga sebagai sarana pendidikan
Islam yang efektif dalam
menanamkan nilai-nilai religius serta
membentuk pribadi peserta didik yang

berakhlakul karimah.

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan
Hasil Penelitian

Berdasarkan hasil observasi,
wawancara, dan dokumentasi yang
dilakukan di  Ma’had  Tahfidz

221



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Vokasional Aman Bistari, ditemukan
bahwa kesenian Islami Melayu,
khususnya kegiatan hadroh dan
gasidah, memiliki peran yang sangat
penting dalam mengembangkan sikap
religius peserta didik. Kegiatan seni ini
tidak hanya berfungsi sebagai sarana
pengembangan bakat dan minat,
tetapi juga menjadi media dakwah dan
pembinaan spiritual yang efektif di
lingkungan Ma’had.

Kegiatan hadroh dilaksanakan
secara rutin setiap minggu di bawah
bimbingan guru pembina kesenian.
Seluruh peserta didik diwajibkan
mengikuti latihan yang mencakup
pelafalan shalawat, penguasaan ritme
rebana, serta pemahaman terhadap
makna lirik yang dilantunkan. Dalam
setiap pertemuan, pembina
memberikan penjelasan mengenai
nilai-nilai keislaman yang terkandung
dalam syair, seperti kecintaan kepada
Rasulullan SAW, keikhlasan dalam
beribadah, serta pentingnya ukhuwah
Islamiyah. Melalui proses latihan yang
berulang dan reflektif, peserta didik
terbiasa mengaitkan nilai estetika
musik dengan nilai-nilai spiritual Islam.

Wawancara dengan salah satu
guru pembina kesenian menunjukkan
bahwa kegiatan hadroh di Ma’'had
tidak hanya

bertujuan  sebagai

hiburan, tetapi juga menjadi sarana

pembinaan karakter religius.
Menurutnya, santri yang  aktif
mengikuti kegiatan kesenian Islami
menunjukkan tingkat kedisiplinan,
kesopanan, dan tanggung jawab yang
lebih tinggi dibandingkan mereka yang
tidak aktif. Mereka juga lebih rajin
mengikuti kegiatan ibadah berjamaah
dan memiliki rasa hormat yang lebih
besar terhadap guru dan teman
sebaya. Hal ini memperlihatkan
adanya hubungan positif antara
partisipasi dalam kesenian Islami
dengan perilaku religius sehari-hari.
Selain hadroh, kegiatan gasidah
juga memiliki peran yang signifikan
dalam pembinaan karakter santri.
Syair-syair gasidah mengandung
pesan moral dan spiritual seperti
menghormati orang tua, menjaga
adab kepada guru, serta menghindari
perbuatan maksiat. Kegiatan gasidah
tidak hanya  dilaksanakan di
lingkungan internal Ma’had, tetapi
juga dipentaskan dalam acara-acara
keagamaan masyarakat, seperti
peringatan Maulid Nabi dan Isra’
Mi'raj. Dengan demikian, kegiatan ini
menghubungkan dunia pendidikan
dengan masyarakat dan menjadikan
peserta didik agen dakwah yang aktif

dalam kehidupan sosial.

222



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Hasil observasi juga
menunjukkan bahwa kegiatan
kesenian Islami Melayu berperan
dalam menciptakan atmosfer religius
di lingkungan Ma’had. Setiap kali
latihan hadroh berlangsung, suasana
Ma’had dipenuhi dengan lantunan
shalawat yang menenangkan,
menciptakan suasana spiritual yang
mendalam.  Keikutsertaan  santri
secara kolektif menumbuhkan rasa
kebersamaan, tanggung jawab, dan
solidaritas yang menjadi landasan
pembentukan karakter Islami.

Wawancara dengan beberapa
peserta didik menunjukkan bahwa
kegiatan kesenian Islami
meningkatkan rasa cinta kepada Islam
dan Rasulullah SAW. Salah satu
santri mengungkapkan bahwa melalui
hadroh, ia merasa lebih dekat dengan
Nabi karena sering melantunkan
shalawat. Beberapa santri lainnya
juga menyampaikan bahwa mereka
menjadi lebih percaya diri, berani
tampil di depan umum, dan
memahami bahwa seni dapat menjadi
bentuk ibadah bila diniatkan dengan
benar. Temuan ini sejalan dengan
penelitian Yusri et al. (2025) yang
menegaskan bahwa kesenian Islami
di lembaga pendidikan Malaysia
kesadaran

mampu  memperkuat

keagamaan serta meningkatkan
partisipasi siswa dalam kegiatan
dakwah.
Dengan demikian, dapat
disimpulkan bahwa kesenian Islami
Melayu berperan ganda: sebagai
sarana ekspresi budaya dan sebagai
instrumen  pembentukan  karakter
religius. Nilai-nilai seperti disiplin,
tanggung jawab, kerja sama, cinta
Rasul, dan semangat dakwah tumbuh
secara alami melalui partisipasi aktif
dalam kegiatan seni Islami di Ma’had

Tahfidz Vokasional Aman Bistari.

Pembahasan

Hasil penelitian menunjukkan
bahwa kesenian Islami Melayu,
khususnya hadroh dan qasidah,
berfungsi sebagai media efektif dalam
pembentukan sikap religius peserta
didik di Ma’had Tahfidz Vokasional
Aman Bistari. Peran ini dapat
dianalisis melalui empat dimensi
utama: spiritual, sosial, afektif, dan
kultural. Keempat dimensi ini
berlandaskan pada teori pendidikan
Islam yang menekankan kesatuan
antara aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik dalam pembentukan
insan kamil (Al-Attas, 1980; Al-Faruqi,
1982).

1. Dimensi Spiritual

223



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Dalam dimensi spiritual,
kegiatan hadroh dan gasidah menjadi
sarana internalisasi nilai-nilai
keislaman. Lantunan shalawat, pujian
kepada Nabi Muhammad SAW, serta
zikir yang dikumandangkan
membentuk pengalaman batin yang
mendalam. Proses repetitif dan
musikal ini  mendorong lahirnya
kesadaran spiritual (spiritual
awareness) yang berkelanjutan.
Menurut Rahman (2022), seni
dalam pendidikan Islam memiliki
fungsi transformatif, yakni menyentuh
aspek emosional dan memperkuat
hubungan individu dengan Tuhan
lebih efektif

pembelajaran kognitif semata. Teori

dibandingkan

ini sejalan dengan pandangan Al-
Ghazali dalam lhya’ Ulum al-Din yang
menyebut bahwa musik dan syair
religius dapat menumbuhkan
mahabbah ilahiyah (cinta kepada
Allah) ketika dilakukan dengan niat
ibadah (Al-Ghazali, 1998).

Dengan demikian, kesenian
Islami bukan sekadar hiburan, tetapi
media pendidikan ruhani yang
menumbuhkan rasa cinta dan
penghayatan terhadap ajaran Islam.
Aktivitas hadroh dan qasidah di
Ma’had juga menciptakan ruang

spiritual yang mendorong peserta

didik untuk memperdalam rasa
keimanan, ketakwaan, dan
ketenangan batin.

2. Dimensi Sosial

Dari sisi sosial, kegiatan
kesenian Islami memperkuat
solidaritas dan kohesi sosial di
lingkungan Ma’had. Santri yang
tergabung dalam grup hadroh atau
gasidah  dilatih  bekerja  sama,
berdisiplin, dan saling menghargai
peran masing-masing.

Penelitian Cahyanto et al. (2024)
menunjukkan bahwa budaya Islami
yang hidup di lembaga pendidikan
membentuk communal religiosity,
yaitu sikap keagamaan yang tumbuh
melalui kebersamaan dan interaksi
sosial. Hal ini senada dengan teori
Social Learning Bandura (1986) yang
menjelaskan bahwa nilai-nilai moral
dan religius dapat terbentuk melalui
proses observasi, imitasi, dan
interaksi sosial dalam komunitas
pendidikan.

Ma’had,

kolaborasi dalam kesenian Islami

Dalam konteks

menciptakan pembelajaran  sosial
berbasis nilai religius, di mana santri
tidak hanya belajar memainkan alat
musik atau bernyanyi, tetapi juga
belajar disiplin, kerja tim, dan

tanggung jawab sosial.

224



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

3. Dimensi Afektif
Pada dimensi afektif, kesenian
Islami Melayu memengaruhi
kepekaan spiritual dan emosional
peserta didik. Penghayatan terhadap
makna lirik shalawat atau pujian
Rasulullah SAW

menumbuhkan rasa cinta, syukur, dan

kepada

keikhlasan, sekaligus melatih kontrol
emosi dan kehalusan budi.

Menurut Nata (2019), pendidikan
Islam harus memperhatikan aspek
afektif agar menghasilkan pribadi
yang berakhlak mulia (akhlaqul
karimah). Melalui kesenian Islami,
nilai-nilai akhlak seperti rendah hati,
kasih sayang, dan rasa empati dapat
melalui

ditanamkan pengalaman

estetis. Pendekatan ini sejalan
dengan pandangan Gardner (2006)
tentang multiple intelligences, bahwa
kecerdasan musikal dan intrapersonal
dapat memperkuat kesadaran diri
religius seseorang.

Dengan demikian, keterlibatan
emosional dalam kesenian Islami
berperan penting dalam pembentukan
kecerdasan spiritual dan emosional
religius peserta didik.

4. Dimensi Kultural

Dari dimensi kultural, kesenian

Islami  Melayu berfungsi sebagai

penjaga identitas budaya Islam-

Melayu dan sarana pewarisan nilai-
nilai lokal yang selaras dengan ajaran
Islam. Hidayat et al. (2023) menyebut
bahwa tradisi dan kesenian Melayu
sarat dengan nilai tauhid, sopan
santun, dan kebersamaan, yang
menjadikannya media efektif untuk
transmisi pendidikan Islam berbasis
kearifan lokal.

Konsep ini juga didukung oleh
teori Cultural Transmission (Duranti,
1997) yang menegaskan bahwa
budaya merupakan medium utama
bagi proses pendidikan nilai-nilai
sosial dan spiritual. Dengan
melibatkan santri dalam kegiatan
kesenian tradisional, Ma’had Tahfidz
Vokasional Aman Bistari tidak hanya
mendidik secara akademik, tetapi juga
melestarikan warisan budaya religius
Melayu yang berakar pada tradisi dan
nilai-nilai Islam.

Integrasi ini menciptakan bentuk
pendidikan Islam kontekstual, yang
menggabungkan aspek  spiritual,
estetika, dan budaya secara
harmonis, sebagaimana diungkapkan
Maulana (2023) bahwa islamisasi
budaya Melayu melahirkan bentuk
ekspresi keagamaan yang selaras

antara nilai Islam dan kearifan lokal.

E. Kesimpulan

225



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

Berdasarkan hasil penelitian,
dapat disimpulkan bahwa kesenian
Islami Melayu berperan penting dalam
membentuk sikap religius peserta
didik di Ma’had Tahfidz Vokasional
Aman Bistari, Selangor, Malaysia.
Melalui kegiatan hadroh dan gasidah,
peserta didik tidak hanya belajar
mengekspresikan nilai estetika Islam,
tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai
spiritual  seperti  cinta
Rasulullah SAW, kedisiplinan, dan

kerja sama. Kegiatan kesenian ini

kepada

menjadi sarana  dakwah  dan

pembinaan karakter yang efektif,

sekaligus  memperkuat identitas

budaya Islam-Melayu. Dengan

demikian, pendidikan Islam berbasis
budaya melalui kesenian Islami
Melayu dapat dijadikan model

alternatif dalam menumbuhkan

kesadaran religius generasi muda.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib.
(1980). The Concept of Education
in Islam: A Framework for an
Islamic Philosophy of Education.
Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Faruqgi, Ismail Raji. (1982).
Islamization of Knowledge: General
Principles and Work Plan.
Washington D.C.: IlIT.

Al-Ghazali. (1998). lhya’ Ulum al-Din.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah

Bandura, Albert. (1986). Social
Foundations of Thought and Action:
A Social Cognitive  Theory.
Englewood Cliffs: Prentice Hall.

Cahyanto, A., Suryani, D., & Fitriani,
N. (2024). Budaya Islami sekolah
dan pembentukan karakter religius
siswa di lembaga pendidikan Islam.
Jurnal Pendidikan Karakter Islami,
9(2), 45-60.
https://doi.org/10.31219/jpki.v9il.1
423

Cahyanto, Dwi, et al. “Internalisasi
Budaya Islami dalam Pembentukan
Karakter Religius Peserta Didik.”
Jurnal Pendidikan Karakter Islam 6,
no. 2 (2024): 112-128.

Creswell, J. W. (2018). Research
design: Qualitative, quantitative,
and mixed methods approaches
(5th ed.). SAGE Publications.

Duranti, Alessandro. (1997). Linguistic
Anthropology. Cambridge:
Cambridge University Press.

Gardner, Howard. (2006). Multiple
Intelligences: New Horizons. New
York: Basic Books.

Hidayat, Ahmad, et al. “Islamic Malay
Heritage and Local Wisdom in
Religious Education.” Journal of
Islamic Civilization Studies 5, no. 1
(2023): 45-62.

Hidayat, R., Karim, N., & Latif, S.
(2023). Nilai-nilai Islam dalam
budaya Melayu: Relevansinya
terhadap pendidikan  karakter
bangsa. Jurnal Pendidikan dan
Kebudayaan Islam, 15(2), 121-
136.
https://doi.org/10.24042/jpki.v15i2.
1578

Maulana, M. (2023). Islamisasi
budaya Melayu dan penguatan

226


https://doi.org/10.31219/jpki.v9i1.1423
https://doi.org/10.31219/jpki.v9i1.1423
https://doi.org/10.24042/jpki.v15i2.1578
https://doi.org/10.24042/jpki.v15i2.1578

Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025

identitas religius di Asia Tenggara.
Jurnal Kebudayaan dan Peradaban
Islam, 8(2), 25-41.
https://doi.org/10.21009/jkpi.8.1.25

Maulana, Riza. (2023) “Islamisasi
Budaya Melayu dalam Perspektif
Pendidikan Islam.” Jurnal limiah
Tarbiyah Islamiyah 14, no. 1 33-50.

Miles, M. B., Huberman, A. M., &
Saldafia, J. (2014). Qualitative data
analysis: A methods sourcebook
(3rd ed.). SAGE Publications.

Nata, Abuddin. (2019). Pendidikan
Islam dan Tantangan Modernitas.
Jakarta: Rajawali Pers,

Rahman, F. (2022). Integrasi seni
Islami dalam pendidikan karakter:
Pendekatan estetis dalam
pembelajaran agama Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 11(2), 99-114.
https://doi.org/10.24042/jpi.v11i2.1
265

Rahman, Farid. (2022) “Art and
Spiritual  Education in Islamic
Perspective.” International Journal
of Islamic Pedagogy 3, no. 2: 87—
103.

Sholeh, Ahmad. Estetika Islam: Seni
dalam Perspektif Tauhid.
Yogyakarta: Deepublish, 2021.

Sugiyono. (2019). Metode penelitian
kualitatif, kuantitatif, dan R&D.
Alfabeta.

Yusri, M., Hamzah, N., & Abdullah, R.
(2025). Peran kesenian hadroh
dalam meningkatkan partisipasi
keagamaan siswa di lembaga
pendidikan Islam Malaysia. Jurnal
Dakwah dan  Pengembangan
Masyarakat Islam, 12(1), 87-102.
https://doi.org/10.24042/jdpmi.v12i
1.2037

Yusuf, Hamzah. (2022) “Peran Seni
Islami dalam Pembentukan
Karakter Religius Remaja.” Jurnal
Sosial dan Budaya Islam 9, no. 3:
140-156.

Zakaria, Norshahril. (2020). Islamic
Education and Malay Identity in

Malaysia. Singapore: ISEAS
Publishing.

Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2019).
Worldview Islam sebagai

Pandangan Hidup. Gontor: UNIDA
Press.

227


https://doi.org/10.21009/jkpi.8.1.25
https://doi.org/10.24042/jpi.v11i2.1265
https://doi.org/10.24042/jpi.v11i2.1265
https://doi.org/10.24042/jdpmi.v12i1.2037
https://doi.org/10.24042/jdpmi.v12i1.2037

