
Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

215 
 

PERAN KESENIAN ISLAMI MELAYU DALAM PENGEMBANGAN 

SIKAP RELIGIUS PESERTA DIDIK DI MA’HAD TAHFIDZ 

VOKASIONAL AMAN BISTARI SELANGOR MALAYSIA 
 

Nuri Yati
1
, Mahmud Nasir

2 

12Sekolah Tinggi Agama Islam Nahdlatul Ulama Purworejo 

 1ynur744@gmail.com, 2mahmudn451r@gmail.com  

 

 

ABSTRACT 

This study aims to analyze the role of Malay Islamic art in developing students’ 

religious attitudes at Ma’had Tahfidz Vokasional Aman Bistari, Selangor, Malaysia. 

The research employs a qualitative descriptive method with a field research 

approach. Data were collected through observation, interviews, and documentation 

involving the institution’s leaders, Islamic art instructors, and students. The results 

reveal that Malay Islamic art, particularly hadroh and qasidah, plays a significant 

role in cultivating students’ religiosity. Through these activities, students not only 

learn the aesthetic dimensions of Islamic art but also internalize spiritual values such 

as love for the Prophet Muhammad (peace be upon him), discipline, cooperation, 

and responsibility. Islamic artistic activities serve as an effective medium of da’wah 

and character formation that is engaging and contextually relevant. Furthermore, 

they help strengthen the Islamic Malay cultural identity rooted in local wisdom and 

Islamic teachings. Thus, Malay Islamic art can serve as a model of culture-based 

Islamic education for fostering the religious character of younger generations. 

Keywords: Malay Islamic Art, Hadroh, Religious Attitude, Ma’had Tahfidz 

Vokasional Aman Bistari, Culture-Based Islamic Education 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran seni Islam Melayu dalam 

mengembangkan sikap keagamaan peserta didik di Ma’had Tahfidz Vokasional Aman 

Bistari, Selangor, Malaysia. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan 

pendekatan penelitian lapangan. Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan 

dokumentasi yang melibatkan pimpinan lembaga, instruktur seni Islam, serta para peserta 

didik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa seni Islam Melayu, khususnya hadroh 

dan qasidah, berperan penting dalam menumbuhkan religiositas siswa. Melalui 

kegiatan tersebut, peserta didik tidak hanya mempelajari dimensi estetika dari seni 

Islam, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai spiritual seperti cinta kepada Nabi 

Muhammad SAW., kedisiplinan, kerja sama, dan tanggung jawab. Kegiatan seni 

Islami berfungsi sebagai media dakwah dan pembentukan karakter yang efektif, 

menarik, serta relevan dengan konteks kehidupan mereka. 

mailto:1ynur744@gmail.com
mailto:2mahmudn451r@gmail.com


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

216 
 

Selain itu, kegiatan ini turut memperkuat identitas budaya Islam Melayu yang 

berakar pada kearifan lokal dan ajaran Islam. Dengan demikian, seni Islam Melayu 

dapat dijadikan sebagai model pendidikan Islam berbasis budaya dalam 

menumbuhkan karakter religius generasi muda. 

 

 

Kata Kunci: Seni Islam Melayu, Hadroh, Sikap Keagamaan, Ma’had Tahfidz 

Vokasional Aman Bistari, Pendidikan Islam Berbasis Budaya. 

 

A. Pendahuluan  

Naskah menggunakan Bahasa 

Indonesia. Kesenian Islami Melayu 

merupakan salah satu warisan 

budaya yang memiliki kedudukan 

penting dalam kehidupan masyarakat 

Melayu di Kawasan Nusantara, 

termasuk Malaysia dan Indonesia.  

Kesenian ini   berfungsi tidak hanya 

sebagai sarana hiburan, tetapi juga 

sebagai media pendidikan moral, 

dakwah, dan pembentukan karakter 

religius masyarakat. Bentuk-bentuk 

kesenian Islami Melayu seperti 

hadroh, qasidah, marhaban, syair 

pujian, dan zikir barzanji 

mencerminkan perpaduan harmonis 

antara nilai-nilai Islam dan identitas 

budaya Melayu yang berlandaskan 

nilai kesopanan, keindahan, serta 

penghormatan terhadap tradisi 

keagamaan (Maulana, 2023). Dalam 

konteks pendidikan Islam, kesenian 

Islami dapat menjadi sarana efektif 

dalam menanamkan nilai-nilai religius 

melalui pengalaman estetika yang 

menyentuh aspek afektif peserta didik.  

Pendidikan Islam dewasa ini 

dihadapkan pada tantangan 

modernisasi dan globalisasi yang 

membawa perubahan nilai dan gaya 

hidup di kalangan generasi muda. 

Arus globalisasi sering kali 

mendorong peserta didik untuk lebih 

mengidentifikasi diri dengan budaya 

populer daripada budaya religius. 

Oleh sebab itu, lembaga pendidikan 

Islam perlu melakukan inovasi dalam 

strategi pembelajaran nilai, salah 

satunya melalui pengintegrasian 

unsur seni Islami dalam kegiatan 

pendidikan (Rahman, 2022). Seni 

yang bernafaskan Islam tidak hanya 

memperkaya pengalaman belajar 

peserta didik, tetapi juga 

menumbuhkan kecintaan terhadap 

nilai-nilai spiritual dan budaya bangsa.  

Kehadiran Ma’had Tahfidz 

Vokasional Aman Bistari di Selangor, 

Malaysia, menjadi contoh nyata 

bagaimana lembaga pendidikan Islam 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

217 
 

berupaya menggabungkan nilai-nilai 

religius dengan pendekatan budaya 

lokal dalam pembentukan karakter 

peserta didik. Sebagai lembaga yang 

berfokus pada tahfidzul Qur’an 

sekaligus pendidikan vokasional, 

Ma’had ini tidak hanya mengajarkan 

keterampilan teknis dan keilmuan 

agama, tetapi juga menumbuhkan 

kecintaan terhadap budaya Islam 

melalui kegiatan kesenian. Salah satu 

bentuknya adalah pelaksanaan 

hadroh dan qasidah sebagai kegiatan 

ekstrakurikuler wajib bagi santri. 

Melalui kegiatan tersebut, peserta 

didik diajak untuk mengekspresikan 

rasa syukur dan cinta kepada Allah 

SWT dan Rasulullah SAW dengan 

cara yang indah dan penuh makna 

religius.  

Kesenian hadroh khususnya 

memiliki peran yang signifikan dalam 

menumbuhkan sikap religius. Dalam 

kegiatan hadroh, peserta didik tidak   

hanya belajar memainkan alat musik 

rebana dan melantunkan sholawat, 

tetapi juga menghayati nilai-nilai 

spiritual yang terkandung di 

dalamnya. Suasana kebersamaan, 

kekompakan, dan kedisiplinan yang 

tercipta selama latihan menjadi bagian 

dari proses pembentukan karakter 

religius. Yusri et al. (2025) 

menjelaskan bahwa praktik kesenian 

Islami seperti hadroh di lembaga 

pendidikan Malaysia terbukti 

meningkatkan motivasi keagamaan 

dan partisipasi siswa dalam kegiatan 

dakwah kampus. Seni menjadi wadah 

untuk menumbuhkan kecintaan 

terhadap Islam melalui pendekatan 

yang menyenangkan, kreatif, dan 

membumi.  

Selain sebagai sarana ekspresi 

religius, kesenian Islami Melayu juga 

berperan dalam memperkuat identitas 

budaya peserta didik. Dalam konteks 

masyarakat multikultural seperti 

Malaysia, kesenian Islami menjadi 

penanda yang memperkuat jati diri 

Melayu-Islam. Hidayat et al. (2023) 

menegaskan bahwa nilai-nilai Islam 

yang terinternalisasi melalui budaya 

lokal memiliki dampak jangka panjang 

terhadap pembentukan moral dan 

spiritual masyarakat. Dengan 

demikian, pelestarian kesenian Islami 

tidak hanya berkaitan dengan tradisi, 

tetapi juga dengan pembangunan 

karakter bangsa. Kegiatan kesenian di 

Ma’had Tahfidz Vokasional Aman 

Bistari dilakukan secara terstruktur 

dan berkesinambungan.  

Pelatihan hadroh dan qasidah 

diadakan setiap minggu dan 

melibatkan seluruh peserta didik. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

218 
 

Selain latihan teknis, pembina 

kesenian memberikan penjelasan 

tentang makna syair dan pesan 

dakwah yang terkandung di 

dalamnya. Hal ini bertujuan agar 

peserta didik tidak hanya mahir dalam 

aspek musikal, tetapi juga memahami 

nilai- nilai religious yang disampaikan. 

Proses ini sejalan dengan 

pandangan Cahyanto et al. (2024) 

yang menyatakan bahwa 

pembentukan sikap religius siswa 

tidak hanya melalui pengajaran 

doktrin agama, tetapi juga melalui 

pengkondisian lingkungan dan 

kegiatan budaya Islami yang 

berulang.  

Secara teoretis, 

pengembangan sikap religius melalui 

kesenian Islami dapat dijelaskan 

melalui pendekatan afektif dalam 

pendidikan Islam. Pendekatan ini 

menekankan pada pembentukan rasa 

dan sikap keagamaan melalui 

pengalaman emosional dan estetis. 

Kesenian yang dilandasi nilai-nilai 

Islam mampu menyentuh hati peserta 

didik, sehingga ajaran agama tidak   

hanya diterima secara kognitif, tetapi 

juga dihayati secara emosional dan 

diterapkan dalam perilaku (Rahman, 

2022). Dengan demikian, kegiatan 

kesenian Islami Melayu di Ma’had 

bukan hanya pelengkap kurikulum, 

tetapi juga instrumen utama dalam 

menginternalisasi nilai-nilai religius.  

Namun demikian, integrasi 

kesenian Islami dalam sistem 

pendidikan formal masih menghadapi 

beberapa kendala. Beberapa lembaga 

pendidikan belum memberikan 

perhatian serius terhadap peran seni 

sebagai media pendidikan karakter, 

karena dianggap tidak memiliki 

kontribusi langsung terhadap prestasi 

akademik. Padahal, melalui kesenian 

Islami, peserta didik dapat 

mengembangkan empati, 

kedisiplinan, tanggung jawab, dan 

kecintaan terhadap nilai-nilai Islam 

secara alami. Hal ini sejalan dengan 

hasil penelitian Hidayat et al. (2023) 

yang menunjukkan bahwa 

pendekatan budaya dalam pendidikan 

memiliki pengaruh signifikan terhadap 

pembentukan moral dan etika religius.  

Berdasarkan uraian tersebut, 

penelitian ini difokuskan untuk 

menganalisis bagaimana peran 

kesenian Islami Melayu dalam 

pengembangan sikap religius peserta 

didik di Ma’had Tahfidz Vokasional 

Aman Bistari, Selangor, Malaysia. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk 

mendeskripsikan proses pelaksanaan 

kegiatan kesenian Islami di Ma’had, 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

219 
 

nilai-nilai religius yang terkandung di 

dalamnya, serta dampaknya terhadap 

pembentukan sikap religius peserta 

didik. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi dalam 

memperkuat paradigma pendidikan 

Islam berbasis budaya lokal, 

khususnya di kawasan Melayu yang 

kaya dengan tradisi Islam yang santun 

dan berakar kuat pada nilai-nilai 

keagamaan. 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif 

dengan jenis penelitian lapangan (field 

research). Pendekatan ini dipilih 

karena dianggap paling sesuai untuk 

memahami secara mendalam 

fenomena sosial dan budaya yang 

berkembang di lingkungan Ma’had 

Tahfidz Vokasional Aman Bistari, 

Selangor, Malaysia, khususnya terkait 

peran kesenian Islami Melayu dalam 

pembinaan sikap religius peserta 

didik. Pendekatan kualitatif 

memungkinkan peneliti menggali nilai-

nilai, makna, dan pengalaman yang 

dialami subjek penelitian secara 

alamiah tanpa adanya intervensi atau 

manipulasi dari pihak peneliti 

(Creswell, 2018). Tujuan utama dari 

metode ini adalah memperoleh 

pemahaman yang utuh dan 

mendalam mengenai proses 

pembentukan karakter religius melalui 

kegiatan kesenian Islami di lembaga 

pendidikan Islam. 

Penelitian dilaksanakan di 

Ma’had Tahfidz Vokasional Aman 

Bistari, Selangor, Malaysia, yang 

dipilih secara purposive karena 

lembaga ini mengintegrasikan 

pendidikan tahfidzul Qur’an, 

pendidikan vokasional, serta 

pembinaan budaya Islami Melayu 

melalui kegiatan kesenian seperti 

hadroh, qasidah, dan marhaban. 

Kegiatan penelitian berlangsung 

selama tiga bulan, dari Juli hingga 

September 2025. Selama periode 

tersebut, peneliti melakukan observasi 

langsung terhadap aktivitas kesenian, 

wawancara dengan pihak terkait, 

serta dokumentasi kegiatan guna 

memperoleh data yang akurat dan 

menyeluruh. 

Subjek penelitian terdiri atas tiga 

kelompok utama, yaitu pimpinan 

Ma’had, guru pembimbing kesenian 

Islami, dan peserta didik (santri). 

Pimpinan Ma’had memberikan 

informasi mengenai kebijakan serta 

visi lembaga dalam mengintegrasikan 

kesenian Islami sebagai bagian dari 

pembinaan karakter religius. Guru 

pembimbing menjelaskan bentuk 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

220 
 

kegiatan, nilai-nilai keagamaan yang 

ditanamkan, serta pendekatan 

pembinaan yang digunakan. 

Sementara itu, peserta didik menjadi 

subjek utama karena mereka 

merupakan pelaku langsung kegiatan 

kesenian sekaligus penerima manfaat 

dari proses pendidikan tersebut. 

Jumlah informan dalam penelitian ini 

sebanyak dua belas orang, terdiri atas 

satu pimpinan Ma’had, dua guru 

pembimbing, dan sembilan peserta 

didik aktif yang mengikuti kegiatan 

hadroh dan qasidah. 

Sumber data dalam penelitian ini 

mencakup data primer dan data 

sekunder. Data primer diperoleh 

melalui wawancara mendalam, 

observasi partisipatif, dan 

dokumentasi kegiatan di Ma’had. Data 

ini meliputi praktik kesenian Islami, 

interaksi sosial peserta didik, serta 

pengaruhnya terhadap pembentukan 

sikap religius. Adapun data sekunder 

diperoleh dari dokumen lembaga 

seperti profil Ma’had, jadwal kegiatan 

ekstrakurikuler, foto kegiatan, serta 

hasil penelitian dan literatur akademik 

yang relevan dengan tema pendidikan 

Islam berbasis budaya lokal (Hidayat 

et al., 2023; Cahyanto et al., 2024; 

Yusri et al., 2025). 

Teknik pengumpulan data 

dilakukan melalui tiga metode utama, 

yaitu observasi partisipatif, 

wawancara mendalam, dan studi 

dokumentasi. Observasi partisipatif 

dilakukan dengan menghadiri 

langsung kegiatan kesenian Islami 

seperti latihan hadroh, qasidah, dan 

pembacaan sholawat. Melalui 

observasi ini, peneliti berupaya 

memahami suasana kegiatan, pola 

interaksi antaranggota, serta ekspresi 

religius yang muncul selama proses 

latihan maupun penampilan. 

Wawancara mendalam dilakukan 

secara semi-terstruktur kepada 

pimpinan Ma’had, guru pembimbing, 

dan peserta didik. Pertanyaan 

difokuskan pada persepsi mereka 

terhadap fungsi kesenian Islami dalam 

menumbuhkan nilai religius, 

pengalaman selama berpartisipasi, 

serta dampaknya terhadap perilaku 

spiritual sehari-hari. Hasil wawancara 

direkam, ditranskrip, dan dianalisis 

menggunakan metode analisis 

tematik (Miles, Huberman, & Saldaña, 

2014). 

Dokumentasi digunakan untuk 

memperkuat hasil observasi dan 

wawancara. Dokumen yang 

dikumpulkan meliputi jadwal kegiatan 

kesenian, struktur organisasi 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

221 
 

kelompok hadroh, foto kegiatan, serta 

laporan tahunan Ma’had mengenai 

program pembinaan keagamaan 

santri. Semua data ini menjadi bukti 

pendukung yang memperkuat temuan 

lapangan serta validitas hasil 

penelitian. 

Analisis data dalam penelitian ini 

menggunakan model analisis interaktif 

Miles dan Huberman yang mencakup 

tiga tahap: reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan. 

Pertama, reduksi data dilakukan 

dengan memilih dan memfokuskan 

data yang relevan dengan topik 

penelitian, yaitu peran kesenian Islami 

Melayu dalam pembentukan sikap 

religius peserta didik. Kedua, 

penyajian data dilakukan melalui 

penyusunan hasil observasi, 

wawancara, dan dokumentasi dalam 

bentuk narasi deskriptif yang 

menggambarkan hubungan antara 

kegiatan kesenian dan nilai-nilai 

religius yang terbentuk. Ketiga, 

penarikan kesimpulan dilakukan 

dengan merumuskan temuan 

berdasarkan pola, tema, dan makna 

yang muncul dari hasil analisis data. 

Untuk menjaga keabsahan data, 

digunakan teknik triangulasi sumber 

dan metode. Triangulasi sumber 

dilakukan dengan membandingkan 

informasi dari berbagai narasumber 

seperti pimpinan Ma’had, guru 

pembimbing, dan peserta didik. 

Sedangkan triangulasi metode 

dilakukan dengan membandingkan 

hasil observasi, wawancara, dan 

dokumentasi guna memastikan 

konsistensi serta validitas temuan. 

Selain itu, peneliti melakukan member 

checking dengan memberikan hasil 

sementara kepada informan untuk 

dikonfirmasi kebenarannya. Langkah 

ini dimaksudkan agar hasil penelitian 

memiliki tingkat kredibilitas dan 

keandalan yang tinggi (Sugiyono, 

2019). 

Dengan pendekatan kualitatif 

deskriptif ini, diharapkan penelitian 

dapat memberikan gambaran yang 

komprehensif mengenai bagaimana 

kesenian Islami Melayu tidak hanya 

berfungsi sebagai ekspresi budaya, 

tetapi juga sebagai sarana pendidikan 

Islam yang efektif dalam 

menanamkan nilai-nilai religius serta 

membentuk pribadi peserta didik yang 

berakhlakul karimah. 

 

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan  

Hasil Penelitian 

Berdasarkan hasil observasi, 

wawancara, dan dokumentasi yang 

dilakukan di Ma’had Tahfidz 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

222 
 

Vokasional Aman Bistari, ditemukan 

bahwa kesenian Islami Melayu, 

khususnya kegiatan hadroh dan 

qasidah, memiliki peran yang sangat 

penting dalam mengembangkan sikap 

religius peserta didik. Kegiatan seni ini 

tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

pengembangan bakat dan minat, 

tetapi juga menjadi media dakwah dan 

pembinaan spiritual yang efektif di 

lingkungan Ma’had. 

Kegiatan hadroh dilaksanakan 

secara rutin setiap minggu di bawah 

bimbingan guru pembina kesenian. 

Seluruh peserta didik diwajibkan 

mengikuti latihan yang mencakup 

pelafalan shalawat, penguasaan ritme 

rebana, serta pemahaman terhadap 

makna lirik yang dilantunkan. Dalam 

setiap pertemuan, pembina 

memberikan penjelasan mengenai 

nilai-nilai keislaman yang terkandung 

dalam syair, seperti kecintaan kepada 

Rasulullah SAW, keikhlasan dalam 

beribadah, serta pentingnya ukhuwah 

Islamiyah. Melalui proses latihan yang 

berulang dan reflektif, peserta didik 

terbiasa mengaitkan nilai estetika 

musik dengan nilai-nilai spiritual Islam. 

Wawancara dengan salah satu 

guru pembina kesenian menunjukkan 

bahwa kegiatan hadroh di Ma’had 

tidak hanya bertujuan sebagai 

hiburan, tetapi juga menjadi sarana 

pembinaan karakter religius. 

Menurutnya, santri yang aktif 

mengikuti kegiatan kesenian Islami 

menunjukkan tingkat kedisiplinan, 

kesopanan, dan tanggung jawab yang 

lebih tinggi dibandingkan mereka yang 

tidak aktif. Mereka juga lebih rajin 

mengikuti kegiatan ibadah berjamaah 

dan memiliki rasa hormat yang lebih 

besar terhadap guru dan teman 

sebaya. Hal ini memperlihatkan 

adanya hubungan positif antara 

partisipasi dalam kesenian Islami 

dengan perilaku religius sehari-hari. 

Selain hadroh, kegiatan qasidah 

juga memiliki peran yang signifikan 

dalam pembinaan karakter santri. 

Syair-syair qasidah mengandung 

pesan moral dan spiritual seperti 

menghormati orang tua, menjaga 

adab kepada guru, serta menghindari 

perbuatan maksiat. Kegiatan qasidah 

tidak hanya dilaksanakan di 

lingkungan internal Ma’had, tetapi 

juga dipentaskan dalam acara-acara 

keagamaan masyarakat, seperti 

peringatan Maulid Nabi dan Isra’ 

Mi’raj. Dengan demikian, kegiatan ini 

menghubungkan dunia pendidikan 

dengan masyarakat dan menjadikan 

peserta didik agen dakwah yang aktif 

dalam kehidupan sosial. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

223 
 

Hasil observasi juga 

menunjukkan bahwa kegiatan 

kesenian Islami Melayu berperan 

dalam menciptakan atmosfer religius 

di lingkungan Ma’had. Setiap kali 

latihan hadroh berlangsung, suasana 

Ma’had dipenuhi dengan lantunan 

shalawat yang menenangkan, 

menciptakan suasana spiritual yang 

mendalam. Keikutsertaan santri 

secara kolektif menumbuhkan rasa 

kebersamaan, tanggung jawab, dan 

solidaritas yang menjadi landasan 

pembentukan karakter Islami. 

Wawancara dengan beberapa 

peserta didik menunjukkan bahwa 

kegiatan kesenian Islami 

meningkatkan rasa cinta kepada Islam 

dan Rasulullah SAW. Salah satu 

santri mengungkapkan bahwa melalui 

hadroh, ia merasa lebih dekat dengan 

Nabi karena sering melantunkan 

shalawat. Beberapa santri lainnya 

juga menyampaikan bahwa mereka 

menjadi lebih percaya diri, berani 

tampil di depan umum, dan 

memahami bahwa seni dapat menjadi 

bentuk ibadah bila diniatkan dengan 

benar. Temuan ini sejalan dengan 

penelitian Yusri et al. (2025) yang 

menegaskan bahwa kesenian Islami 

di lembaga pendidikan Malaysia 

mampu memperkuat kesadaran 

keagamaan serta meningkatkan 

partisipasi siswa dalam kegiatan 

dakwah. 

Dengan demikian, dapat 

disimpulkan bahwa kesenian Islami 

Melayu berperan ganda: sebagai 

sarana ekspresi budaya dan sebagai 

instrumen pembentukan karakter 

religius. Nilai-nilai seperti disiplin, 

tanggung jawab, kerja sama, cinta 

Rasul, dan semangat dakwah tumbuh 

secara alami melalui partisipasi aktif 

dalam kegiatan seni Islami di Ma’had 

Tahfidz Vokasional Aman Bistari. 

Pembahasan 

Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa kesenian Islami Melayu, 

khususnya hadroh dan qasidah, 

berfungsi sebagai media efektif dalam 

pembentukan sikap religius peserta 

didik di Ma’had Tahfidz Vokasional 

Aman Bistari. Peran ini dapat 

dianalisis melalui empat dimensi 

utama: spiritual, sosial, afektif, dan 

kultural. Keempat dimensi ini 

berlandaskan pada teori pendidikan 

Islam yang menekankan kesatuan 

antara aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotorik dalam pembentukan 

insan kamil (Al-Attas, 1980; Al-Faruqi, 

1982). 

1. Dimensi Spiritual 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

224 
 

Dalam dimensi spiritual, 

kegiatan hadroh dan qasidah menjadi 

sarana internalisasi nilai-nilai 

keislaman. Lantunan shalawat, pujian 

kepada Nabi Muhammad SAW, serta 

zikir yang dikumandangkan 

membentuk pengalaman batin yang 

mendalam. Proses repetitif dan 

musikal ini mendorong lahirnya 

kesadaran spiritual (spiritual 

awareness) yang berkelanjutan. 

Menurut Rahman (2022), seni 

dalam pendidikan Islam memiliki 

fungsi transformatif, yakni menyentuh 

aspek emosional dan memperkuat 

hubungan individu dengan Tuhan 

lebih efektif dibandingkan 

pembelajaran kognitif semata. Teori 

ini sejalan dengan pandangan Al-

Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-Din yang 

menyebut bahwa musik dan syair 

religius dapat menumbuhkan 

mahabbah ilahiyah (cinta kepada 

Allah) ketika dilakukan dengan niat 

ibadah (Al-Ghazali, 1998). 

Dengan demikian, kesenian 

Islami bukan sekadar hiburan, tetapi 

media pendidikan ruhani yang 

menumbuhkan rasa cinta dan 

penghayatan terhadap ajaran Islam. 

Aktivitas hadroh dan qasidah di 

Ma’had juga menciptakan ruang 

spiritual yang mendorong peserta 

didik untuk memperdalam rasa 

keimanan, ketakwaan, dan 

ketenangan batin. 

2. Dimensi Sosial 

Dari sisi sosial, kegiatan 

kesenian Islami memperkuat 

solidaritas dan kohesi sosial di 

lingkungan Ma’had. Santri yang 

tergabung dalam grup hadroh atau 

qasidah dilatih bekerja sama, 

berdisiplin, dan saling menghargai 

peran masing-masing. 

Penelitian Cahyanto et al. (2024) 

menunjukkan bahwa budaya Islami 

yang hidup di lembaga pendidikan 

membentuk communal religiosity, 

yaitu sikap keagamaan yang tumbuh 

melalui kebersamaan dan interaksi 

sosial. Hal ini senada dengan teori 

Social Learning Bandura (1986) yang 

menjelaskan bahwa nilai-nilai moral 

dan religius dapat terbentuk melalui 

proses observasi, imitasi, dan 

interaksi sosial dalam komunitas 

pendidikan. 

Dalam konteks Ma’had, 

kolaborasi dalam kesenian Islami 

menciptakan pembelajaran sosial 

berbasis nilai religius, di mana santri 

tidak hanya belajar memainkan alat 

musik atau bernyanyi, tetapi juga 

belajar disiplin, kerja tim, dan 

tanggung jawab sosial. 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

225 
 

3. Dimensi Afektif 

Pada dimensi afektif, kesenian 

Islami Melayu memengaruhi 

kepekaan spiritual dan emosional 

peserta didik. Penghayatan terhadap 

makna lirik shalawat atau pujian 

kepada Rasulullah SAW 

menumbuhkan rasa cinta, syukur, dan 

keikhlasan, sekaligus melatih kontrol 

emosi dan kehalusan budi. 

Menurut Nata (2019), pendidikan 

Islam harus memperhatikan aspek 

afektif agar menghasilkan pribadi 

yang berakhlak mulia (akhlaqul 

karimah). Melalui kesenian Islami, 

nilai-nilai akhlak seperti rendah hati, 

kasih sayang, dan rasa empati dapat 

ditanamkan melalui pengalaman 

estetis. Pendekatan ini sejalan 

dengan pandangan Gardner (2006) 

tentang multiple intelligences, bahwa 

kecerdasan musikal dan intrapersonal 

dapat memperkuat kesadaran diri 

religius seseorang. 

Dengan demikian, keterlibatan 

emosional dalam kesenian Islami 

berperan penting dalam pembentukan 

kecerdasan spiritual dan emosional 

religius peserta didik. 

4. Dimensi Kultural 

Dari dimensi kultural, kesenian 

Islami Melayu berfungsi sebagai 

penjaga identitas budaya Islam-

Melayu dan sarana pewarisan nilai-

nilai lokal yang selaras dengan ajaran 

Islam. Hidayat et al. (2023) menyebut 

bahwa tradisi dan kesenian Melayu 

sarat dengan nilai tauhid, sopan 

santun, dan kebersamaan, yang 

menjadikannya media efektif untuk 

transmisi pendidikan Islam berbasis 

kearifan lokal. 

Konsep ini juga didukung oleh 

teori Cultural Transmission (Duranti, 

1997) yang menegaskan bahwa 

budaya merupakan medium utama 

bagi proses pendidikan nilai-nilai 

sosial dan spiritual. Dengan 

melibatkan santri dalam kegiatan 

kesenian tradisional, Ma’had Tahfidz 

Vokasional Aman Bistari tidak hanya 

mendidik secara akademik, tetapi juga 

melestarikan warisan budaya religius 

Melayu yang berakar pada tradisi dan 

nilai-nilai Islam. 

Integrasi ini menciptakan bentuk 

pendidikan Islam kontekstual, yang 

menggabungkan aspek spiritual, 

estetika, dan budaya secara 

harmonis, sebagaimana diungkapkan 

Maulana (2023) bahwa islamisasi 

budaya Melayu melahirkan bentuk 

ekspresi keagamaan yang selaras 

antara nilai Islam dan kearifan lokal. 

 

E. Kesimpulan 



Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

226 
 

Berdasarkan hasil penelitian, 

dapat disimpulkan bahwa kesenian 

Islami Melayu berperan penting dalam 

membentuk sikap religius peserta 

didik di Ma’had Tahfidz Vokasional 

Aman Bistari, Selangor, Malaysia. 

Melalui kegiatan hadroh dan qasidah, 

peserta didik tidak hanya belajar 

mengekspresikan nilai estetika Islam, 

tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai 

spiritual seperti cinta kepada 

Rasulullah SAW, kedisiplinan, dan 

kerja sama. Kegiatan kesenian ini 

menjadi sarana dakwah dan 

pembinaan karakter yang efektif, 

sekaligus memperkuat identitas 

budaya Islam-Melayu. Dengan 

demikian, pendidikan Islam berbasis 

budaya melalui kesenian Islami 

Melayu dapat dijadikan model 

alternatif dalam menumbuhkan 

kesadaran religius generasi muda. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 

(1980). The Concept of Education 

in Islam: A Framework for an 

Islamic Philosophy of Education. 

Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Faruqi, Ismail Raji. (1982). 

Islamization of Knowledge: General 

Principles and Work Plan. 

Washington D.C.: IIIT. 

Al-Ghazali. (1998). Ihya’ Ulum al-Din. 

Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah 

Bandura, Albert. (1986). Social 

Foundations of Thought and Action: 

A Social Cognitive Theory. 

Englewood Cliffs: Prentice Hall. 

Cahyanto, A., Suryani, D., & Fitriani, 

N. (2024). Budaya Islami sekolah 

dan pembentukan karakter religius 

siswa di lembaga pendidikan Islam. 

Jurnal Pendidikan Karakter Islami, 

9(1), 45–60. 

https://doi.org/10.31219/jpki.v9i1.1

423  

Cahyanto, Dwi, et al. “Internalisasi 

Budaya Islami dalam Pembentukan 

Karakter Religius Peserta Didik.” 

Jurnal Pendidikan Karakter Islam 6, 

no. 2 (2024): 112–128. 

Creswell, J. W. (2018). Research 

design: Qualitative, quantitative, 

and mixed methods approaches 

(5th ed.). SAGE Publications. 

Duranti, Alessandro. (1997). Linguistic 

Anthropology. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Gardner, Howard. (2006). Multiple 

Intelligences: New Horizons. New 

York: Basic Books. 

Hidayat, Ahmad, et al. “Islamic Malay 

Heritage and Local Wisdom in 

Religious Education.” Journal of 

Islamic Civilization Studies 5, no. 1 

(2023): 45–62. 

Hidayat, R., Karim, N., & Latif, S. 

(2023). Nilai-nilai Islam dalam 

budaya Melayu: Relevansinya 

terhadap pendidikan karakter 

bangsa. Jurnal Pendidikan dan 

Kebudayaan Islam, 15(2), 121–

136. 

https://doi.org/10.24042/jpki.v15i2.

1578  

Maulana, M. (2023). Islamisasi 

budaya Melayu dan penguatan 

https://doi.org/10.31219/jpki.v9i1.1423
https://doi.org/10.31219/jpki.v9i1.1423
https://doi.org/10.24042/jpki.v15i2.1578
https://doi.org/10.24042/jpki.v15i2.1578


Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 04, Desember 2025  

227 
 

identitas religius di Asia Tenggara. 

Jurnal Kebudayaan dan Peradaban 

Islam, 8(1), 25–41. 

https://doi.org/10.21009/jkpi.8.1.25  

Maulana, Riza. (2023) “Islamisasi 

Budaya Melayu dalam Perspektif 

Pendidikan Islam.” Jurnal Ilmiah 

Tarbiyah Islamiyah 14, no. 1 33–50. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & 

Saldaña, J. (2014). Qualitative data 

analysis: A methods sourcebook 

(3rd ed.). SAGE Publications. 

Nata, Abuddin. (2019). Pendidikan 

Islam dan Tantangan Modernitas. 

Jakarta: Rajawali Pers,  

Rahman, F. (2022). Integrasi seni 

Islami dalam pendidikan karakter: 

Pendekatan estetis dalam 

pembelajaran agama Islam. Jurnal 

Pendidikan Islam, 11(2), 99–114. 

https://doi.org/10.24042/jpi.v11i2.1

265  

Rahman, Farid. (2022) “Art and 

Spiritual Education in Islamic 

Perspective.” International Journal 

of Islamic Pedagogy 3, no. 2: 87–

103. 

Sholeh, Ahmad. Estetika Islam: Seni 

dalam Perspektif Tauhid. 

Yogyakarta: Deepublish, 2021. 

Sugiyono. (2019). Metode penelitian 

kualitatif, kuantitatif, dan R&D. 

Alfabeta. 

Yusri, M., Hamzah, N., & Abdullah, R. 

(2025). Peran kesenian hadroh 

dalam meningkatkan partisipasi 

keagamaan siswa di lembaga 

pendidikan Islam Malaysia. Jurnal 

Dakwah dan Pengembangan 

Masyarakat Islam, 12(1), 87–102. 

https://doi.org/10.24042/jdpmi.v12i

1.2037  

Yusuf, Hamzah. (2022) “Peran Seni 

Islami dalam Pembentukan 

Karakter Religius Remaja.” Jurnal 

Sosial dan Budaya Islam 9, no. 3: 

140–156. 

Zakaria, Norshahril. (2020). Islamic 

Education and Malay Identity in 

Malaysia. Singapore: ISEAS 

Publishing. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2019). 

Worldview Islam sebagai 

Pandangan Hidup. Gontor: UNIDA 

Press. 

 

https://doi.org/10.21009/jkpi.8.1.25
https://doi.org/10.24042/jpi.v11i2.1265
https://doi.org/10.24042/jpi.v11i2.1265
https://doi.org/10.24042/jdpmi.v12i1.2037
https://doi.org/10.24042/jdpmi.v12i1.2037

