
  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

289 
 

MEMBANGUN PERADABAN: DINAMIKA KELEMBAGAAN PENDIDIKAN 

ISLAM MELALUI SURAU, MASJID, DAN PESANTREN DI INDONESIA 

 

Nama_1 Hery Agung Setyawan1, Nama_2 Moh. Roqib 2 

Institusi/lembaga Penulis 1UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto 

Institusi / lembaga Penulis 2 UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto 

Alamat e-mail : 1244130100017@mhs.uinsaizu.ac.id), Alamat e-mail : 
2moh.roqib@uinsaizu.ac.id 

 

ABSTRACT 

Islamic education in Indonesia has long been an integral part of society, with surau, 

mosques, and pesantren playing a central role in shaping the character, values, and 

identity of Muslims. This study uses a qualitative method. The findings show that 

these three institutions have historically contributed significantly to the formation of 

Islamic identity, serving as centers for education, moral development, and grounded 

spiritual values. Over time, they have demonstrated remarkable adaptability through 

institutional transformation, technological adoption, and the expansion of their 

social, economic, and educational roles while maintaining core Islamic values. Their 

contribution to the development of Islamic civilization in Indonesia is substantial, as 

they continue to produce religious, moderate, and competitive generations and 

reinforce Islam’s role as a moral and social force in building an inclusive, just, and 

civilized society. 

Keywords: Islamic Educational Institutions; Islamic Civilization; Surau; Mosque; 

Pesantren 

 

ABSTRAK 

Pendidikan Islam di Indonesia telah menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan 

masyarakat sejak masa lampau, dengan surau, masjid, dan pesantren memainkan 

peran sentral dalam pembentukan karakter, nilai, dan identitas umat Islam. Metode 

dalam penelitian ini yaitu kualitatif. Hasil penelitian ini yaitu: surau, masjid, dan 

pesantren memiliki peran historis yang kuat dalam membentuk identitas keislaman 

masyarakat Indonesia, sekaligus menjadi pusat pendidikan, pembinaan akhlak, dan 

penguatan nilai-nilai spiritual yang membumi. Seiring perkembangan zaman, ketiga 

lembaga ini menunjukkan kemampuan adaptif yang luar biasa dengan melakukan 

transformasi kelembagaan, mengadopsi teknologi, serta memperluas fungsi sosial, 

ekonomi, dan pendidikan tanpa kehilangan nilai-nilai dasar Islam. Kontribusi 

mereka terhadap pembangunan peradaban Islam di Indonesia sangat signifikan, 

mailto:1
mailto:244130100017@mhs.uinsaizu.ac.id
mailto:moh.roqib@uinsaizu.ac.id


  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

290 
 

karena berhasil mencetak generasi yang religius, moderat, dan berdaya saing, 

sekaligus memperkuat posisi Islam sebagai kekuatan moral dan sosial yang 

membangun masyarakat yang inklusif, adil, dan berperadaban. 

 

Kata Kunci: Lembaga Pendidikan Islam; Peradaban Islam; Surau; Masjid; 

Pesantren 

 

 

A. Pendahuluan  

Pendidikan Islam di Indonesia 

telah menjadi bagian yang tidak 

terpisahkan dari kehidupan 

masyarakat sejak masa lampau 

(Novianto, 2021). Kelembagaan 

pendidikan seperti surau, masjid, dan 

pesantren memainkan peran sentral 

dalam pembentukan karakter, nilai, 

dan identitas umat Islam di Indonesia 

(Fananie & Purnama, 2023). Ketiga 

lembaga ini tidak hanya berfungsi 

sebagai tempat ibadah, tetapi juga 

sebagai pusat pendidikan informal 

dan formal yang menyebarkan 

pengetahuan agama serta budaya 

Islam. 

Surau dan langgar sebagai 

lembaga pendidikan tradisional 

merupakan cikal bakal pendidikan 

Islam yang banyak ditemukan di 

daerah-daerah. Keberadaan surau 

yang sering kali juga menjadi pusat 

aktivitas sosial dan keagamaan 

menunjukkan betapa pentingnya 

fungsi lembaga ini dalam menjaga 

kehidupan keagamaan masyarakat. 

Fungsi ganda ini menjadikan surau 

sebagai wadah pembelajaran 

sekaligus ruang interaksi sosial yang 

erat dengan masyarakat sekitar. 

Masjid sebagai pusat kegiatan 

umat Islam juga tidak lepas dari peran 

pendidikan. Selain berfungsi sebagai 

tempat ibadah utama, masjid kerap 

digunakan sebagai sarana pengajian, 

pelatihan keagamaan, dan pembinaan 

umat (Zainuri, 2021). Pengelolaan 

masjid yang baik mampu 

menjadikannya tempat yang strategis 

untuk menyebarkan nilai-nilai 

pendidikan Islam secara massif dan 

terstruktur. 

Pesantren sebagai lembaga 

pendidikan Islam yang lebih formal 

dan terorganisir memiliki tradisi 

panjang dalam mendidik generasi 

muslim (Ma’rifah & Mustaqim, 2015). 

Pesantren tidak hanya mengajarkan 

ilmu agama, tetapi juga 

mengembangkan karakter santri 

melalui pendidikan moral dan spiritual. 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

291 
 

Peran pesantren dalam melahirkan 

ulama, cendekiawan, dan pemimpin 

masyarakat telah menjadi bukti 

pentingnya kelembagaan ini dalam 

membangun peradaban Islam di 

Indonesia. 

Seiring perkembangan zaman, 

ketiga kelembagaan tersebut 

mengalami dinamika yang cukup 

signifikan. Modernisasi dan globalisasi 

membawa tantangan baru dalam 

mempertahankan fungsi dan relevansi 

surau, masjid, dan pesantren sebagai 

lembaga pendidikan Islam 

(Firmansyah et al., 2023). Perubahan 

pola kehidupan masyarakat dan 

kemajuan teknologi menuntut 

adaptasi kelembagaan agar tetap 

mampu menjalankan perannya secara 

efektif. 

Permasalahan yang muncul 

antara lain terkait dengan regenerasi 

kepemimpinan, sumber daya 

manusia, kurikulum pendidikan, serta 

manajemen kelembagaan. Banyak 

surau dan masjid yang menghadapi 

kendala dalam mengelola aktivitas 

pendidikan karena keterbatasan 

sumber daya dan kurangnya 

dukungan dari masyarakat. Pesantren 

pun dihadapkan pada tuntutan untuk 

mengintegrasikan ilmu agama dengan 

ilmu pengetahuan umum demi 

menghasilkan lulusan yang kompeten 

di era modern. 

Selain itu, peran serta 

pemerintah dalam pengembangan 

kelembagaan pendidikan Islam ini 

juga menjadi isu penting. Kebijakan 

yang mendukung penguatan surau, 

masjid, dan pesantren sangat 

dibutuhkan agar keberadaan 

lembaga-lembaga tersebut semakin 

kokoh dan berdaya saing. Dukungan 

berupa regulasi, pembinaan, dan 

bantuan fasilitas akan sangat 

membantu dalam memperkuat peran 

kelembagaan pendidikan Islam di 

Indonesia. 

Faktor sosial budaya juga 

memengaruhi dinamika kelembagaan 

pendidikan Islam. Tradisi lokal yang 

berbeda-beda di setiap daerah 

membuat praktik pendidikan di surau, 

masjid, dan pesantren menjadi 

beragam. Keberagaman ini menjadi 

kekayaan tersendiri, namun juga 

menuntut pendekatan yang berbeda 

dalam pembinaan dan 

pengembangan kelembagaan. 

Ketiga lembaga pendidikan 

Islam ini juga berperan sebagai agen 

perubahan sosial dalam masyarakat. 

Melalui pendidikan yang mereka 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

292 
 

berikan, nilai-nilai keislaman yang 

moderat dan toleran dapat 

disebarkan, sehingga turut 

membentuk masyarakat yang 

harmonis dan beradab. Peran ini 

sangat penting dalam menjaga 

persatuan dan kesatuan bangsa 

Indonesia yang majemuk. 

Di era digital saat ini, tantangan 

bagi surau, masjid, dan pesantren 

semakin kompleks. Informasi yang 

mudah diakses melalui internet dan 

media sosial bisa menjadi peluang 

sekaligus ancaman bagi lembaga 

pendidikan Islam (Yusuf et al., 2024). 

Lembaga-lembaga ini harus mampu 

memanfaatkan teknologi untuk 

meningkatkan kualitas pendidikan dan 

komunikasi dengan umat tanpa 

kehilangan identitas dan nilai-nilai 

tradisional. 

Kendala pendanaan juga 

menjadi persoalan klasik yang dialami 

oleh banyak surau dan masjid. 

Ketergantungan pada dana swadaya 

masyarakat yang terbatas sering kali 

menghambat pengembangan 

program pendidikan. Pesantren yang 

memiliki sumber dana lebih bervariasi 

pun tetap menghadapi tantangan 

dalam mengelola keuangan yang 

efektif dan transparan. 

Selain itu, kualitas tenaga 

pengajar menjadi faktor kunci 

keberhasilan pendidikan di surau, 

masjid, dan pesantren. Keterbatasan 

tenaga yang profesional dan 

kompeten menghambat optimalisasi 

proses pembelajaran. 

Pengembangan kapasitas guru dan 

ustadz perlu mendapat perhatian 

khusus agar dapat memberikan 

pendidikan yang berkualitas dan 

relevan. 

Integrasi antara pendidikan 

agama dan pendidikan umum juga 

menjadi isu yang sedang berkembang 

di pesantren modern (Astuti et al., 

2023). Tantangan bagaimana 

menggabungkan kedua aspek 

tersebut secara seimbang sangat 

menentukan keberhasilan pesantren 

dalam mencetak generasi yang tidak 

hanya beriman, tetapi juga cerdas dan 

siap menghadapi dunia global. 

Peran komunitas dan partisipasi 

masyarakat menjadi kunci dalam 

menjaga keberlangsungan 

kelembagaan pendidikan Islam. 

Keterlibatan aktif masyarakat dalam 

berbagai aspek, mulai dari 

pendanaan, pengawasan, hingga 

pelaksanaan kegiatan pendidikan, 

menjadi modal penting dalam 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

293 
 

membangun lembaga yang kuat dan 

mandiri. 

Perubahan sosial yang terjadi di 

masyarakat juga berpengaruh pada 

pola partisipasi umat dalam kegiatan 

pendidikan di surau dan masjid 

(Tabroni et al., 2022). Masyarakat 

yang semakin sibuk dengan aktivitas 

ekonomi dan teknologi membutuhkan 

pendekatan baru agar tetap dapat 

terlibat aktif dalam kehidupan 

kelembagaan pendidikan Islam. 

Dalam konteks pembangunan 

nasional, peran pendidikan Islam 

melalui surau, masjid, dan pesantren 

tidak hanya terbatas pada aspek 

keagamaan. Lembaga-lembaga ini 

juga berkontribusi dalam membangun 

karakter bangsa, menanamkan nilai-

nilai moral, dan mengembangkan 

sikap toleransi serta keadilan sosial. 

Penelitian ini penting untuk 

menggali lebih dalam bagaimana 

dinamika kelembagaan pendidikan 

Islam berlangsung di Indonesia, 

khususnya dalam konteks surau, 

masjid, dan pesantren. Pemahaman 

yang lebih mendalam diharapkan 

dapat memberikan rekomendasi 

strategis untuk penguatan 

kelembagaan dan peningkatan 

kualitas pendidikan. 

Lebih jauh lagi, studi ini juga 

berupaya menelusuri bagaimana 

hubungan antara ketiga lembaga 

tersebut dalam membangun jejaring 

pendidikan Islam yang solid dan 

sinergis. Kolaborasi antar lembaga 

diyakini dapat meningkatkan daya 

jangkau dan efektivitas pendidikan 

Islam di masyarakat. 

Pentingnya revitalisasi 

kelembagaan surau dan masjid dalam 

menghadapi perkembangan zaman 

menjadi salah satu fokus penelitian ini. 

Bagaimana kedua lembaga tersebut 

dapat bertransformasi dan 

beradaptasi agar tetap relevan dalam 

penyelenggaraan pendidikan Islam 

menjadi tantangan tersendiri. 

Kondisi pesantren yang semakin 

berkembang dengan berbagai model 

dan pendekatan pendidikan juga akan 

dikaji. Keberagaman jenis pesantren 

membuka ruang bagi inovasi dalam 

sistem pendidikan Islam yang mampu 

menjawab tuntutan zaman sekaligus 

menjaga tradisi keilmuan. 

Penelitian ini juga akan melihat 

peran teknologi informasi dalam 

mendukung proses pembelajaran di 

ketiga lembaga tersebut. 

Pemanfaatan teknologi yang tepat 

diharapkan dapat membantu 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

294 
 

mengatasi berbagai kendala dan 

meningkatkan kualitas pendidikan 

secara signifikan. 

Selain itu, kajian mengenai 

kebijakan pemerintah yang terkait 

dengan pengembangan kelembagaan 

pendidikan Islam menjadi bagian 

penting. Pemahaman terhadap 

kebijakan ini akan memberikan 

gambaran tentang dukungan yang 

diterima dan hambatan yang dihadapi 

lembaga-lembaga pendidikan Islam. 

Pentingnya penguatan sumber 

daya manusia di bidang pendidikan 

Islam juga menjadi perhatian dalam 

penelitian ini. Pendidikan dan 

pelatihan bagi tenaga pendidik, 

pengurus, dan masyarakat luas 

sangat dibutuhkan untuk mendukung 

keberlanjutan dan kemajuan 

kelembagaan. 

Studi ini berharap dapat 

memberikan gambaran yang 

komprehensif mengenai kondisi terkini 

surau, masjid, dan pesantren sebagai 

pusat pendidikan Islam. Dengan 

begitu, berbagai strategi 

pengembangan yang efektif dan 

berkelanjutan dapat dirumuskan. 

Dalam upaya membangun 

peradaban Islam yang maju dan 

berdaya saing, peran kelembagaan 

pendidikan Islam melalui surau, 

masjid, dan pesantren tidak boleh 

diabaikan. Lembaga-lembaga ini 

merupakan fondasi utama yang 

membentuk karakter umat dan 

membangun masyarakat yang 

bermoral serta cerdas. 

Hasil penelitian ini diharapkan 

menjadi acuan bagi para pemangku 

kepentingan dalam mengembangkan 

pendidikan Islam yang berkualitas dan 

relevan dengan kebutuhan 

masyarakat modern. Dengan 

demikian, peran surau, masjid, dan 

pesantren dapat terus diperkuat 

dalam membangun peradaban 

Indonesia yang harmonis dan maju. 

 

 

B. Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode 

studi pustaka (library research) 

sebagai strategi utama dalam 

pengumpulan data dan analisis. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena 

penelitian ini bertujuan untuk 

memahami secara mendalam 

fenomena dinamika kelembagaan 

pendidikan Islam melalui surau, 

masjid, dan pesantren di Indonesia. 

Pendekatan ini memungkinkan 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

295 
 

peneliti mengeksplorasi konteks 

sosial, budaya, dan historis yang 

melatarbelakangi perkembangan 

kelembagaan tersebut secara 

komprehensif. 

Metode studi pustaka digunakan 

untuk menggali, mengumpulkan, dan 

menganalisis sumber-sumber tertulis 

yang relevan dengan topik penelitian. 

Data dikumpulkan melalui telaah 

literatur berupa buku, jurnal ilmiah, 

artikel, laporan penelitian, dokumen 

pemerintah, dan sumber-sumber 

elektronik yang membahas 

pendidikan Islam, kelembagaan 

surau, masjid, pesantren, serta 

dinamika sosial budaya yang terkait. 

Proses pengumpulan data 

dimulai dengan identifikasi sumber-

sumber pustaka yang kredibel dan 

relevan, kemudian dilakukan seleksi 

terhadap informasi yang sesuai 

dengan fokus penelitian. Analisis data 

dilakukan secara deskriptif-kualitatif 

dengan cara menguraikan, 

menginterpretasikan, dan 

mengkonstruksi pemahaman 

mengenai fenomena kelembagaan 

pendidikan Islam dalam konteks 

sejarah dan kekinian. 

 

 

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan  

A. Peran Historis Surau, Masjid, dan 

Pesantren dalam Pembentukan 

Identitas Keislaman 

Sejak kedatangan Islam ke 

Nusantara, masyarakat pribumi 

menemukan wadah spiritual dan 

intelektual dalam bentuk surau, 

masjid, dan pesantren. Tiga 

lembaga ini bukan sekadar tempat 

belajar agama, melainkan jantung 

kehidupan komunitas Muslim, di 

mana nilai keislaman dibentuk 

melalui interaksi sehari-hari 

(Selawati, 2022). Surau, misalnya, 

muncul di dataran tinggi Sumatera 

Barat sebagai rumah belajar 

informal. Di sanalah pemuda dan 

orang dewasa mengaji, bertukar 

pemikiran, serta membahas 

persoalan sosial dan keagamaan 

dalam nuansa kekeluargaan. 

Masjid sejak pertama kali 

dibangun di pesisir pantai, semisal 

di Aceh dan Demak, menjadi 

simbol hadirnya Islam dalam 

tubuh masyarakat. Bangunan 

fisiknya mewakili perjumpaan 

antara budaya Melayu, Jawa, dan 

Hindu-Budha yang sudah lebih 

dulu ada. Aktivitas di masjid tak 

hanya ritual ibadah berjamaah, 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

296 
 

tetapi juga forum penyebaran 

agama, mediasi konflik, dan 

penguatan solidaritas sosial. 

Masjid-lah yang menjadi arena 

politis dan simbol kekuatan umat 

Muslim dalam menghadapi 

kekuasaan kolonial dan kerajaan 

lokal. 

Sementara itu, pesantren 

tumbuh di berbagai pelosok Jawa, 

Madura, dan sebagian Sumatra. 

Pesantren menduduki peran unik 

sebagai pusat pendidikan, 

spiritualitas, dan pemberdayaan 

sosial. Di pondok inilah, tradisi 

sanad (mata rantai keilmuan) 

diwariskan dari guru ke santri, 

menjaga otentisitas ajaran Islam 

klasik. Pembelajaran kitab kuning 

serta penekanan pada 

pengasuhan akhlak menjadikan 

pesantren sebagai tempat 

lahirnya elite keagamaan dan 

intelektual Muslim. 

Ketiga lembaga tersebut 

berkembang dalam suasana 

gotong royong dan kebersamaan. 

Masyarakat berperan aktif 

membangun dan memelihara 

fasilitas, menyediakan makanan, 

hingga membantu santri 

(Firmansyah et al., 2023). 

Suasana kolektif ini membuat 

Islam bukan sekadar agama 

personal, melainkan gaya hidup 

bersama yang membentuk 

identitas komunitas. Rasa 

memiliki terhadap surau, masjid, 

dan pesantren mengokohkan 

keterikatan sosial serta kesadaran 

akan tugas umat dalam 

membangun peradaban. 

Tidak hanya mengajarkan 

ibadah formal, lembaga-lembaga 

ini juga menjadi sarana 

penyebaran bahasa Arab dan 

aksara Jawi. Hal tersebut 

memungkinkan umat lokal 

memahami literatur Islam klasik 

dan mengakses pemikiran 

internasional Islam. Peran 

penerjemahan dan pengajaran 

bahasa ini membantu 

membangun kesadaran identitas 

Islam yang terhubung secara 

global, tanpa melepaskan akar 

budaya lokal. Ini penting untuk 

menghindari terasing dalam 

proses modernisasi kelak. 

Menurut catatan sejarah, 

para ulama dan tokoh pejuang 

kemerdekaan seperti Agus Salim 

dan Kartosoewiryo memperoleh 

pendidikan awalnya di pondok 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

297 
 

dan masjid setempat. Mereka 

bukan hanya mendapat bekal 

penguasaan agama, tetapi juga 

semangat nasionalisme. Peran 

lembaga keagamaan tersebut 

mencerminkan fungsi ganda: 

mendidik agama sekaligus 

memupuk semangat sosial politik 

untuk perjuangan bangsa. 

Surau di kawasan 

Minangkabau bukan hanya 

tempat belajar agama; di sana 

tumbuh tradisi musyawarah kaum 

adat dan agama. Implementasi 

nilai demokrasi tradisional dalam 

kerangka Islam menandai 

adaptasi lembaga syariat dengan 

budaya lokal. Mereka 

mengembangkan sistem 

pemilihan bupati adat atau majelis 

kaum, yang sarat nilai-nilai 

keislaman seperti keadilan, 

musyawarah, dan amanah. 

Berbeda dengan surau, 

masjid di daerah pesisir 

memfokuskan kegiatannya pada 

pelayaran, perdagangan, dan 

dakwah. Ulama dan pedagang 

muslim menyebar Islam sambil 

berdagang, membentuk jejaring 

antar pulau. Masjid sebagai pusat 

shalat Jumat pun jadi wahana 

bagi kaum pedagang untuk 

bertukar informasi, menyebarkan 

fatwa keagamaan, serta 

memperkuat jaringan dagang 

antar kesultanan Islam di 

Nusantara. 

Pada masa sebelum 

kolonial, pesantren berfungsi 

sebagai pusat belajar lintas 

disiplin: fiqh, tafsir, hadits, bahasa 

Arab, bahkan ilmu dunia seperti 

kedokteran tradisional dan 

astronomi. Pola pembelajaran ini 

membentuk ulama yang matang, 

sekaligus tokoh masyarakat 

(Masrifah et al., 2024). Tidak 

mengherankan jika maka 

kemudian pesantren menjadi 

institusi yang menghimpun 

kesalehan agama dan 

kecerdasan intelektual dalam 

struktur kolektif. 

Keberadaan kitab kuning 

dan guru-guru mursyid di 

pesantren menegaskan 

pentingnya tradisi sanad 

keilmuan. Melalui sanad ini, 

komunitas Muslim lokal merasa 

bagian dari tradisi keilmuan Islam 

yang amat panjang. Ini 

membentuk identitas keagamaan 

yang dilandasi otoritas ilmiah, 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

298 
 

bukan sekadar tradisi populer. 

Pesantren-lah yang mencegah 

ajaran Islam menyimpang dari 

koridor akidah. 

Pada awal abad ke-20 

muncul madrasah-madrasah 

modern di cewekistik tradisional 

masjid. Model ini terkadang 

berintegrasi dalam masjid utama, 

menyediakan materi pelajaran 

seperti Matematika dan Belanda 

agar santri siap menghadapi arus 

kolonialisme modern. Meski 

kurikulum ini sempat menuai kritik, 

ia menjadi cikal bakal lahirnya 

institusi Islam yang mapan secara 

pendidikan formal. 

Masjid dan surau pada masa 

penjajahan Belanda mulai 

digunakan sebagai tempat 

perlawanan ideologis. Pengajian 

di masjid memunculkan 

kesadaran kolektif terhadap 

penindasan, membuka diskusi 

tentang kedaulatan rakyat serta 

kebangkitan umat Islam (Djaelani, 

2001). Hal ini mengikat fungsi 

spiritual dan politis, mengukuhkan 

identitas Islam sebagai kekuatan 

moral dan sosial melawan 

kolonialisme. 

Pondok pesantren turut 

serta memperkuat konsolidasi 

gerakan kebangkitan Islam. 

Beberapa tokoh seperti KH 

Ahmad Dahlan dengan 

Muhammadiyah memanfaatkan 

pesantren untuk 

menyebarluaskan pemikiran 

Islam modern. Meski tidak 

meninggalkan tradisi 

pesantrennya, beliau berhasil 

mengawinkan pendidikan Islam 

klasik dengan semangat reformasi 

sejak awal abad 20. 

Dalam tradisi surau, 

pembelajaran tidak melulu manual 

teks; penggunaan pantun, syair, 

dan hikayat membantu 

menanamkan nilai-nilai moral dan 

religius. Kebiasaan ini 

memudahkan penyebaran 

pemikiran Islam di kalangan 

masyarakat awam yang lebih 

menyukai media lisan. Seni 

budaya dan agama pun bersatu, 

membentuk identitas keislaman 

yang adaptif namun tidak mudah 

terasing dari akar budaya. 

Masjid sebagai institusi juga 

berperan dalam menetapkan 

agenda sosial masyarakat. Lewat 

khutbah Jumat, fatwa lokal, dan 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

299 
 

kehadiran pengelola masjid, umat 

terarah dalam beribadah dan 

bersikap sosial. Banyak masjid di 

daerah akar mengorganisasi 

sumbangan untuk fakir miskin, 

mengadakan pengajian anak 

yatim, dan membantu yayasan 

sosial. Identitas keagamaan pun 

dipertegas melalui aksi nyata. 

Pesantren di daerah 

terpencil menjadi pusat 

pergerakan sosial. Ketika daerah 

lain belum mengenal sekolah 

umum, pesantren telah lama 

menyelenggarakan pendidikan 

dasar dan keterampilan (Arifi, 

2009). Ini menciptakan identitas 

santri sebagai orang terpelajar 

dan pusat pemberdayaan lokal. 

Mereka menjadi teladan dalam 

memadukan iman dan pelayanan 

sosial. 

Kolaborasi antar lembaga 

keislaman makin nyata sejak awal 

republik. Para pendiri bangsa 

mendukung peran pesantren dan 

masjid dalam membangun moral 

bangsa. Konstitusi pun memberi 

ruang besar pada kebebasan 

beragama dan pendidikan 

keagamaan. Ini memberi 

pesantren dorongan formal untuk 

eksis sebagai lembaga 

pendidikan resmi. 

Meskipun berbeda karakter 

dan struktur, surau, masjid, dan 

pesantren saling melengkapi satu 

sama lain. Surau identik informal 

dan komunitas lokal, masjid 

bersifat institusional dan publik, 

pesantren sistematik dan 

struktural. Namun semua 

bertujuan sama: menanamkan 

kesadaran keislaman, 

membentuk akhlak, dan menjaga 

identitas Islam Indonesia. 

Interaksi antar ketiganya 

tampak dalam kegiatan 

keagamaan massal seperti haul 

ulama, peringatan Maulid Nabi, 

dan kegiatan sosial Ramadan. 

Kajian kitab di pesantren bisa 

melahirkan tema khutbah di 

masjid, sementara surau menjadi 

tempat retret spiritual dan refleksi 

komunitas. Jaringan ini 

memperkuat kesepahaman 

keagamaan dan solidaritas sosial 

pada masyarakat Muslim. 

Pembangunan identitas 

keagamaan melalui institusi ini 

juga menciptakan perbedaan 

karakteristik lokal. Misalnya, 

pesantren salafiyah di Jawa lebih 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

300 
 

menekankan kitab Krapyak dan 

Lirboyo, sedangkan pesantren di 

Aceh menonjolkan tradisi tarekat 

Qadiriyah. Identitas Islam 

Indonesia menjadi majemuk 

dalam kerangka kesatuan: satu 

iman, banyak praktik. 

Peran para kiai dan guru 

surau menjadi teladan moral dan 

intelektual. Tokoh-tokoh lokal ini 

memfasilitasi sinergi antara 

agama dan adat, menegaskan 

agama bukan musuh budaya, 

tetapi bisa memperkaya budaya 

lokal. Inilah momentum lahirnya 

Islam Nusantara: Islam yang 

ramah, toleran, dan berpijak pada 

keragaman budaya. 

Seiring berjalannya waktu, 

generasi baru umat Islam 

memahami bahwa identitas 

keagamaan bukan hanya soal 

ritual individual, tetapi juga 

pengabdian sosial dan pemikiran 

kritis (Arifi, 2009). Ini diwariskan 

oleh lembaga-lembaga awal 

seperti surau, masjid, dan 

pesantren, yang melandasi 

pemikiran Islam progresif serta 

menjawab tantangan 

ketidakadilan sosial. 

Keberhasilan ketiga 

lembaga tersebut membentuk 

karakter identitas keislaman yang 

moderat dibuktikan ketika banyak 

alumni pesantren dan pengurus 

masjid serta surau aktif dalam 

pembangunan nasional: menjadi 

guru, birokrat, dosen, tokoh 

masyarakat, dan pemimpin 

daerah. Mereka membawa nilai 

keislaman yang inklusif, memupuk 

toleransi, dan membangun 

kepercayaan antarpenganut 

agama. 

Singkatnya, sejarah 

lembaga tradisional keislaman 

membangun identitas umat 

secara berkelanjutan. Mereka 

menjadi penopang moral, tembok 

penahan ideologi kolonial, serta 

penggerak sosial-ekonomi lokal. 

Sikap zuhud, tawadhu, dan 

amanah yang ditanamkan 

melahirkan pribadi Muslim yang 

kuat dalam spiritual, tetapi lembut 

dalam perlakuan terhadap 

sesama. 

Di era modern, warisan ini 

tetap relevan. Surau, masjid, dan 

pesantren terus menjadi 

laboratorium pembaruan 

keislaman yang adaptif terhadap 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

301 
 

zaman, namun tidak 

meninggalkan nilai-nilai luhur. 

Identitas Islam di Indonesia 

muncul dari sinergi antara akar 

historis dan semangat perubahan, 

berakar kuat namun tetap 

berkembang. 

Pemahaman identitas 

keislaman di Indonesia tak 

mungkin lengkap tanpa 

menelusuri perjalanan institusi 

keagamaan ini. Dari sinilah lahir 

kesadaran keumatan, 

nasionalisme berbasis agama, 

serta modal sosial yang 

menopang keutuhan bangsa. 

Islam bukan sesuatu yang asing, 

tapak budaya dan tradisi lokal 

menyatu harmonis dalam praktik 

keagamaan masyarakat. 

 

B. Transformasi Kelembagaan dan 

Adaptasi terhadap Perubahan 

Zaman 

Transformasi kelembagaan 

pendidikan Islam di Indonesia 

merupakan hasil dari interaksi 

panjang antara nilai-nilai 

tradisional dan dinamika zaman. 

Surau, masjid, dan pesantren 

sebagai institusi pendidikan 

keagamaan awal, awalnya 

berkembang dalam bentuk yang 

sangat tradisional (Rahman, 

2024). Namun, seiring datangnya 

kolonialisme, modernisasi, dan 

globalisasi, ketiganya mulai 

mengalami perubahan, baik 

dalam struktur kelembagaan, 

metode pembelajaran, maupun 

peran sosialnya di tengah 

masyarakat. Adaptasi ini menjadi 

bukti bahwa Islam di Indonesia 

memiliki kapasitas untuk 

merespons perubahan tanpa 

harus meninggalkan prinsip 

dasarnya. 

Surau yang awalnya 

berbentuk kecil dan hanya 

digunakan sebagai tempat 

pengajian informal, perlahan 

berkembang menjadi pusat 

pembelajaran terstruktur. Di 

beberapa daerah, surau bahkan 

mulai mengadopsi kurikulum 

setara madrasah, dengan 

tambahan pelajaran umum seperti 

Bahasa Indonesia, Matematika, 

dan Sejarah. Hal ini dilakukan 

agar peserta didik mampu 

menyesuaikan diri dengan sistem 

pendidikan nasional tanpa 

kehilangan akar religiusnya. 

Transformasi ini tidak menghapus 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

302 
 

ruh spiritual surau, melainkan 

memperkuatnya melalui inovasi 

yang kontekstual. 

Masjid, yang dulunya hanya 

dipandang sebagai tempat ibadah 

formal, kini memainkan peran 

yang lebih luas. Ia menjadi pusat 

pemberdayaan umat, pendidikan 

nonformal, hingga ruang diskusi 

sosial keagamaan. Masjid-masjid 

besar mulai mendirikan lembaga 

pendidikan diniyah, taman bacaan 

Qur'an, serta program pelatihan 

ekonomi syariah. Banyak masjid 

kini terhubung dengan teknologi 

digital, menyediakan layanan 

konsultasi agama melalui media 

sosial, streaming ceramah, 

bahkan aplikasi berbasis 

smartphone. 

Transformasi masjid juga 

mencakup pengelolaan 

kelembagaan. Dewan 

Kemakmuran Masjid (DKM) kini 

banyak diisi oleh profesional dari 

berbagai bidang, sehingga 

manajemen masjid lebih 

transparan dan berorientasi 

pelayanan. Mereka 

memanfaatkan pendekatan 

manajemen modern, termasuk 

laporan keuangan terbuka, sistem 

database jamaah, serta 

penggunaan IT untuk efektivitas 

kegiatan dakwah. Adaptasi ini 

membuat masjid semakin relevan 

di era urban dan digital. 

Pesantren mengalami 

transformasi paling signifikan. 

Dari lembaga tradisional yang 

berfokus pada pengajian kitab 

kuning, kini banyak pesantren 

mengadopsi sistem pendidikan 

formal yang terakreditasi oleh 

negara. Mereka mendirikan 

madrasah, sekolah umum, hingga 

perguruan tinggi. Model pesantren 

modern atau pesantren terpadu 

menjadi salah satu inovasi yang 

menggabungkan kurikulum 

agama dan umum secara 

seimbang. Ini membuka peluang 

santri untuk masuk ke perguruan 

tinggi negeri maupun swasta 

dengan prestasi akademik yang 

setara. 

Meskipun banyak berubah, 

pesantren tidak serta-merta 

meninggalkan sistem 

pengasuhan (riyadhoh) dan 

pembentukan akhlak. Justru 

dalam konteks globalisasi, 

pendekatan tarbiyah ini menjadi 

nilai tambah. Santri yang tinggal di 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

303 
 

asrama, dibina langsung oleh kiai, 

dan diajarkan nilai-nilai spiritual 

mendalam, mampu membentuk 

karakter kuat dan adaptif. 

Pendidikan karakter ini dianggap 

sebagai keunggulan pesantren 

dalam menghadapi krisis moral di 

era modern. 

Pesantren juga memperluas 

perannya dalam pemberdayaan 

ekonomi umat. Banyak pesantren 

mendirikan koperasi, unit usaha, 

pelatihan keterampilan, hingga 

pertanian mandiri. Ini bukan 

hanya bentuk kemandirian 

ekonomi, tetapi juga respons 

terhadap tantangan kemiskinan 

dan pengangguran di kalangan 

masyarakat bawah. Para kiai tidak 

hanya berperan sebagai pendidik, 

tapi juga sebagai penggerak 

ekonomi sosial berbasis Islam. 

Dalam bidang teknologi, 

banyak pesantren dan masjid 

mulai melibatkan media digital 

dalam kegiatan belajar-mengajar. 

Beberapa pesantren memiliki 

channel YouTube resmi, platform 

e-learning, dan podcast 

keislaman. Inovasi ini menjadikan 

ajaran Islam lebih mudah diakses, 

bahkan hingga ke luar negeri. 

Santri tidak hanya belajar kitab 

kuning, tetapi juga diajarkan 

keterampilan literasi digital dan 

media, sehingga mampu 

berdakwah di ruang publik 

modern. 

Sementara itu, surau di 

beberapa daerah mulai 

terintegrasi dalam jaringan 

lembaga pendidikan formal 

seperti madrasah diniyah dan 

sekolah Islam terpadu. Perubahan 

ini menandai semangat kolaborasi 

antar lembaga untuk menciptakan 

sistem pendidikan yang holistik. 

Surau tetap mempertahankan 

pendekatan informal dan 

kekeluargaan, namun kini lebih 

terorganisasi dan terstruktur. 

Guru-guru surau mendapatkan 

pelatihan kurikulum dan metode 

pedagogi modern agar mampu 

bersaing. 

Transformasi lembaga 

keislaman juga terlihat dari 

respons terhadap isu-isu 

kontemporer seperti gender, 

lingkungan, dan HAM. Masjid dan 

pesantren mulai mengangkat isu-

isu ini dalam diskusi keagamaan 

(Susanto et al., 2024)v. Beberapa 

pesantren bahkan mendirikan 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

304 
 

pusat kajian perempuan dan 

lingkungan hidup, yang bertujuan 

melibatkan umat dalam persoalan 

global melalui perspektif Islam. 

Hal ini menunjukkan bahwa 

transformasi tidak hanya 

struktural, tetapi juga substantif 

dalam isi pendidikan. 

Pada masa lalu, hanya 

sedikit pesantren yang terhubung 

dengan jaringan pendidikan 

internasional. Kini, banyak 

pesantren menjalin kerja sama 

dengan lembaga luar negeri, baik 

di Timur Tengah maupun Barat. 

Pertukaran pelajar, studi banding, 

hingga program beasiswa 

internasional menjadi hal yang 

lumrah. Ini membuka cakrawala 

santri, menjadikan mereka tidak 

hanya ahli agama, tetapi juga 

pemikir global yang membawa 

identitas Islam Indonesia ke 

dunia. 

Adaptasi masjid terhadap 

perkembangan sosial terlihat dari 

munculnya masjid-masjid 

kampus, masjid korporat, dan 

masjid di pusat perbelanjaan. 

Semua ini menunjukkan 

fleksibilitas fungsi masjid di era 

modern. Masjid menjadi tempat 

pembentukan identitas Muslim 

urban yang tetap religius di tengah 

gaya hidup modern. Di sisi lain, 

keberadaan masjid juga mulai 

digunakan sebagai sarana 

moderasi agama dan penguatan 

kebangsaan. 

Kelembagaan pesantren 

juga mengalami transformasi 

hukum dan administrasi. Banyak 

pesantren kini memiliki badan 

hukum resmi, sistem pelaporan 

keuangan, dan kurikulum 

nasional. Pemerintah 

mengesahkan UU Pesantren 

sebagai bentuk pengakuan formal 

terhadap kontribusi pesantren 

dalam pendidikan nasional. 

Dengan demikian, pesantren 

bukan lagi hanya bagian dari 

pendidikan informal, tetapi 

menjadi elemen penting sistem 

pendidikan Indonesia secara 

keseluruhan. 

Transformasi juga terlihat 

dari keterlibatan alumni pesantren 

dalam berbagai bidang strategis: 

politik, ekonomi, akademik, 

bahkan teknologi. Mereka 

membawa nilai-nilai pesantren 

seperti kesederhanaan, kejujuran, 

dan keberanian ke ruang publik. 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

305 
 

Pesantren tidak hanya mencetak 

ulama, tetapi juga pemimpin masa 

depan yang berintegritas dan 

berpijak pada etika Islam. 

Dalam proses transformasi 

ini, tantangan terbesar adalah 

mempertahankan nilai otentik 

sambil berinovasi. Banyak kritik 

muncul terhadap pesantren 

modern karena dianggap 

kehilangan ruh sufistik dan 

spiritualnya. Namun, banyak juga 

pesantren yang justru berhasil 

mengintegrasikan keduanya, 

menjadikan inovasi bukan 

sebagai ancaman, melainkan 

sarana memperkuat nilai-nilai 

Islam. 

Kelembagaan masjid juga 

harus menghadapi tantangan 

polarisasi ideologi keagamaan. 

Transformasi yang sehat 

mengharuskan masjid tetap 

inklusif, terbuka bagi berbagai 

mazhab dan pandangan. Di 

beberapa kota besar, masjid 

menjadi ruang dialog antar 

mazhab dan antar agama. Ini 

menunjukkan bahwa perubahan 

kelembagaan bisa diarahkan 

untuk memperkuat harmoni 

sosial, bukan justru 

menumbuhkan eksklusivisme. 

Transformasi surau meski 

tidak sebesar masjid dan 

pesantren, tetap memberikan 

kontribusi penting (Sidik et al., 

2022). Di beberapa wilayah 

seperti Sumatera Barat dan Riau, 

surau dijadikan tempat pelatihan 

keterampilan hidup, bimbingan 

remaja, hingga pusat kegiatan 

literasi. Pendekatan yang 

humanis dan berbasis komunitas 

ini justru menjadikan surau lebih 

dekat dengan generasi muda 

yang haus akan pembinaan 

spiritual yang relevan. 

Salah satu inovasi penting 

dalam transformasi pesantren 

adalah pelibatan perempuan 

dalam sistem pendidikan. Banyak 

pesantren kini membuka akses 

luas bagi santriwati untuk 

mengenyam pendidikan yang 

setara, bahkan menjadi pengasuh 

pesantren. Ini menciptakan 

kesadaran baru bahwa 

perempuan memiliki peran 

penting dalam pengembangan 

dakwah dan pendidikan Islam. 

Perubahan zaman juga 

mendorong lahirnya pesantren 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

306 
 

berbasis wirausaha. Di pesantren-

pesantren ini, para santri tidak 

hanya diajarkan agama, tetapi 

juga bisnis halal, pengelolaan 

keuangan syariah, dan digital 

marketing. Tujuannya agar para 

alumni memiliki kemandirian 

ekonomi tanpa harus 

meninggalkan nilai-nilai Islam. Ini 

adalah bentuk nyata bahwa 

pendidikan Islam mampu 

menjawab tantangan zaman 

dengan solusi yang kontekstual. 

Transformasi kelembagaan 

tidak lepas dari partisipasi 

masyarakat. Tanpa dukungan 

umat, perubahan yang terjadi bisa 

stagnan. Oleh karena itu, banyak 

pesantren dan masjid mulai 

membentuk unit-unit partisipatif 

seperti forum wali santri, 

komunitas jamaah aktif, dan 

relawan sosial. Semua elemen ini 

memperkuat transformasi menjadi 

gerakan kolektif, bukan hanya elit 

pesantren atau pengurus masjid. 

Dalam proses ini, tantangan 

internal juga muncul, terutama 

dalam menyatukan visi antara 

generasi tua dan muda. Para kiai 

dan ustaz senior perlu 

menjembatani aspirasi milenial 

yang cenderung digital dan 

praktis, tanpa kehilangan nilai 

kesabaran dan ketekunan yang 

menjadi fondasi pesantren. Upaya 

ini penting agar transformasi tidak 

menghasilkan keterputusan antar 

generasi. 

Perubahan sosial global, 

seperti arus sekularisme dan 

individualisme, menuntut lembaga 

Islam bertransformasi tanpa 

kehilangan jati diri. Pesantren, 

masjid, dan surau yang sukses 

adalah yang mampu menjadikan 

Islam relevan tanpa 

menjadikannya banal. Pendidikan 

Islam yang hidup adalah yang 

mampu menjawab keresahan 

zaman dengan cahaya nilai-nilai 

Qur’ani. 

 

C. Kontribusi terhadap 

Pembangunan Peradaban Islam 

di Indonesia 

Kontribusi surau, masjid, 

dan pesantren terhadap 

pembangunan peradaban Islam di 

Indonesia tidak bisa dilepaskan 

dari peran historis dan 

transformasi yang telah mereka 

alami. Ketiganya tidak hanya 

berfungsi sebagai tempat 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

307 
 

pendidikan keagamaan, tetapi 

juga sebagai pusat 

pengembangan masyarakat, 

penjaga nilai moral, serta wadah 

peradaban yang dinamis. Dalam 

konteks keindonesiaan, peran 

mereka sangat signifikan dalam 

membentuk wajah Islam yang 

moderat, inklusif, dan adaptif 

terhadap realitas sosial. 

Pesantren, misalnya, telah 

berperan dalam mencetak 

generasi ulama, intelektual, dan 

pemimpin bangsa. Banyak tokoh 

nasional seperti KH. Hasyim 

Asy'ari, KH. Ahmad Dahlan, dan 

KH. Wahid Hasyim lahir dari 

lingkungan pesantren (Ma’rifah & 

Mustaqim, 2015). Mereka tidak 

hanya mendalami ilmu agama, 

tetapi juga aktif dalam perjuangan 

kemerdekaan dan pembangunan 

sosial. Ini menunjukkan bahwa 

pesantren merupakan institusi 

yang melahirkan aktor-aktor 

penting dalam sejarah bangsa, 

sekaligus menjadi pusat 

pembentukan peradaban 

berbasis nilai-nilai Islam. 

Masjid sebagai pusat 

spiritual umat Islam memiliki 

peran yang sangat besar dalam 

membentuk pola pikir dan 

karakter masyarakat Muslim 

Indonesia. Dari mimbar-mimbar 

masjid, nilai-nilai Islam 

disampaikan dalam bentuk 

khutbah, ceramah, dan kajian. 

Tapi lebih dari itu, masjid telah 

menjadi pusat pemberdayaan 

umat. Banyak masjid yang kini 

aktif dalam kegiatan sosial, seperti 

bantuan bencana, pemberdayaan 

ekonomi umat, hingga 

penyuluhan kesehatan dan 

pendidikan. 

Surau, walaupun skala dan 

peran fisiknya lebih kecil 

dibanding pesantren dan masjid, 

tetap memainkan fungsi penting 

dalam membina umat di tingkat 

komunitas lokal. Di Sumatera 

Barat, surau menjadi tempat 

penggemblengan anak muda 

Minangkabau dalam ilmu agama, 

adat, dan kehidupan sosial. Ini 

memperlihatkan bahwa surau 

juga menjadi laboratorium budaya 

Islam lokal yang memperkuat 

identitas Muslim Indonesia 

dengan pendekatan yang 

membumi. 

Peradaban Islam Indonesia 

tumbuh dari akar yang kuat di 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

308 
 

pesantren. Melalui sistem 

pendidikan berbasis kitab kuning, 

pesantren mewariskan kekayaan 

literatur Islam klasik dan 

metodologi keilmuan yang kritis. 

Dari sana lahir pemahaman Islam 

yang berakar, tidak ekstrem, dan 

terbuka terhadap perbedaan. Hal 

ini mendorong lahirnya kultur 

keilmuan dalam masyarakat yang 

beradab dan toleran, yang 

menjadi ciri khas Islam Indonesia. 

Kontribusi pesantren dalam 

membentuk karakter bangsa juga 

terlihat dari penekanannya pada 

akhlak dan adab. Di pesantren, 

seorang santri tidak hanya diajari 

untuk cerdas secara intelektual, 

tetapi juga untuk rendah hati, jujur, 

dan beretika. Ini merupakan 

kontribusi moral yang sangat 

penting dalam membentuk 

peradaban: bahwa kemajuan 

bukan hanya soal teknologi dan 

infrastruktur, tetapi juga integritas 

manusia di dalamnya. 

Masjid juga memberikan 

kontribusi dalam membentuk 

peradaban melalui penguatan 

ukhuwah Islamiyah dan solidaritas 

sosial. Kegiatan gotong royong, 

infak, zakat, dan sedekah yang 

dikelola masjid telah menjadi alat 

distribusi kekayaan yang adil. 

Melalui mekanisme ini, Islam 

mengajarkan prinsip-prinsip 

ekonomi yang inklusif, 

menumbuhkan keadilan sosial 

dan mengurangi ketimpangan. 

Nilai ini menjadi pilar penting 

dalam membangun peradaban 

yang manusiawi. 

Lembaga keagamaan 

seperti pesantren juga 

memperkuat nilai-nilai demokrasi. 

Sistem musyawarah yang hidup 

dalam pesantren—baik antara 

santri, ustaz, maupun pengasuh—

menjadi cerminan praktik 

demokrasi dalam skala mikro 

(Fikri, 2024). Para santri dilatih 

untuk menyampaikan pendapat, 

menerima perbedaan, dan tunduk 

pada keputusan bersama. Ini 

merupakan kontribusi penting 

dalam mengembangkan budaya 

demokrasi yang etis dan 

berlandaskan nilai spiritual. 

Peradaban Islam Indonesia 

tidak bisa dilepaskan dari 

semangat keberagaman. 

Pesantren, masjid, dan surau 

memainkan peran sebagai 

penjaga keragaman mazhab, 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

309 
 

tradisi, dan pendekatan 

keagamaan. Dalam ruang-ruang 

itu, berbagai aliran keislaman bisa 

tumbuh berdampingan tanpa 

saling menafikan. Ini menjadikan 

Indonesia sebagai contoh Islam 

yang toleran, tidak homogen, 

tetapi tetap bersatu dalam 

keyakinan yang sama. 

Dalam perkembangan 

terakhir, banyak pesantren dan 

masjid yang mengambil peran 

aktif dalam isu-isu global, seperti 

lingkungan hidup, perdamaian, 

dan hak asasi manusia. Beberapa 

pesantren mengembangkan 

kurikulum pendidikan hijau, 

membiasakan santri hidup ramah 

lingkungan, serta mendorong 

sikap cinta bumi. Ini menandakan 

bahwa kontribusi lembaga Islam 

tidak hanya bersifat ritual, tetapi 

juga menyentuh aspek 

kemanusiaan yang luas. 

Surau dan masjid juga 

menjadi tempat pemulihan sosial 

pasca bencana. Ketika gempa, 

banjir, atau konflik sosial terjadi, 

lembaga-lembaga ini menjadi 

pusat pengungsian, distribusi 

bantuan, dan pemulihan 

psikososial. Dalam hal ini, mereka 

menjadi kekuatan tanggap darurat 

berbasis komunitas yang sangat 

efektif dan cepat. Peran ini 

memperlihatkan bahwa lembaga 

Islam adalah bagian tak 

terpisahkan dari jaringan sosial 

masyarakat. 

Peran pesantren dalam 

bidang ekonomi semakin terasa 

saat lembaga-lembaga ini mulai 

mendirikan koperasi santri, 

pertanian mandiri, serta pelatihan 

wirausaha (Sholihah, 2012). 

Model ekonomi Islam berbasis 

komunitas ini memberi alternatif 

terhadap kapitalisme yang 

eksploitatif. Santri dibina untuk 

menjadi pengusaha yang 

beretika, mengutamakan 

keberkahan, dan memperhatikan 

kesejahteraan sosial. Ini adalah 

sumbangan besar pesantren 

terhadap sistem ekonomi yang 

berkeadilan. 

Masjid sebagai simbol 

peradaban juga memiliki 

kontribusi estetika dan 

arsitektural. Masjid-masjid di 

Indonesia menggabungkan unsur 

budaya lokal dan Islam universal 

dalam desainnya. Ini menciptakan 

ruang ibadah yang mencerminkan 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

310 
 

keragaman dan keindahan. Tidak 

hanya berfungsi secara spiritual, 

masjid juga menjadi ikon budaya 

yang memperkuat identitas Islam 

Indonesia di mata dunia. 

Kontribusi pesantren dalam 

menyebarkan literasi Islam tidak 

bisa dilepaskan dari peran mereka 

dalam menerbitkan kitab, buletin, 

hingga buku keislaman (Ali et al., 

2022). Banyak pesantren yang 

kini memiliki unit penerbitan 

sendiri. Literasi ini menjadi alat 

dakwah yang efektif dan 

memperluas wawasan umat 

terhadap ajaran Islam yang 

komprehensif (Antariksa et al., 

2022). Dari pesantren lahir 

wacana Islam yang 

mencerdaskan dan mencerahkan. 

Surau juga memiliki 

kontribusi penting dalam menjaga 

kesinambungan tradisi Islam 

lokal. Melalui praktik-praktik 

keagamaan seperti wirid, ratib, 

dan zikir bersama, surau menjaga 

koneksi antara spiritualitas Islam 

dan budaya masyarakat. Ini 

menjadikan Islam terasa akrab, 

tidak kaku, dan dapat dihayati 

oleh seluruh lapisan masyarakat, 

termasuk yang baru belajar 

agama. 

Masjid juga menjadi ruang 

edukasi politik yang sehat. Dalam 

sejarahnya, masjid digunakan 

untuk menyampaikan pesan-

pesan moral dalam konteks 

kebangsaan (Arifin, 2019). Saat 

ini, banyak masjid memberikan 

panggung bagi edukasi politik 

umat agar mereka tidak terjebak 

dalam politik identitas yang 

destruktif. Dengan begitu, masjid 

mengambil peran dalam 

menciptakan warga negara yang 

sadar hak dan tanggung jawab. 

Pesantren di berbagai 

daerah kini menjadi pusat inovasi 

sosial berbasis keislaman. 

Mereka mengembangkan 

program pendidikan bagi anak 

yatim, difabel, dan masyarakat 

adat (Hadi, 2021). Kesediaan 

pesantren untuk melayani 

golongan marjinal ini 

menunjukkan bahwa kontribusi 

terhadap peradaban Islam juga 

berarti menyentuh kelompok yang 

kerap dilupakan dalam arus 

pembangunan nasional. 

Kontribusi penting lainnya 

adalah dalam bidang 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

311 
 

penyelesaian konflik. Masjid dan 

pesantren kerap menjadi tempat 

mediasi, terutama dalam konflik 

sosial yang berakar pada 

perbedaan agama, etnis, atau 

politik. Tokoh-tokoh agama dari 

pesantren sering dipercaya untuk 

menengahi masalah karena 

dianggap netral, jujur, dan bijak. 

Ini menunjukkan bahwa lembaga 

Islam menjadi agen perdamaian 

yang efektif dalam masyarakat. 

Melalui program beasiswa 

dan pengiriman santri ke luar 

negeri, pesantren berkontribusi 

pada perluasan jaringan 

intelektual Islam global. Santri 

yang kembali ke Indonesia 

membawa wawasan baru yang 

segar dan kontekstual. Mereka 

mampu menyumbangkan 

gagasan dalam diskusi nasional 

maupun internasional, 

menjadikan Indonesia sebagai 

rujukan peradaban Islam yang 

progresif dan berakar. 

Peradaban Islam di 

Indonesia juga diperkuat oleh 

keteladanan para kiai dan 

pengasuh pesantren. Sosok-

sosok ini menjadi figur publik yang 

berpengaruh bukan karena 

kekayaan atau jabatan, tetapi 

karena integritas, keilmuan, dan 

komitmennya pada umat 

(Zuhirsyan, 2018). Dalam konteks 

modern yang dipenuhi tokoh 

karismatik semu, keteladanan ini 

menjadi kekayaan moral yang 

langka dan berharga. 

Pesantren, masjid, dan 

surau berkontribusi pula dalam 

memperkuat identitas keislaman 

yang tidak berseberangan dengan 

kebangsaan. Mereka 

mengajarkan cinta tanah air 

sebagai bagian dari iman, 

menjadikan Islam sebagai pilar 

kekuatan nasional. Konsep 

hubbul wathan minal iman bukan 

sekadar slogan, tetapi benar-

benar diinternalisasi dalam 

kegiatan pendidikan dan dakwah 

mereka. 

Kontribusi lembaga 

pendidikan Islam juga mencakup 

pengembangan teknologi tepat 

guna berbasis kearifan lokal. 

Beberapa pesantren 

mengembangkan teknologi 

pertanian, energi alternatif, dan 

alat bantu belajar yang sesuai 

dengan kebutuhan umat. Ini 

adalah bentuk nyata bahwa 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

312 
 

peradaban Islam di Indonesia bisa 

berdiri di antara tradisi dan inovasi 

secara seimbang. 

Kontribusi besar surau, 

masjid, dan pesantren adalah 

dalam menjaga kesinambungan 

dakwah Islam yang damai, 

inklusif, dan berorientasi masa 

depan. Mereka membentuk 

manusia Muslim yang tidak hanya 

taat secara ritual, tetapi juga 

peduli pada sesama, pada 

lingkungan, dan pada bangsanya. 

Di sinilah letak kontribusi sejati 

terhadap peradaban: 

menciptakan manusia seutuhnya 

yang hidup untuk memberi 

manfaat bagi seluruh makhluk. 

 

E. Kesimpulan 

Surau, masjid, dan pesantren 

memiliki peran historis yang sangat 

penting dalam membentuk identitas 

keislaman di Indonesia. Ketiganya 

menjadi ruang belajar, pembinaan 

akhlak, serta tempat persemaian nilai-

nilai spiritual dan sosial masyarakat 

Muslim. Melalui pendekatan berbasis 

komunitas, tradisi lisan, serta relasi 

guru-murid yang erat, lembaga-

lembaga ini menanamkan kesadaran 

keislaman yang kontekstual, 

membumi, dan berakar pada nilai-nilai 

lokal tanpa kehilangan keterkaitan 

dengan tradisi keilmuan Islam global. 

Dalam menghadapi dinamika 

zaman, surau, masjid, dan pesantren 

terus bertransformasi dengan cara 

mengadopsi sistem pendidikan 

modern, memanfaatkan teknologi 

digital, serta memperluas peran 

sosial-ekonominya. Adaptasi ini 

menjadi bukti fleksibilitas institusi 

keagamaan Islam dalam menjawab 

tantangan modernitas tanpa 

kehilangan identitas. Transformasi 

kelembagaan ini juga menandai 

semangat inovasi yang terus tumbuh, 

di mana Islam ditampilkan sebagai 

agama yang relevan dalam 

membentuk manusia unggul, 

berkarakter, dan responsif terhadap 

kebutuhan zaman. 

Kontribusi ketiga lembaga ini 

terhadap pembangunan peradaban 

Islam di Indonesia tampak dari 

kemampuannya menciptakan 

masyarakat yang religius, toleran, dan 

berdaya. Mereka menjadi pilar penting 

dalam mencetak ulama, pemimpin, 

wirausahawan, serta intelektual 

Muslim yang mampu menjaga nilai-

nilai Islam sekaligus aktif dalam 

pembangunan bangsa. Melalui 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

313 
 

pendidikan, keteladanan, dan 

pemberdayaan umat, surau, masjid, 

dan pesantren telah menjadi fondasi 

utama bagi lahirnya peradaban Islam 

yang khas Indonesia berkarakter 

moderat, humanis, dan inklusif. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ali, A., EQ, N. A., & Suhartini, A. 

(2022). Manajemen Kurikulum 

Terpadu di Pondok Pesantren 

Modern Ummul Quro Al-Islami 

Bogor. Jurnal Dirosah Islamiyah, 

4(1), 59–77. 

https://doi.org/10.47467/jdi.v4i1.6

77 

Antariksa, W. F., Fattah, A., & Utami, 

M. A. P. (2022). Evaluasi 

Program Pendidikan Pesantren 

Mahasiswa Model Cipp (Context, 

Input, Process, Product). 

Evaluasi: Jurnal Manajemen 

Pendidikan Islam, 6(1), 75–86. 

https://doi.org/10.32478/evaluasi.

v6i1.848 

Arifi, A. (2009). Politik Pendidikan 

Islam; Menelusuri Ideologi dan 

Aktualisasi Pendidikan Islam Di 

Tengah Arus Globalisasi. Teras. 

Arifin, B. (2019). Strategi Komunikasi 

Dakwah Da’i Hidayatullah dalam 

Membina Masyarakat Pedesaan. 

Communicatus: Jurnal Ilmu 

Komunikasi, 2(2), 109–126. 

https://doi.org/10.15575/cjik.v2i2.

4940 

Astuti, M., Ibrahim, I., Herlina, H., 

Septiana, A., Irawandi, F., 

Margareta, S., & Zulipran, R. 

(2023). Reformasi Pendidikan 

Islam Dalam Menghadapi Era 

Globalisasi Di Indonesia. 

Jambura, 4(2), 282–291. 

https://doi.org/10.37411/jjem.v4i2

.2494 

Djaelani, H. A. K. (2001). Konsepsi 

pendidikan Agama Islam dalam 

era Globalisasi. 

Fananie, H. B., & Purnama, T. S. 

(2023). Pesantren sebagai 

Benteng Peradaban Islam 

Indonesia. Kaffah, 2(1). 

https://www.jurnal.unmabanten.a

c.id/index.php/kaffah/article/view/

519 

Fikri, M. A. (2024). Pendidikan Islam 

dan Pembentukan Identitas 

Muslim di Era Globalisasi. 

Sasana, 3(1), 149–156. 

https://doi.org/10.56854/sasana.v

3i1.382 

Firmansyah, F., Amma, T., & 

Mudawammah, A. (2023). 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

314 
 

Dampak Globalisasi dan 

Tantangannya Terhadap 

Pendidikan Islam. Ta’dib: Jurnal 

Pendidikan Islam Dan Isu-Isu 

Sosial, 21(1), 43–54. 

https://jurnal.iaihnwpancor.ac.id/i

ndex.php/tadib/article/view/1016 

Hadi, S. (2021). Pesantren Tradition 

and Islamic Cosmopolitanism in 

the Northern Coastal 

Communities of Java. 

Muqoddima: Jurnal Pemikiran 

Dan Riset Sosilogi, 2(1). 

https://doi.org/10.47776/MJPRS.

002.01.06 

Ma’rifah, S., & Mustaqim, M. (2015). 

Pesantren Sebagai Habitus 

Peradaban Islam Indonesia. 

Jurnal Penelitian, 9(2). 

https://doi.org/10.21043/jupe.v9i2

.1325 

Masrifah, R., Usman, S., & Ondeng, S. 

(2024). Pendidikan Islam di Era 

Globalisasi dan Modernisasi. 

Teknos, 2(1), 31–41. 

https://doi.org/10.59638/teknos.v

1i1.219 

Novianto, B. (2021). Moderasi Islam di 

Indonesia Perspektif Peradaban 

Pendidikan Islam. Jurnal 

Pendidikan Islam, 5(2). 

https://journal.unipdu.ac.id/index.

php/jpi/article/view/2735 

Rahman, A. (2024). Dinamika 

Pendidikan Islam: Tantangan dan 

Inovasi di Era Globalisasi. Ta’dib: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 

3(1). 

https://ejurnal.mmnesia.id/index.

php/TADIB/article/view/167 

Selawati, N. (2022). Peluang 

Pendidikan Islam di Era 

Globalisasi : Menuai Tantangan, 

Meraih Peluang. Jurnal Syntax 

Transformation, 3(3). 

https://doi.org/10.46799/jst.v3i3.5

35 

Sholihah, U. (2012). Peran ICT dalam 

Modernisasi Pendidikan Pondok 

Pesantren. Cendekia: Jurnal 

Kependidikan Dan 

Kemasyarakatan, 10(1). 

https://doi.org/10.21154/cendekia

.v10i1.399 

Sidik, M., Irwansyah, & Riduwan, M. 

(2022). Pendidikan Islam di Masa 

Globalisasi. Jurnal Ta’limuna, 

1(1), 46–55. https://e-

journal.institutabdullahsaid.ac.id/i

ndex.php/jurnal-ta-

limuna/article/view/133 

Susanto, D., Maisah, & Hakim, L. 

(2024). Manajemen Strategik 

Pendidikan Islam Dalam 



  Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,  
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950  

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025  

 

315 
 

Menghadapi Tantangan 

Globalisasi. IHSAN, 2(1), 58–70. 

https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i

1.102 

Tabroni, I., Herawati, N. N., Pitriawan, 

W., & Amin, S. (2022). 

Pendidikan Islam dalam 

Tantangan Era Globalisasi. 

Journal of Education and Culture, 

2(3), 38. 

https://doi.org/10.58707/jec.v2i3.

143 

Yusuf, B., Alpata, A. R., & Farhan, F. 

(2024). Lingkungan Pendidikan 

Islam Pada Generasi Milenial di 

Era Globalisasi. Al-Ulum, 5(3). 

https://doi.org/10.56114/al-

ulum.v5i3.11741 

Zainuri, A. (2021). Integrasi Islam dan 

Budaya Lokal dalam Seni 

Arsitektur Masjid Kuno di Jawa: 

Sebuah Tinjauan Umum. 

Heritage, 2(2), 125–144. 

https://doi.org/10.35719/hrtg.v2i2

.58 

Zuhirsyan, M. (2018). Membidik 

Potensi Ekonomi Syariah di 

Lembaga Pendidikan Pondok 

Pesantren. Economica: Jurnal 

Ekonomi Islam, 9(2), 319–347. 

https://doi.org/10.21580/economi

ca.2018.9.2.2781 

 


