Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

MEMBANGUN PERADABAN: DINAMIKA KELEMBAGAAN PENDIDIKAN
ISLAM MELALUI SURAU, MASJID, DAN PESANTREN DI INDONESIA

Nama_1 Hery Agung Setyawan?!, Nama_2 Moh. Rogjib 2
Institusi/lembaga Penulis *UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto
Institusi / lembaga Penulis 2 UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto
Alamat e-mail : 1244130100017 @mhs.uinsaizu.ac.id), Alamat e-mail :
’moh.rogib@uinsaizu.ac.id

ABSTRACT

Islamic education in Indonesia has long been an integral part of society, with surau,
mosques, and pesantren playing a central role in shaping the character, values, and
identity of Muslims. This study uses a qualitative method. The findings show that
these three institutions have historically contributed significantly to the formation of
Islamic identity, serving as centers for education, moral development, and grounded
spiritual values. Over time, they have demonstrated remarkable adaptability through
institutional transformation, technological adoption, and the expansion of their
social, economic, and educational roles while maintaining core Islamic values. Their
contribution to the development of Islamic civilization in Indonesia is substantial, as
they continue to produce religious, moderate, and competitive generations and
reinforce Islam’s role as a moral and social force in building an inclusive, just, and
civilized society.

Keywords: Islamic Educational Institutions; Islamic Civilization; Surau; Mosque;
Pesantren

ABSTRAK

Pendidikan Islam di Indonesia telah menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan
masyarakat sejak masa lampau, dengan surau, masjid, dan pesantren memainkan
peran sentral dalam pembentukan karakter, nilai, dan identitas umat Islam. Metode
dalam penelitian ini yaitu kualitatif. Hasil penelitian ini yaitu: surau, masjid, dan
pesantren memiliki peran historis yang kuat dalam membentuk identitas keislaman
masyarakat Indonesia, sekaligus menjadi pusat pendidikan, pembinaan akhlak, dan
penguatan nilai-nilai spiritual yang membumi. Seiring perkembangan zaman, ketiga
lembaga ini menunjukkan kemampuan adaptif yang luar biasa dengan melakukan
transformasi kelembagaan, mengadopsi teknologi, serta memperluas fungsi sosial,
ekonomi, dan pendidikan tanpa kehilangan nilai-nilai dasar Islam. Kontribusi
mereka terhadap pembangunan peradaban Islam di Indonesia sangat signifikan,

289


mailto:1
mailto:244130100017@mhs.uinsaizu.ac.id
mailto:moh.roqib@uinsaizu.ac.id

Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

karena berhasil mencetak generasi yang religius, moderat, dan berdaya saing,
sekaligus memperkuat posisi Islam sebagai kekuatan moral dan sosial yang
membangun masyarakat yang inklusif, adil, dan berperadaban.

Kata Kunci: Lembaga Pendidikan
Pesantren

A.Pendahuluan

Pendidikan Islam di Indonesia
telah menjadi bagian yang tidak
terpisahkan dari kehidupan
masyarakat sejak masa lampau
(Novianto,  2021).

pendidikan seperti surau, masjid, dan

Kelembagaan

pesantren memainkan peran sentral
dalam pembentukan karakter, nilai,
dan identitas umat Islam di Indonesia
(Fananie & Purnama, 2023). Ketiga
lembaga ini tidak hanya berfungsi
sebagai tempat ibadah, tetapi juga
sebagai pusat pendidikan informal
dan formal yang menyebarkan
pengetahuan agama serta budaya
Islam.

Surau dan langgar sebagai
lembaga  pendidikan  tradisional
merupakan cikal bakal pendidikan
Islam yang banyak ditemukan di
daerah-daerah. Keberadaan surau
yang sering kali juga menjadi pusat
aktivitas sosial dan keagamaan
menunjukkan  betapa pentingnya

fungsi lembaga ini dalam menjaga

Islam; Peradaban Islam; Surau; Masjid,;

kehidupan keagamaan masyarakat.
Fungsi ganda ini menjadikan surau
sebagai wadah pembelajaran
sekaligus ruang interaksi sosial yang
erat dengan masyarakat sekitar.

Masjid sebagai pusat kegiatan
umat Islam juga tidak lepas dari peran
pendidikan. Selain berfungsi sebagai
tempat ibadah utama, masjid kerap
digunakan sebagai sarana pengajian,
pelatihan keagamaan, dan pembinaan
umat (Zainuri, 2021). Pengelolaan
masjid yang baik mampu
menjadikannya tempat yang strategis
untuk menyebarkan nilai-nilai
pendidikan Islam secara massif dan
terstruktur.

Pesantren sebagai lembaga
pendidikan Islam yang lebih formal
dan terorganisir memiliki tradisi
panjang dalam mendidik generasi
muslim (Ma’rifah & Mustaqgim, 2015).
Pesantren tidak hanya mengajarkan
iImu agama, tetapi juga
mengembangkan  karakter  santri

melalui pendidikan moral dan spiritual.

290



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

Peran pesantren dalam melahirkan
ulama, cendekiawan, dan pemimpin
masyarakat telah menjadi bukti
pentingnya kelembagaan ini dalam
membangun peradaban Islam di
Indonesia.

Seiring perkembangan zaman,
ketiga kelembagaan tersebut
mengalami dinamika yang cukup
signifikan. Modernisasi dan globalisasi
membawa tantangan baru dalam
mempertahankan fungsi dan relevansi
surau, masjid, dan pesantren sebagai
lembaga pendidikan Islam
(Firmansyah et al., 2023). Perubahan
pola kehidupan masyarakat dan
kemajuan teknologi menuntut
adaptasi kelembagaan agar tetap
mampu menjalankan perannya secara
efektif.

Permasalahan yang muncul
antara lain terkait dengan regenerasi
kepemimpinan, sumber daya
manusia, kurikulum pendidikan, serta
manajemen kelembagaan. Banyak
surau dan masjid yang menghadapi
kendala dalam mengelola aktivitas
keterbatasan

pendidikan  karena

sumber daya dan kurangnya
dukungan dari masyarakat. Pesantren
pun dihadapkan pada tuntutan untuk

mengintegrasikan ilmu agama dengan

iimu  pengetahuan umum demi
menghasilkan lulusan yang kompeten
di era modern.

Selain itu, peran serta
pemerintah dalam pengembangan
kelembagaan pendidikan Islam ini
juga menjadi isu penting. Kebijakan
yang mendukung penguatan surau,
masjid, dan pesantren sangat
dibutuhkan agar keberadaan
lembaga-lembaga tersebut semakin
kokoh dan berdaya saing. Dukungan
berupa regulasi, pembinaan, dan
bantuan fasilitas akan sangat
membantu dalam memperkuat peran
kelembagaan pendidikan Islam di
Indonesia.

Faktor sosial budaya juga
memengaruhi dinamika kelembagaan
pendidikan Islam. Tradisi lokal yang
berbeda-beda di setiap daerah
membuat praktik pendidikan di surau,
masjid, dan pesantren menjadi
beragam. Keberagaman ini menjadi
kekayaan tersendiri, namun juga
menuntut pendekatan yang berbeda
dalam pembinaan dan
pengembangan kelembagaan.

Ketiga lembaga pendidikan
Islam ini juga berperan sebagai agen
perubahan sosial dalam masyarakat.

Melalui pendidikan yang mereka

201



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

berikan, nilai-nilai keislaman yang
moderat dan toleran dapat
disebarkan, sehingga turut
membentuk masyarakat yang
harmonis dan beradab. Peran ini
sangat penting dalam menjaga
persatuan dan kesatuan bangsa
Indonesia yang majemuk.

Di era digital saat ini, tantangan
bagi surau, masjid, dan pesantren
semakin kompleks. Informasi yang
mudah diakses melalui internet dan
media sosial bisa menjadi peluang
sekaligus ancaman bagi lembaga
pendidikan Islam (Yusuf et al., 2024).
Lembaga-lembaga ini harus mampu
memanfaatkan teknologi untuk
meningkatkan kualitas pendidikan dan
komunikasi dengan umat tanpa
kehilangan identitas dan nilai-nilai
tradisional.

Kendala pendanaan juga
menjadi persoalan klasik yang dialami
oleh banyak surau dan masjid.
Ketergantungan pada dana swadaya
masyarakat yang terbatas sering kali
menghambat pengembangan
program pendidikan. Pesantren yang
memiliki sumber dana lebih bervariasi
pun tetap menghadapi tantangan
dalam mengelola keuangan yang

efektif dan transparan.

Selain itu, kualitas tenaga
pengajar menjadi  faktor  kunci
keberhasilan pendidikan di surau,
masjid, dan pesantren. Keterbatasan
tenaga yang profesional dan
kompeten menghambat optimalisasi
proses pembelajaran.
Pengembangan kapasitas guru dan
ustadz perlu mendapat perhatian
khusus agar dapat memberikan
pendidikan yang berkualitas dan
relevan.

Integrasi antara  pendidikan
agama dan pendidikan umum juga
menjadi isu yang sedang berkembang
di pesantren modern (Astuti et al.,
2023). Tantangan bagaimana
menggabungkan kedua aspek
tersebut secara seimbang sangat
menentukan keberhasilan pesantren
dalam mencetak generasi yang tidak
hanya beriman, tetapi juga cerdas dan
siap menghadapi dunia global.

Peran komunitas dan partisipasi
masyarakat menjadi kunci dalam
menjaga keberlangsungan
kelembagaan  pendidikan Islam.
Keterlibatan aktif masyarakat dalam
berbagai aspek, mulai dari
pendanaan, pengawasan, hingga
pelaksanaan kegiatan pendidikan,

menjadi  modal penting dalam

292



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

membangun lembaga yang kuat dan
mandiri.

Perubahan sosial yang terjadi di
masyarakat juga berpengaruh pada
pola partisipasi umat dalam kegiatan
pendidikan di surau dan masjid
(Tabroni et al., 2022). Masyarakat
yang semakin sibuk dengan aktivitas
ekonomi dan teknologi membutuhkan
pendekatan baru agar tetap dapat
terlibat aktif dalam  kehidupan
kelembagaan pendidikan Islam.

Dalam konteks pembangunan
nasional, peran pendidikan Islam
melalui surau, masjid, dan pesantren
tidak hanya terbatas pada aspek
keagamaan. Lembaga-lembaga ini
juga berkontribusi dalam membangun
karakter bangsa, menanamkan nilai-
nilai moral, dan mengembangkan
sikap toleransi serta keadilan sosial.

Penelitian ini penting untuk
menggali lebih dalam bagaimana
dinamika kelembagaan pendidikan
Islam berlangsung di Indonesia,
khususnya dalam konteks surau,
masjid, dan pesantren. Pemahaman
yang lebih mendalam diharapkan
dapat memberikan rekomendasi
strategis untuk penguatan
kelembagaan dan peningkatan

kualitas pendidikan.

Lebih jauh lagi, studi ini juga
berupaya menelusuri bagaimana
hubungan antara ketiga lembaga
tersebut dalam membangun jejaring
pendidikan Islam yang solid dan
sinergis. Kolaborasi antar lembaga
diyakini dapat meningkatkan daya
jangkau dan efektivitas pendidikan
Islam di masyarakat.

Pentingnya revitalisasi
kelembagaan surau dan masjid dalam
menghadapi perkembangan zaman
menjadi salah satu fokus penelitian ini.
Bagaimana kedua lembaga tersebut
dapat bertransformasi dan
beradaptasi agar tetap relevan dalam
penyelenggaraan pendidikan Islam
menjadi tantangan tersendiri.

Kondisi pesantren yang semakin
berkembang dengan berbagai model
dan pendekatan pendidikan juga akan
dikaji. Keberagaman jenis pesantren
membuka ruang bagi inovasi dalam
sistem pendidikan Islam yang mampu
menjawab tuntutan zaman sekaligus
menjaga tradisi keilmuan.

Penelitian ini juga akan melihat
peran teknologi informasi dalam
mendukung proses pembelajaran di
ketiga lembaga tersebut.
Pemanfaatan teknologi yang tepat

diharapkan dapat membantu

293



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

mengatasi berbagai kendala dan
meningkatkan kualitas pendidikan
secara signifikan.

Selain itu, kajian mengenai
kebijakan pemerintah yang terkait
dengan pengembangan kelembagaan
pendidikan Islam menjadi bagian
penting. Pemahaman  terhadap
kebijakan ini akan memberikan
gambaran tentang dukungan yang
diterima dan hambatan yang dihadapi
lembaga-lembaga pendidikan Islam.

Pentingnya penguatan sumber
daya manusia di bidang pendidikan
Islam juga menjadi perhatian dalam
Pendidikan  dan

pelatihan bagi tenaga pendidik,

penelitian  ini.

pengurus, dan masyarakat luas
sangat dibutuhkan untuk mendukung
keberlanjutan dan kemajuan
kelembagaan.
Studi  ini berharap dapat
memberikan gambaran yang
komprehensif mengenai kondisi terkini
surau, masjid, dan pesantren sebagai
pusat pendidikan Islam. Dengan
begitu, berbagai strategi
pengembangan yang efektif dan
berkelanjutan dapat dirumuskan.
Dalam upaya membangun
peradaban Islam yang maju dan

berdaya saing, peran kelembagaan

pendidikan Islam melalui surau,
masjid, dan pesantren tidak boleh
diabaikan. Lembaga-lembaga ini
merupakan fondasi utama yang
membentuk  karakter umat dan
membangun masyarakat yang
bermoral serta cerdas.

Hasil penelitian ini diharapkan
menjadi acuan bagi para pemangku
kepentingan dalam mengembangkan
pendidikan Islam yang berkualitas dan
kebutuhan

relevan dengan

masyarakat modern. Dengan
demikian, peran surau, masjid, dan
pesantren dapat terus diperkuat
dalam membangun peradaban

Indonesia yang harmonis dan maju.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini  menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode
studi pustaka (library research)
sebagai strategi utama dalam
pengumpulan data dan analisis.
Pendekatan kualitatif dipilih karena
penelitian  ini  bertujuan  untuk
memahami secara mendalam
fenomena dinamika kelembagaan
pendidikan Islam melalui surau,
masjid, dan pesantren di Indonesia.

Pendekatan ini memungkinkan

294



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

peneliti  mengeksplorasi  konteks
sosial, budaya, dan historis yang
melatarbelakangi perkembangan
kelembagaan tersebut secara
komprehensif.

Metode studi pustaka digunakan
untuk menggali, mengumpulkan, dan
menganalisis sumber-sumber tertulis
yang relevan dengan topik penelitian.
Data dikumpulkan melalui telaah
literatur berupa buku, jurnal ilmiah,
artikel, laporan penelitian, dokumen
pemerintah, dan sumber-sumber
elektronik yang membahas
pendidikan Islam, kelembagaan
surau, masjid, pesantren, serta
dinamika sosial budaya yang terkait.

Proses pengumpulan data
dimulai dengan identifikasi sumber-
sumber pustaka yang kredibel dan
relevan, kemudian dilakukan seleksi
terhadap informasi yang sesuai
dengan fokus penelitian. Analisis data

dilakukan secara deskriptif-kualitatif

dengan cara menguraikan,
menginterpretasikan, dan
mengkonstruksi pemahaman

mengenai fenomena kelembagaan
pendidikan Islam dalam konteks

sejarah dan kekinian.

C.Hasil Penelitian dan Pembahasan
A. Peran Historis Surau, Masjid, dan
Pesantren dalam Pembentukan
Identitas Keislaman
Sejak kedatangan Islam ke
Nusantara, masyarakat pribumi
menemukan wadah spiritual dan
intelektual dalam bentuk surau,
masjid, dan pesantren. Tiga
lembaga ini bukan sekadar tempat
belajar agama, melainkan jantung
kehidupan komunitas Muslim, di
mana nilai keislaman dibentuk
melalui  interaksi  sehari-hari
(Selawati, 2022). Surau, misalnya,
muncul di dataran tinggi Sumatera
Barat sebagai rumah belajar
informal. Di sanalah pemuda dan
orang dewasa mengaji, bertukar
pemikiran, serta  membahas
persoalan sosial dan keagamaan
dalam nuansa kekeluargaan.
Masjid sejak pertama Kali
dibangun di pesisir pantai, semisal
di Aceh dan Demak, menjadi
simbol hadirnya Islam dalam
tubuh  masyarakat. Bangunan
fisikknya mewakili perjumpaan
antara budaya Melayu, Jawa, dan
Hindu-Budha yang sudah lebih
dulu ada. Aktivitas di masjid tak

hanya ritual ibadah berjamaah,

295



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

tetapi juga forum penyebaran
agama, mediasi konflik, dan
penguatan solidaritas  sosial.
Masjid-lah yang menjadi arena
politis dan simbol kekuatan umat
Muslim dalam menghadapi
kekuasaan kolonial dan kerajaan
lokal.

Sementara itu, pesantren
tumbuh di berbagai pelosok Jawa,
Madura, dan sebagian Sumatra.
Pesantren menduduki peran unik
sebagai pusat pendidikan,
spiritualitas, dan pemberdayaan
sosial. Di pondok inilah, tradisi
sanad (mata rantai keilmuan)
diwariskan dari guru ke santri,
menjaga otentisitas ajaran Islam
klasik. Pembelajaran kitab kuning
serta penekanan pada
pengasuhan akhlak menjadikan
pesantren sebagai tempat
lahirnya elite keagamaan dan
intelektual Muslim.

Ketiga lembaga tersebut
berkembang dalam suasana
gotong royong dan kebersamaan.
Masyarakat berperan aktif
membangun dan memelihara
fasilitas, menyediakan makanan,
hingga membantu santri
(Firmansyah et al, 2023).

Suasana kolektif ini membuat
Islam bukan sekadar agama
personal, melainkan gaya hidup
bersama  yang membentuk
identitas komunitas. Rasa
memiliki terhadap surau, masjid,
dan pesantren mengokohkan
keterikatan sosial serta kesadaran
akan tugas umat  dalam
membangun peradaban.

Tidak hanya mengajarkan
ibadah formal, lembaga-lembaga
ini juga  menjadi sarana
penyebaran bahasa Arab dan
aksara Jawi. Hal tersebut
memungkinkan umat lokal
memahami literatur Islam klasik
dan mengakses pemikiran
internasional Islam. Peran
penerjemahan dan pengajaran
bahasa ini membantu
membangun kesadaran identitas
Islam vyang terhubung secara
global, tanpa melepaskan akar
budaya lokal. Ini penting untuk
menghindari  terasing  dalam
proses modernisasi kelak.

Menurut catatan sejarah,
para ulama dan tokoh pejuang
kemerdekaan seperti Agus Salim
dan Kartosoewiryo memperoleh

pendidikan awalnya di pondok

296



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

dan masjid setempat. Mereka
bukan hanya mendapat bekal
penguasaan agama, tetapi juga
semangat nasionalisme. Peran
lembaga keagamaan tersebut
mencerminkan  fungsi ganda:
mendidik agama sekaligus
memupuk semangat sosial politik
untuk perjuangan bangsa.

Surau di kawasan
Minangkabau bukan hanya
tempat belajar agama; di sana
tumbuh tradisi musyawarah kaum
adat dan agama. Implementasi
nilai demokrasi tradisional dalam
kerangka Islam menandai
adaptasi lembaga syariat dengan
budaya lokal. Mereka
mengembangkan sistem
pemilihan bupati adat atau majelis
kaum, vyang sarat nilai-nilai
keislaman  seperti  keadilan,
musyawarah, dan amanah.

Berbeda dengan surau,
masjid di  daerah  pesisir
memfokuskan kegiatannya pada
pelayaran, perdagangan, dan
dakwah. Ulama dan pedagang
muslim menyebar Islam sambil
berdagang, membentuk jejaring
antar pulau. Masjid sebagai pusat

shalat Jumat pun jadi wahana

bagi kaum pedagang untuk
bertukar informasi, menyebarkan
fatwa keagamaan, serta
memperkuat jaringan dagang
antar  kesultanan Islam di
Nusantara.

Pada masa sebelum
kolonial, pesantren berfungsi
sebagai pusat Dbelajar lintas
disiplin: figh, tafsir, hadits, bahasa
Arab, bahkan ilmu dunia seperti
kedokteran tradisional dan
astronomi. Pola pembelajaran ini
membentuk ulama yang matang,
sekaligus tokoh  masyarakat
(Masrifah et al., 2024). Tidak
mengherankan jika maka
kemudian pesantren menjadi
institusi yang menghimpun
kesalehan agama dan
kecerdasan intelektual dalam
struktur kolektif.

Keberadaan kitab kuning
dan guru-guru  mursyid di
pesantren menegaskan
pentingnya tradisi sanad
keilmuan. Melalui sanad ini,
komunitas Muslim lokal merasa
bagian dari tradisi keilmuan Islam
yang amat panjang. Ini
membentuk identitas keagamaan

yang dilandasi otoritas ilmiah,

297



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

bukan sekadar tradisi populer.
Pesantren-lah yang mencegah
ajaran Islam menyimpang dari
koridor akidah.

Pada awal abad ke-20
muncul madrasah-madrasah
modern di cewekistik tradisional
masjid. Model ini terkadang
berintegrasi dalam masjid utama,
menyediakan materi pelajaran
seperti Matematika dan Belanda
agar santri siap menghadapi arus
kolonialisme  modern.  Meski
kurikulum ini sempat menuai kritik,
ia menjadi cikal bakal lahirnya
institusi Islam yang mapan secara
pendidikan formal.

Masijid dan surau pada masa
penjajahan Belanda mulai
digunakan sebagai tempat
perlawanan ideologis. Pengajian
di masjid memunculkan
kesadaran  kolektif  terhadap
penindasan, membuka diskusi
tentang kedaulatan rakyat serta
kebangkitan umat Islam (Djaelani,
2001). Hal ini mengikat fungsi
spiritual dan politis, mengukuhkan
identitas Islam sebagai kekuatan
moral dan sosial melawan

kolonialisme.

Pondok pesantren turut
serta memperkuat konsolidasi
gerakan  kebangkitan  Islam.
Beberapa tokoh seperti KH
Ahmad Dahlan dengan
Muhammadiyah memanfaatkan
pesantren untuk
menyebarluaskan pemikiran
Islam modern. Meski tidak
meninggalkan tradisi
pesantrennya, beliau berhasil
mengawinkan pendidikan Islam
klasik dengan semangat reformasi
sejak awal abad 20.

Dalam tradisi surau,
pembelajaran tidak melulu manual
teks; penggunaan pantun, syair,
dan hikayat membantu
menanamkan nilai-nilai moral dan
religius. Kebiasaan ini
memudahkan penyebaran
pemikiran Islam di kalangan
masyarakat awam yang lebih
menyukai media lisan. Seni
budaya dan agama pun bersatu,
membentuk identitas keislaman
yang adaptif namun tidak mudah
terasing dari akar budaya.

Masijid sebagai institusi juga
berperan dalam menetapkan
agenda sosial masyarakat. Lewat

khutbah Jumat, fatwa lokal, dan

298



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

kehadiran pengelola masjid, umat
terarah dalam beribadah dan
bersikap sosial. Banyak masjid di
daerah akar mengorganisasi
sumbangan untuk fakir miskin,
mengadakan pengajian anak
yatim, dan membantu yayasan
sosial. Identitas keagamaan pun
dipertegas melalui aksi nyata.

Pesantren di daerah
terpencil menjadi pusat
pergerakan sosial. Ketika daerah
lain belum mengenal sekolah
umum, pesantren telah lama
menyelenggarakan  pendidikan
dasar dan keterampilan (Arifi,
2009). Ini menciptakan identitas
santri sebagai orang terpelajar
dan pusat pemberdayaan lokal.
Mereka menjadi teladan dalam
memadukan iman dan pelayanan
sosial.

Kolaborasi antar lembaga
keislaman makin nyata sejak awal
republik. Para pendiri bangsa
mendukung peran pesantren dan
masjid dalam membangun moral
bangsa. Konstitusi pun memberi
ruang besar pada kebebasan
beragama dan pendidikan
keagamaan. Ini memberi

pesantren dorongan formal untuk

eksis sebagai lembaga
pendidikan resmi.

Meskipun berbeda karakter
dan struktur, surau, masjid, dan
pesantren saling melengkapi satu
sama lain. Surau identik informal
dan komunitas lokal, masjid
bersifat institusional dan publik,
pesantren sistematik dan
struktural. Namun semua
bertujuan sama: menanamkan
kesadaran keislaman,
membentuk akhlak, dan menjaga
identitas Islam Indonesia.

Interaksi antar ketiganya
tampak dalam kegiatan
keagamaan massal seperti haul
ulama, peringatan Maulid Nabi,
dan kegiatan sosial Ramadan.
Kajian kitab di pesantren bisa
melahirkan tema khutbah di
masjid, sementara surau menjadi
tempat retret spiritual dan refleksi
komunitas. Jaringan ini
memperkuat kesepahaman
keagamaan dan solidaritas sosial
pada masyarakat Muslim.

Pembangunan identitas
keagamaan melalui institusi ini
juga menciptakan perbedaan
karakteristik  lokal.  Misalnya,

pesantren salafiyah di Jawa lebih

299



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

menekankan kitab Krapyak dan
Lirboyo, sedangkan pesantren di
Aceh menonjolkan tradisi tarekat
Qadiriyah. Identitas Islam
Indonesia menjadi  majemuk
dalam kerangka kesatuan: satu
iman, banyak praktik.

Peran para kiai dan guru
surau menjadi teladan moral dan
intelektual. Tokoh-tokoh lokal ini
memfasilitasi  sinergi  antara
agama dan adat, menegaskan
agama bukan musuh budaya,
tetapi bisa memperkaya budaya
lokal. Inilah momentum lahirnya
Islam Nusantara: Islam yang
ramabh, toleran, dan berpijak pada
keragaman budaya.

Seiring berjalannya waktu,
generasi baru umat Islam
memahami  bahwa  identitas
keagamaan bukan hanya soal
ritual individual, tetapi juga
pengabdian sosial dan pemikiran
kritis (Arifi, 2009). Ini diwariskan
oleh lembaga-lembaga awal
seperti surau, masjid, dan
pesantren, yang melandasi
pemikiran Islam progresif serta
menjawab tantangan

ketidakadilan sosial.

Keberhasilan ketiga
lembaga tersebut membentuk
karakter identitas keislaman yang
moderat dibuktikan ketika banyak
alumni pesantren dan pengurus
masjid serta surau aktif dalam
pembangunan nasional: menjadi
guru, birokrat, dosen, tokoh
masyarakat, dan  pemimpin
daerah. Mereka membawa nilai

keislaman yang inklusif, memupuk

toleransi, dan membangun
kepercayaan antarpenganut
agama.

Singkatnya, sejarah

lembaga tradisional keislaman
membangun  identitas = umat
secara berkelanjutan. Mereka
menjadi penopang moral, tembok
penahan ideologi kolonial, serta
penggerak sosial-ekonomi lokal.
Sikap zuhud, tawadhu, dan
amanah yang ditanamkan
melahirkan pribadi Muslim yang
kuat dalam spiritual, tetapi lembut
dalam perlakuan terhadap
sesama.

Di era modern, warisan ini
tetap relevan. Surau, masjid, dan
pesantren terus menjadi
laboratorium pembaruan

keislaman yang adaptif terhadap

300



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

zaman, namun tidak
meninggalkan nilai-nilai  luhur.
Identitas Islam di Indonesia
muncul dari sinergi antara akar
historis dan semangat perubahan,
berakar kuat namun tetap
berkembang.

Pemahaman identitas
keislaman di Indonesia tak
mungkin lengkap tanpa
menelusuri perjalanan institusi
keagamaan ini. Dari sinilah lahir
kesadaran keumatan,
nasionalisme berbasis agama,
serta  modal sosial  yang
menopang keutuhan bangsa.
Islam bukan sesuatu yang asing,
tapak budaya dan tradisi lokal
menyatu harmonis dalam praktik

keagamaan masyarakat.

. Transformasi Kelembagaan dan
Adaptasi terhadap Perubahan
Zaman

Transformasi kelembagaan
pendidikan Islam di Indonesia
merupakan hasil dari interaksi
panjang antara nilai-nilai
tradisional dan dinamika zaman.
Surau, masjid, dan pesantren
sebagai  institusi  pendidikan

keagamaan awal, awalnya

berkembang dalam bentuk yang
sangat tradisional (Rahman,
2024). Namun, seiring datangnya
kolonialisme, modernisasi, dan
globalisasi,  ketiganya  mulai
mengalami  perubahan, baik
dalam struktur kelembagaan,
metode pembelajaran, maupun
peran sosialnya di tengah
masyarakat. Adaptasi ini menjadi
bukti bahwa Islam di Indonesia
memiliki kapasitas untuk
merespons perubahan tanpa
harus  meninggalkan  prinsip
dasarnya.

Surau yang awalnya
berbentuk kecil dan hanya
digunakan sebagai tempat
pengajian informal, perlahan
berkembang menjadi pusat
pembelajaran  terstruktur.  Di
beberapa daerah, surau bahkan
mulai mengadopsi  kurikulum
setara madrasah, dengan
tambahan pelajaran umum seperti
Bahasa Indonesia, Matematika,
dan Sejarah. Hal ini dilakukan
agar peserta didik mampu
menyesuaikan diri dengan sistem
pendidikan nasional tanpa
kehilangan  akar religiusnya.

Transformasi ini tidak menghapus

301



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

ruh spiritual surau, melainkan
memperkuatnya melalui inovasi
yang kontekstual.

Masijid, yang dulunya hanya
dipandang sebagai tempat ibadah
formal, kini memainkan peran
yang lebih luas. la menjadi pusat
pemberdayaan umat, pendidikan
nonformal, hingga ruang diskusi
sosial keagamaan. Masjid-masijid
besar mulai mendirikan lembaga
pendidikan diniyah, taman bacaan
Qur'an, serta program pelatihan
ekonomi syariah. Banyak masjid
kini terhubung dengan teknologi
digital, menyediakan layanan

konsultasi agama melalui media

sosial, streaming ceramah,
bahkan aplikasi berbasis
smartphone.

Transformasi masjid juga
mencakup pengelolaan
kelembagaan. Dewan
Kemakmuran Masjid (DKM) kini
banyak diisi oleh profesional dari
berbagai bidang, sehingga
manajemen masjid lebih
transparan dan  berorientasi
pelayanan. Mereka
memanfaatkan pendekatan
manajemen modern, termasuk

laporan keuangan terbuka, sistem

database jamaah, serta
penggunaan IT untuk efektivitas
kegiatan dakwah. Adaptasi ini
membuat masjid semakin relevan
di era urban dan digital.

Pesantren mengalami
transformasi paling signifikan.
Dari lembaga tradisional yang
berfokus pada pengajian kitab
kuning, kini banyak pesantren
mengadopsi sistem pendidikan
formal yang terakreditasi oleh
negara. Mereka  mendirikan
madrasah, sekolah umum, hingga
perguruan tinggi. Model pesantren
modern atau pesantren terpadu
menjadi salah satu inovasi yang
menggabungkan kurikulum
agama dan umum secara
seimbang. Ini membuka peluang
santri untuk masuk ke perguruan
tinggi negeri maupun swasta
dengan prestasi akademik yang
setara.

Meskipun banyak berubah,
pesantren  tidak  serta-merta
meninggalkan sistem
pengasuhan  (riyadhoh) dan
pembentukan  akhlak.  Justru
dalam konteks globalisasi,
pendekatan tarbiyah ini menjadi

nilai tambah. Santri yang tinggal di

302



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

asrama, dibina langsung oleh kiai,
dan diajarkan nilai-nilai spiritual
mendalam, mampu membentuk
karakter kuat dan adaptif.
Pendidikan karakter ini dianggap
sebagai keunggulan pesantren
dalam menghadapi krisis moral di
era modern.

Pesantren juga memperluas
perannya dalam pemberdayaan
ekonomi umat. Banyak pesantren
mendirikan koperasi, unit usaha,
pelatihan keterampilan, hingga
pertanian mandiri. Ini bukan
hanya bentuk kemandirian
ekonomi, tetapi juga respons
terhadap tantangan kemiskinan
dan pengangguran di kalangan
masyarakat bawah. Para kiai tidak
hanya berperan sebagai pendidik,
tapi juga sebagai penggerak
ekonomi sosial berbasis Islam.

Dalam bidang teknologi,
banyak pesantren dan masjid
mulai melibatkan media digital
dalam kegiatan belajar-mengajar.
Beberapa pesantren memiliki
channel YouTube resmi, platform
e-learning, dan podcast
keislaman. Inovasi ini menjadikan
ajaran Islam lebih mudah diakses,

bahkan hingga ke luar negeri.

Santri tidak hanya belajar kitab
kuning, tetapi juga diajarkan
keterampilan literasi digital dan
media, sehingga mampu
berdakwah di ruang publik
modern.

Sementara itu, surau di
beberapa daerah mulai
terintegrasi dalam jaringan
lembaga  pendidikan  formal
seperti madrasah diniyah dan
sekolah Islam terpadu. Perubahan
ini menandai semangat kolaborasi
antar lembaga untuk menciptakan
sistem pendidikan yang holistik.
Surau tetap mempertahankan
pendekatan informal dan
kekeluargaan, namun Kkini lebih
terorganisasi dan terstruktur.
Guru-guru surau mendapatkan
pelatihan kurikulum dan metode
pedagogi modern agar mampu
bersaing.

Transformasi lembaga
keislaman juga terlihat dari
respons terhadap iSu-isu
kontemporer  seperti  gender,
lingkungan, dan HAM. Masjid dan
pesantren mulai mengangkat isu-
isu ini dalam diskusi keagamaan
(Susanto et al., 2024)v. Beberapa

pesantren bahkan mendirikan

303



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

pusat kajian perempuan dan
lingkungan hidup, yang bertujuan
melibatkan umat dalam persoalan
global melalui perspektif Islam.
Hal ini menunjukkan bahwa
transformasi tidak hanya
struktural, tetapi juga substantif
dalam isi pendidikan.

Pada masa lalu, hanya
sedikit pesantren yang terhubung
dengan jaringan  pendidikan
internasional. Kini, banyak
pesantren menjalin kerja sama
dengan lembaga luar negeri, baik
di Timur Tengah maupun Barat.
Pertukaran pelajar, studi banding,
hingga program beasiswa
internasional menjadi hal yang
lumrah. Ini membuka cakrawala
santri, menjadikan mereka tidak
hanya ahli agama, tetapi juga
pemikir global yang membawa
identitas Islam Indonesia ke
dunia.

Adaptasi masjid terhadap
perkembangan sosial terlihat dari
munculnya masjid-masjid
kampus, masjid korporat, dan
masjid di pusat perbelanjaan.
Semua ini menunjukkan
fleksibilitas fungsi masjid di era

modern. Masjid menjadi tempat

pembentukan identitas Muslim
urban yang tetap religius di tengah
gaya hidup modern. Di sisi lain,
keberadaan masjid juga mulai
digunakan sebagai sarana
moderasi agama dan penguatan
kebangsaan.

Kelembagaan pesantren
juga mengalami transformasi
hukum dan administrasi. Banyak
pesantren kini memiliki badan
hukum resmi, sistem pelaporan
keuangan, dan kurikulum
nasional. Pemerintah
mengesahkan UU Pesantren
sebagai bentuk pengakuan formal
terhadap kontribusi pesantren
dalam  pendidikan  nasional.
Dengan demikian, pesantren
bukan lagi hanya bagian dari
pendidikan informal, tetapi
menjadi elemen penting sistem
pendidikan Indonesia secara
keseluruhan.

Transformasi juga terlihat
dari keterlibatan alumni pesantren
dalam berbagai bidang strategis:
politik, ekonomi, akademik,
bahkan teknologi. Mereka
membawa nilai-nilai pesantren
seperti kesederhanaan, kejujuran,

dan keberanian ke ruang publik.

304



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

Pesantren tidak hanya mencetak
ulama, tetapi juga pemimpin masa
depan yang berintegritas dan
berpijak pada etika Islam.

Dalam proses transformasi
ini, tantangan terbesar adalah
mempertahankan nilai  otentik
sambil berinovasi. Banyak Kkritik
muncul  terhadap  pesantren
modern karena dianggap
kehilangan ruh sufistik dan
spiritualnya. Namun, banyak juga
pesantren yang justru berhasil
mengintegrasikan keduanya,
menjadikan inovasi bukan
sebagai ancaman, melainkan
sarana memperkuat nilai-nilai
Islam.

Kelembagaan masjid juga
harus menghadapi tantangan
polarisasi ideologi keagamaan.
Transformasi yang sehat
mengharuskan  masjid tetap
inklusif, terbuka bagi berbagai
mazhab dan pandangan. Di
beberapa kota besar, masjid
menjadi ruang dialog antar
mazhab dan antar agama. Ini
menunjukkan bahwa perubahan
kelembagaan bisa diarahkan

untuk  memperkuat  harmoni

sosial, bukan justru
menumbuhkan eksklusivisme.

Transformasi surau meski
tidak sebesar masjid dan
pesantren, tetap memberikan
kontribusi penting (Sidik et al.,
2022). Di beberapa wilayah
seperti Sumatera Barat dan Riau,
surau dijadikan tempat pelatihan
keterampilan hidup, bimbingan
remaja, hingga pusat kegiatan
literasi. Pendekatan yang
humanis dan berbasis komunitas
ini justru menjadikan surau lebih
dekat dengan generasi muda
yang haus akan pembinaan
spiritual yang relevan.

Salah satu inovasi penting
dalam transformasi pesantren
adalah  pelibatan perempuan
dalam sistem pendidikan. Banyak
pesantren kini membuka akses
luas bagi santriwati  untuk
mengenyam pendidikan yang
setara, bahkan menjadi pengasuh
pesantren. Ini menciptakan
kesadaran baru bahwa
perempuan memiliki peran
penting dalam pengembangan
dakwah dan pendidikan Islam.

Perubahan zaman juga

mendorong lahirnya pesantren

305



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

berbasis wirausaha. Di pesantren-
pesantren ini, para santri tidak
hanya diajarkan agama, tetapi
juga bisnis halal, pengelolaan
keuangan syariah, dan digital
marketing. Tujuannya agar para
alumni  memiliki  kemandirian
ekonomi tanpa harus
meninggalkan nilai-nilai Islam. Ini
adalah bentuk nyata bahwa
pendidikan Islam mampu
menjawab  tantangan zaman
dengan solusi yang kontekstual.
Transformasi kelembagaan
tidak lepas dari partisipasi
masyarakat. Tanpa dukungan
umat, perubahan yang terjadi bisa
stagnan. Oleh karena itu, banyak
pesantren dan masjid mulai
membentuk unit-unit partisipatif
seperti  forum  wali santri,
komunitas jamaah aktif, dan
relawan sosial. Semua elemen ini
memperkuat transformasi menjadi
gerakan kolektif, bukan hanya elit
pesantren atau pengurus masjid.
Dalam proses ini, tantangan
internal juga muncul, terutama
dalam menyatukan visi antara
generasi tua dan muda. Para kiai
dan ustaz senior perlu

menjembatani aspirasi milenial

yang cenderung digital dan
praktis, tanpa kehilangan nilai
kesabaran dan ketekunan yang
menjadi fondasi pesantren. Upaya
ini penting agar transformasi tidak
menghasilkan keterputusan antar
generasi.

Perubahan sosial global,
seperti arus sekularisme dan
individualisme, menuntut lembaga
Islam  bertransformasi  tanpa
kehilangan jati diri. Pesantren,
masjid, dan surau yang sukses
adalah yang mampu menjadikan
Islam relevan tanpa
menjadikannya banal. Pendidikan
Islam yang hidup adalah yang
mampu menjawab keresahan
zaman dengan cahaya nilai-nilai

Qur’ani.

. Kontribusi terhadap

Pembangunan Peradaban Islam
di Indonesia

Kontribusi surau, masjid,
dan pesantren terhadap
pembangunan peradaban Islam di
Indonesia tidak bisa dilepaskan
dari peran historis dan
transformasi yang telah mereka
alami. Ketiganya tidak hanya

berfungsi sebagai tempat

306



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

pendidikan keagamaan, tetapi
juga sebagai pusat
pengembangan masyarakat,
penjaga nilai moral, serta wadah
peradaban yang dinamis. Dalam
konteks keindonesiaan, peran
mereka sangat signifikan dalam
membentuk wajah Islam yang
moderat, inklusif, dan adaptif
terhadap realitas sosial.

Pesantren, misalnya, telah
berperan dalam mencetak
generasi ulama, intelektual, dan
pemimpin bangsa. Banyak tokoh
nasional seperti KH. Hasyim
Asy'ari, KH. Ahmad Dabhlan, dan
KH. Wahid Hasyim lahir dari
lingkungan pesantren (Ma'rifah &
Mustagim, 2015). Mereka tidak
hanya mendalami ilmu agama,
tetapi juga aktif dalam perjuangan
kemerdekaan dan pembangunan
sosial. Ini menunjukkan bahwa
pesantren merupakan institusi
yang melahirkan  aktor-aktor
penting dalam sejarah bangsa,
sekaligus menjadi pusat
pembentukan peradaban
berbasis nilai-nilai Islam.

Masjid sebagai pusat
spiritual umat Islam memiliki

peran yang sangat besar dalam

membentuk pola pikir dan
karakter = masyarakat Muslim
Indonesia. Dari mimbar-mimbar
masijid, nilai-nilai Islam
disampaikan dalam bentuk
khutbah, ceramah, dan kajian.
Tapi lebih dari itu, masjid telah
menjadi pusat pemberdayaan
umat. Banyak masjid yang kini
aktif dalam kegiatan sosial, seperti
bantuan bencana, pemberdayaan
ekonomi umat, hingga
penyuluhan  kesehatan  dan
pendidikan.

Surau, walaupun skala dan
peran fisiknya lebih  kecil
dibanding pesantren dan masijid,
tetap memainkan fungsi penting
dalam membina umat di tingkat
komunitas lokal. Di Sumatera
Barat, surau menjadi tempat
penggemblengan anak muda
Minangkabau dalam ilmu agama,
adat, dan kehidupan sosial. Ini
memperlihatkan bahwa surau
juga menjadi laboratorium budaya

Islam lokal yang memperkuat

identitas Muslim Indonesia
dengan pendekatan yang
membumi.

Peradaban Islam Indonesia

tumbuh dari akar yang kuat di

307



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

pesantren. Melalui sistem
pendidikan berbasis kitab kuning,
pesantren mewariskan kekayaan
literatur  Islam  klasik  dan
metodologi keilmuan yang kritis.
Dari sana lahir pemahaman Islam
yang berakar, tidak ekstrem, dan
terbuka terhadap perbedaan. Hal
ini mendorong lahirnya kultur
keilmuan dalam masyarakat yang
beradab dan toleran, yang
menjadi ciri khas Islam Indonesia.

Kontribusi pesantren dalam
membentuk karakter bangsa juga
terlihat dari penekanannya pada
akhlak dan adab. Di pesantren,
seorang santri tidak hanya diajari
untuk cerdas secara intelektual,
tetapi juga untuk rendah hati, jujur,
dan Dberetika. Ini merupakan
kontribusi moral yang sangat
penting dalam membentuk
peradaban: bahwa kemajuan
bukan hanya soal teknologi dan
infrastruktur, tetapi juga integritas
manusia di dalamnya.

Masjid juga memberikan
kontribusi dalam  membentuk
peradaban melalui penguatan
ukhuwabh Islamiyah dan solidaritas
sosial. Kegiatan gotong royong,

infak, zakat, dan sedekah yang

dikelola masjid telah menjadi alat
distribusi kekayaan yang adil.
Melalui mekanisme ini, Islam
mengajarkan prinsip-prinsip
ekonomi yang inklusif,
menumbuhkan keadilan sosial
dan mengurangi ketimpangan.
Nilai ini menjadi pilar penting
dalam membangun peradaban
yang manusiawi.

Lembaga keagamaan
seperti pesantren juga
memperkuat nilai-nilai demokrasi.
Sistem musyawarah yang hidup
dalam pesantren—baik antara
santri, ustaz, maupun pengasuh—
menjadi cerminan praktik
demokrasi dalam skala mikro
(Fikri, 2024). Para santri dilatih
untuk menyampaikan pendapat,
menerima perbedaan, dan tunduk
pada keputusan bersama. Ini
merupakan kontribusi  penting
dalam mengembangkan budaya
demokrasi yang etis dan
berlandaskan nilai spiritual.

Peradaban Islam Indonesia
tidak bisa dilepaskan dari
semangat keberagaman.
Pesantren, masjid, dan surau
memainkan peran sebagai

penjaga keragaman mazhab,

308



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

tradisi, dan pendekatan
keagamaan. Dalam ruang-ruang
itu, berbagai aliran keislaman bisa
tumbuh  berdampingan tanpa
saling menafikan. Ini menjadikan
Indonesia sebagai contoh Islam
yang toleran, tidak homogen,
tetapi tetap bersatu dalam
keyakinan yang sama.

Dalam perkembangan
terakhir, banyak pesantren dan
masjid yang mengambil peran
aktif dalam isu-isu global, seperti
lingkungan hidup, perdamaian,
dan hak asasi manusia. Beberapa
pesantren mengembangkan
kurikulum  pendidikan  hijau,
membiasakan santri hidup ramah
lingkungan, serta mendorong
sikap cinta bumi. Ini menandakan
bahwa kontribusi lembaga Islam
tidak hanya bersifat ritual, tetapi
juga menyentuh aspek
kemanusiaan yang luas.

Surau dan masjid juga
menjadi tempat pemulihan sosial
pasca bencana. Ketika gempa,
banjir, atau konflik sosial terjadi,
lembaga-lembaga ini  menjadi
pusat pengungsian, distribusi
bantuan, dan pemulihan

psikososial. Dalam hal ini, mereka

menjadi kekuatan tanggap darurat
berbasis komunitas yang sangat
efektif dan cepat. Peran ini
memperlihatkan bahwa lembaga
Islam  adalah  bagian  tak
terpisahkan dari jaringan sosial
masyarakat.

Peran pesantren dalam
bidang ekonomi semakin terasa
saat lembaga-lembaga ini mulai
mendirikan koperasi santri,
pertanian mandiri, serta pelatihan
wirausaha  (Sholihah, 2012).
Model ekonomi Islam berbasis
komunitas ini memberi alternatif
terhadap kapitalisme yang
eksploitatif. Santri dibina untuk
menjadi pengusaha yang
beretika, mengutamakan
keberkahan, dan memperhatikan
kesejahteraan sosial. Ini adalah
sumbangan besar pesantren
terhadap sistem ekonomi yang
berkeadilan.

Masjid sebagai  simbol
peradaban juga memiliki
kontribusi estetika dan
arsitektural.  Masjid-masjid  di
Indonesia menggabungkan unsur
budaya lokal dan Islam universal
dalam desainnya. Ini menciptakan

ruang ibadah yang mencerminkan

309



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

keragaman dan keindahan. Tidak
hanya berfungsi secara spiritual,
masjid juga menjadi ikon budaya
yang memperkuat identitas Islam
Indonesia di mata dunia.
Kontribusi pesantren dalam
menyebarkan literasi Islam tidak
bisa dilepaskan dari peran mereka
dalam menerbitkan kitab, buletin,
hingga buku keislaman (Ali et al.,
2022). Banyak pesantren yang
kini  memiliki unit penerbitan
sendiri. Literasi ini menjadi alat
dakwah vyang  efektif dan
memperluas  wawasan  umat
terhadap ajaran Islam yang
komprehensif (Antariksa et al.,
2022). Dari pesantren lahir
wacana Islam yang
mencerdaskan dan mencerahkan.
Surau juga memiliki
kontribusi penting dalam menjaga
kesinambungan tradisi Islam
lokal.  Melalui  praktik-praktik
keagamaan seperti wirid, ratib,
dan zikir bersama, surau menjaga
koneksi antara spiritualitas Islam
dan budaya masyarakat. Ini
menjadikan Islam terasa akrab,
tidak kaku, dan dapat dihayati

oleh seluruh lapisan masyarakat,

termasuk yang baru Dbelajar
agama.

Masjid juga menjadi ruang
edukasi politik yang sehat. Dalam
sejarahnya, masjid digunakan
untuk menyampaikan pesan-
pesan moral dalam konteks
kebangsaan (Arifin, 2019). Saat
ini, banyak masjid memberikan
panggung bagi edukasi politik
umat agar mereka tidak terjebak
dalam politik identitas yang
destruktif. Dengan begitu, masjid
mengambil peran dalam
menciptakan warga negara yang
sadar hak dan tanggung jawab.

Pesantren di  berbagai
daerah kini menjadi pusat inovasi
sosial berbasis keislaman.
Mereka mengembangkan
program pendidikan bagi anak
yatim, difabel, dan masyarakat
adat (Hadi, 2021). Kesediaan
pesantren untuk melayani
golongan marjinal ini
menunjukkan bahwa kontribusi
terhadap peradaban Islam juga
berarti menyentuh kelompok yang
kerap dilupakan dalam arus
pembangunan nasional.

Kontribusi penting lainnya

adalah dalam bidang

310



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

penyelesaian konflik. Masjid dan
pesantren kerap menjadi tempat
mediasi, terutama dalam konflik
sosial yang berakar pada
perbedaan agama, etnis, atau
politik. Tokoh-tokoh agama dari
pesantren sering dipercaya untuk
menengahi masalah  karena
dianggap netral, jujur, dan bijak.
Ini menunjukkan bahwa lembaga
Islam menjadi agen perdamaian
yang efektif dalam masyarakat.

Melalui program beasiswa
dan pengiriman santri ke luar
negeri, pesantren berkontribusi
pada perluasan jaringan
intelektual Islam global. Santri
yang kembali ke Indonesia
membawa wawasan baru yang
segar dan kontekstual. Mereka
mampu menyumbangkan
gagasan dalam diskusi nasional
maupun internasional,
menjadikan Indonesia sebagai
rujukan peradaban Islam yang
progresif dan berakar.

Peradaban Islam di
Indonesia juga diperkuat oleh
keteladanan para kiai dan
pengasuh  pesantren.  Sosok-
sosok ini menjadi figur publik yang

berpengaruh bukan karena

kekayaan atau jabatan, tetapi
karena integritas, keilmuan, dan
komitmennya pada umat
(Zuhirsyan, 2018). Dalam konteks
modern yang dipenuhi tokoh
karismatik semu, keteladanan ini
menjadi kekayaan moral yang
langka dan berharga.

Pesantren, masjid, dan
surau berkontribusi pula dalam
memperkuat identitas keislaman
yang tidak berseberangan dengan
kebangsaan. Mereka
mengajarkan cinta tanah air
sebagai bagian dari iman,
menjadikan Islam sebagai pilar
kekuatan nasional. Konsep
hubbul wathan minal iman bukan
sekadar slogan, tetapi benar-
benar diinternalisasi dalam
kegiatan pendidikan dan dakwah
mereka.

Kontribusi lembaga
pendidikan Islam juga mencakup
pengembangan teknologi tepat
guna berbasis kearifan lokal.
Beberapa pesantren
mengembangkan teknologi
pertanian, energi alternatif, dan
alat bantu belajar yang sesuai
dengan kebutuhan umat. Ini

adalah bentuk nyata bahwa

311



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

peradaban Islam di Indonesia bisa
berdiri di antara tradisi dan inovasi
secara seimbang.

Kontribusi  besar  surau,
masjid, dan pesantren adalah
dalam menjaga kesinambungan
dakwah Islam yang damai,
inklusif, dan berorientasi masa
depan. Mereka  membentuk
manusia Muslim yang tidak hanya
taat secara ritual, tetapi juga
peduli pada sesama, pada
lingkungan, dan pada bangsanya.
Di sinilah letak kontribusi sejati
terhadap peradaban:
menciptakan manusia seutuhnya
yang hidup untuk memberi

manfaat bagi seluruh makhluk.

E. Kesimpulan

Surau, masjid, dan pesantren
memiliki peran historis yang sangat
penting dalam membentuk identitas
keislaman di Indonesia. Ketiganya
menjadi ruang belajar, pembinaan
akhlak, serta tempat persemaian nilai-
nilai spiritual dan sosial masyarakat
Muslim. Melalui pendekatan berbasis
komunitas, tradisi lisan, serta relasi
guru-murid yang erat, lembaga-
lembaga ini menanamkan kesadaran

keislaman yang kontekstual,

membumi, dan berakar pada nilai-nilai
lokal tanpa kehilangan keterkaitan
dengan tradisi keilmuan Islam global.

Dalam menghadapi dinamika
zaman, surau, masjid, dan pesantren
terus bertransformasi dengan cara
mengadopsi sistem pendidikan
modern, memanfaatkan teknologi
digital, serta memperluas peran
sosial-ekonominya.  Adaptasi  ini
menjadi bukti fleksibilitas institusi
keagamaan Islam dalam menjawab
tantangan modernitas tanpa
kehilangan identitas. Transformasi
kelembagaan ini juga menandai
semangat inovasi yang terus tumbuh,
di mana Islam ditampilkan sebagai
agama yang relevan dalam

membentuk manusia unggul,
berkarakter, dan responsif terhadap
kebutuhan zaman.

Kontribusi ketiga lembaga ini
terhadap pembangunan peradaban
Islam di Indonesia tampak dari
kemampuannya menciptakan
masyarakat yang religius, toleran, dan
berdaya. Mereka menjadi pilar penting
dalam mencetak ulama, pemimpin,
wirausahawan, serta intelektual
Muslim yang mampu menjaga nilai-
nilai Islam sekaligus aktif dalam

pembangunan bangsa. Melalui

312



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

pendidikan, keteladanan, dan
pemberdayaan umat, surau, masjid,
dan pesantren telah menjadi fondasi
utama bagi lahirnya peradaban Islam
yang khas Indonesia berkarakter

moderat, humanis, dan inklusif.

DAFTAR PUSTAKA

Ali, A., EQ, N. A., & Suhartini, A.
(2022). Manajemen Kurikulum
Terpadu di Pondok Pesantren
Modern Ummul Quro Al-Islami
Bogor. Jurnal Dirosah Islamiyah,
4(2), 59-77.
https://doi.org/10.47467/jdi.v4i1.6
77

Antariksa, W. F., Fattah, A., & Utami,
M. A. P. (2022). Evaluasi
Program Pendidikan Pesantren
Mahasiswa Model Cipp (Context,
Input, Process, Product).
Evaluasi: Jurnal Manajemen
Pendidikan Islam, 6(1), 75-86.
https://doi.org/10.32478/evaluasi.
v6i1.848

Arifi, A. (2009). Politik Pendidikan
Islam; Menelusuri Ideologi dan
Aktualisasi Pendidikan Islam Di
Tengah Arus Globalisasi. Teras.

Arifin, B. (2019). Strategi Komunikasi
Dakwah Da’i Hidayatullah dalam

Membina Masyarakat Pedesaan.
Communicatus:  Jurnal  limu
Komunikasi, 2(2), 109-126.
https://doi.org/10.15575/cjik.v2i2.
4940

Astuti, M., lbrahim, I|., Herlina, H.,

Septiana, A., Irawandi, F.,
Margareta, S., & Zulipran, R.
(2023). Reformasi Pendidikan
Islam Dalam Menghadapi Era
Globalisasi Di Indonesia.
Jambura, 4(2), 282-291.
https://doi.org/10.37411/jjem.v4i2
.2494

Djaelani, H. A. K. (2001). Konsepsi

pendidikan Agama Islam dalam

era Globalisasi.

Fananie, H. B., & Purnama, T. S.

(2023). Pesantren sebagai
Benteng Peradaban Islam
Indonesia. Kaffah, 2(2).
https://www.jurnal.unmabanten.a
c.id/index.php/kaffah/article/view/
519

Fikri, M. A. (2024). Pendidikan Islam

dan  Pembentukan Identitas
Muslim di Era Globalisasi.
Sasana, 3(1), 149-156.
https://doi.org/10.56854/sasana.v
3i1.382

Firmansyah, F., Amma, T., &

Mudawammah, A. (2023).

313



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,

ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online : 2548-6950

Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

Dampak Globalisasi dan

Tantangannya Terhadap
Pendidikan Islam. Ta’dib: Jurnal
Pendidikan Islam Dan Isu-Isu
Sosial, 21(1), 43-54.
https://jurnal.iaihnwpancor.ac.id/i
ndex.php/tadib/article/view/1016

Hadi, S. (2021). Pesantren Tradition
and Islamic Cosmopolitanism in
the Northern Coastal

Communities of Java.

Mugoddima: Jurnal Pemikiran

Sosilogi,  2(1).
https://doi.org/10.47776/MJPRS.
002.01.06

Ma’rifah, S., & Mustagim, M. (2015).

Habitus

Dan Riset

Pesantren  Sebagai

Peradaban Islam Indonesia.
Jurnal Penelitian, 9(2).
https://doi.org/10.21043/jupe.v9i2
1325

Masrifah, R., Usman, S., & Ondeng, S.
(2024). Pendidikan Islam di Era
Globalisasi dan Modernisasi.
Teknos, 2(1), 31-41.
https://doi.org/10.59638/teknos.v
1i1.219

Novianto, B. (2021). Moderasi Islam di
Indonesia Perspektif Peradaban
Pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 5(2).

https://journal.unipdu.ac.id/index.

php/jpi/article/view/2735
Rahman, A. (2024).
Pendidikan Islam: Tantangan dan

Dinamika

Inovasi di Era Globalisasi. Ta'dib:

Jurnal Pendidikan Agama Islam,

3(2).

https://ejurnal. mmnesia.id/index.

php/TADIB/article/view/167
Selawati, N. (2022).

Pendidikan Islam di Era

Peluang

Globalisasi: Menuai Tantangan,
Meraih Peluang. Jurnal Syntax
Transformation, 3(3).
https://doi.org/10.46799/jst.v3i3.5
35

Sholihah, U. (2012). Peran ICT dalam

Modernisasi Pendidikan Pondok

Pesantren. Cendekia: Jurnal
Kependidikan Dan
Kemasyarakatan, 10(2).
https://doi.org/10.21154/cendekia
.v10i1.399

Sidik, M., Irwansyah, & Riduwan, M.
(2022). Pendidikan Islam di Masa
Globalisasi. Jurnal Ta’limuna,
1(1), 46-55. https://e-
journal.institutabdullahsaid.ac.id/i
ndex.php/jurnal-ta-
limuna/article/view/133

Susanto, D., Maisah, & Hakim, L.
(2024). Manajemen Strategik

Pendidikan Islam Dalam

314



Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar,
ISSN Cetak : 2477-2143 ISSN Online ; 2548-6950
Volume 10 Nomor 02, Juni 2025

Menghadapi Tantangan
Globalisasi. IHSAN, 2(1), 58-70.
https://doi.org/10.61104/ihsan.v2i
1.102

Tabroni, I., Herawati, N. N., Pitriawan,
W.,, & Amin, S. (2022).
Pendidikan Islam dalam
Tantangan Era  Globalisasi.
Journal of Education and Culture,

2(3), 38.
https://doi.org/10.58707/jec.v2i3.
143

Yusuf, B., Alpata, A. R., & Farhan, F.
(2024). Lingkungan Pendidikan
Islam Pada Generasi Milenial di
Era Globalisasi. Al-Ulum, 5(3).
https://doi.org/10.56114/al-
ulum.vbi3.11741

Zainuri, A. (2021). Integrasi Islam dan
Budaya Lokal dalam Seni
Arsitektur Masjid Kuno di Jawa:
Sebuah Tinjauan Umum.
Heritage, 2(2), 125-144.
https://doi.org/10.35719/hrtg.v2i2
.58

Zuhirsyan, M. (2018). Membidik
Potensi Ekonomi Syariah di
Lembaga Pendidikan Pondok
Pesantren. Economica: Jurnal
Ekonomi Islam, 9(2), 319-347.
https://doi.org/10.21580/economi
ca.2018.9.2.2781

315



