7

Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

Model Filantropi Islam Green Waqf sebagai Instrumen Keberlanjutan dalam
Perspektif SDGs dan Maqasid al-Shari‘ah

"Puput Adela Tavera, 2Muhtadi Ridwan, 3Ahmad Djalaludin
2Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
"puputadela18@gmail.com

ABSTRACT

Green waqf is a contemporary development of Islamic endowment that integrates
Sharia principles with environmental conservation and sustainable development objectives.
This article aims to analyze the concept of green waqf within the framework of Islamic
economics and modern philanthropy, and to explain its relevance to the achievement of
several Sustainable Development Goals (SDGs), particularly SDG 4, SDG 8, SDG 13, SDG
15, and SDG 17. This study employs a library research method by reviewing academic
literature, official reports, and national policies related to waqf and environmental
sustainability.

The findings reveal that green waqf has strategic potential as a sustainable financing
instrument that delivers long-term ecological, social, and economic benefits. Green waqf
supports environmental conservation, eco-based economic empowerment, environmental
education, and multisectoral partnerships. Furthermore, the concept aligns with the
objectives of maqasid al-shari'ah, particularly the protection of life (hifz al-nafs), wealth (hifz
al-mal), and the environment (hifz al-bi’ah), thereby providing strong sharia legitimacy for
environmentally oriented waqf practices. Nevertheless, the implementation of green waqf
still faces challenges, including weak governance structures, limited capacity of nazhir, and
low literacy in modern financial instruments. Therefore, strengthening institutional capacity
and enhancing cross-sector collaboration are essential for optimizing green waqf as an
effective Islamic philanthropic instrument to support sustainable development in Indonesia.
Kata kunci : green_waqf1, Islamic_philanthropy2, sustainable development3, maqasid_al-
sharrah.

ABSTRAK

Green wagf merupakan pengembangan wakaf kontemporer yang mengintegrasikan
nilai-nilai syariah dengan tujuan pelestarian lingkungan dan pembangunan berkelanjutan.
Artikel ini bertujuan menganalisis konsep green waqf dalam kerangka ekonomi Islam dan
filantropi modern, serta menjelaskan relevansinya terhadap pencapaian Sustainable
Development Goals (SDGs), khususnya SDG 4, SDG 8, SDG 13, SDG 15, dan SDG 17.
Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan menelaah literatur akademik,
laporan resmi, dan kebijakan nasional mengenai wakaf dan lingkungan.

Hasil kajian menunjukkan bahwa green waqgf memiliki potensi strategis sebagai
instrumen pendanaan berkelanjutan melalui penyediaan manfaat ekologis, sosial, dan
ekonomi secara jangka panjang. Green waqgf mendukung konservasi lingkungan,
pemberdayaan ekonomi berbasis ekologi, pendidikan lingkungan, dan kemitraan lintas
sektor. Selain itu, konsep ini selaras dengan magasid al-syarT‘ah, terutama dalam
perlindungan jiwa (hifz al-nafs), harta (hifz al-mal), dan lingkungan (hifz al-bi’ah), sehingga
memberikan legitimasi syar’i terhadap praktik wakaf berbasis pelestarian alam. Meskipun
demikian, implementasi green waqf masih menghadapi tantangan berupa kelemahan tata
kelola, keterbatasan kapasitas nadzir, dan minimnya literasi keuangan modern. Oleh
karena itu, diperlukan penguatan kelembagaan dan kolaborasi multisektor agar green waqf
dapat menjadi instrumen filantropi Islam yang efektif dalam mendukung pembangunan
berkelanjutan di Indonesia.

Kata kunci : green_waqf1, filantropi_islam2, pembangunan_berkelanjutan3, maqasid al-
syari‘ah4.

PENDAHULUAN

¢\sinta £

&

/
4


mailto:1puputadela18@gmail.com

y

Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

Isu pembangunan berkelanjutan semakin menjadi perhatian global, terutama setelah
diterbitkannya Sustainable Development Goals (SDGs) 2030 yang menekankan
keseimbangan antara dimensi ekonomi, sosial, dan lingkungan. Agenda pembangunan
global ini menuntut negara-negara untuk memastikan bahwa pertumbuhan ekonomi tidak
mengorbankan kelestarian lingkungan dan kesejahteraan generasi mendatang (UNDP,
2023). Dalam konteks Indonesia, tantangan pembangunan berkelanjutan masih terlihat dari
meningkatnya deforestasi, degradasi ekosistem, ketimpangan sosial, dan kerentanan
masyarakat terhadap perubahan iklim.

Data Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) menunjukkan bahwa
deforestasi tetap menjadi penyebab utama hilangnya biodiversitas dan meningkatnya emisi
karbon. Deforestasi netto Indonesia pada periode 2021-2022 mencapai 104.000 hektare,
meskipun menunjukkan tren penurunan. Secara historis, Indonesia pernah mengalami
deforestasi hingga jutaan hektare per tahun pada akhir 1990-an (KLHK, 2023). Luasan
hutan nasional yang masih sekitar 120,4 juta hektare pun tidak sepenuhnya menjamin
stabilitas ekologis, karena penurunan tutupan hutan berdampak langsung pada
terganggunya fungsi hidrologis, hilangnya habitat flora-fauna, serta menurunnya
penyangga utama keanekaragaman hayati.

Gambar 1 Grafik Forest Losess

Grafik Forest Losess

1,2

1
0,8
0,6
0,4
0,2

0

v O PO PP
LTSS
AT AT AT AT AT AT AT A A

=@=Forest Losess

Kerusakan ekologis tersebut pada akhirnya akan memicu kerugian ekonomi yang
signifikan. (Fauzi & Oxtavianus, 2014) mencatat bahwa pertumbuhan PDB Indonesia tidak
selalu diikuti oleh peningkatan kualitas lingkungan; bahkan, degradasi ekologis
menyebabkan hilangnya nilai ekonomi jangka panjang dari jasa ekosistem seperti
penyerapan karbon, perlindungan tanah, dan regulasi air. Temuan ini sejalan dengan
laporan World Bank (World Bank, 2021) yang menyebutkan bahwa degradasi lingkungan
dan bencana terkait iklim berpotensi menurunkan PDB negara berpendapatan menengah
hingga 3-5% per tahun apabila tidak dilakukan upaya mitigasi yang memadai. Selain itu,
(Bappenas, 2022) melaporkan bahwa kerugian ekonomi akibat bencana hidrometeorologi
yang salah satunya dipicu deforestasi mencapai Rp 22 triliun per tahun, meliputi kerusakan
infrastruktur, penurunan produktivitas, gangguan aktivitas ekonomi, hingga meningkatnya
kemiskinan di wilayah terdampak.

Dengan demikian, deforestasi tidak hanya menjadi persoalan ekologis, tetapi juga
ancaman serius terhadap ketahanan ekonomi nasional. Pembangunan yang mengabaikan
prinsip keberlanjutan berisiko menimbulkan biaya ekonomi jangka panjang yang lebih besar
dibandingkan manfaat jangka pendek yang diperoleh. Kondisi ini menegaskan pentingnya
model pembangunan yang memadukan nilai ekologis, sosial, dan ekonomi, serta
memerlukan instrumen alternatif yang tidak hanya bertumpu pada kebijakan negara, tetapi
juga mengakar dalam nilai sosial, budaya, dan keagamaan masyarakat.

¢\sinta i

N S



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

Dalam ekonomi Islam, wakaf merupakan instrumen filantropi berkarakter keberlanjutan
(intergenerational sustainability), karena asetnya bersifat permanen dan manfaatnya
mengalir dalam jangka panjang (continuity of benefit). Perkembangan pemikiran
kontemporer menunjukkan bahwa wakaf tidak lagi terbatas pada fungsi sosial tradisional,
tetapi dapat dikembangkan sebagai instrumen pelestarian lingkungan melalui konsep green
waqf. Green waqf memfokuskan pemanfaatan aset wakaf pada konservasi lingkungan,
rehabilitasi ekosistem, mitigasi perubahan iklim, serta pemberdayaan sosial-ekonomi
secara berkelanjutan. (Beik et al., 2022) menegaskan bahwa green waqf berpotensi
menjadi model pembangunan yang inklusif, adaptif, dan ekologis, mengintegrasikan prinsip
syariah dengan pendekatan ekonomi hijau dan agenda pembangunan berkelanjutan. Pada
tingkat global, konsep-konsep seperti eco-waqf, waqf forest, dan green endowment mulai
dikembangkan sebagai respons terhadap isu lingkungan dan perubahan iklim. Namun
demikian, literatur akademik mengenai green waqgf masih terfragmentasi dan didominasi
oleh pembahasan mengenai pengembangan wakaf produktif(Ascarya et al., 2022), tata
kelola dan regulasi perwakafan modern (Abdullah, 2018), serta pemanfaatan wakaf untuk
pemberdayaan ekonomi masyarakat (Hasan & Syahruddin, 2022; Kahf, 2007). Kajian yang
secara khusus mengulas potensi wakaf sebagai instrumen mitigasi perubahan iklim,
konservasi lingkungan, dan rehabilitasi ekosistem masih terbatas pada studi kasus mikro
atau pendekatan sektoral.

Kesenjangan ini tampak semakin jelas ketika dikaitkan dengan konsep-konsep
kunci seperti maqasid al-syari‘ah, green economy, sustainability, dan kerangka SDGs.
Meskipun masing-masing konsep memiliki landasan teoretis yang kuat, belum banyak
penelitian yang menyatukannya dalam satu kerangka konseptual green waqf yang utuh dan
komprehensif. Padahal, maqasid al-syarrah melalui orientasi perlindungan jiwa (hifz al-
nafs), harta (hifz al-mal), dan lingkungan (hifz al-bi’ah) memberikan fondasi normatif yang
kuat bagi upaya pelestarian lingkungan sebagai bagian dari ibadah sosial. Kolaborasi
terbaru antara UNDP dan BWI pun menegaskan urgensi penguatan filantropi Islam dalam
mendukung agenda hijau nasional (Huda et al., 2025).

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengetahui green wagqgf
dalam kerangka ekonomi Islam dan filantropi modern, serta menjelaskan relevansinya
terhadap pencapaian SDGs, khususnya SDG 4 (pendidikan berkualitas), SDG 8 (pekerjaan
layak dan pertumbuhan ekonomi), SDG 13 (penanganan perubahan iklim), SDG 15
(ekosistem daratan), dan SDG 17 (kemitraan untuk mencapai tujuan) dan maqasid al-
syarrah. Melalui pendekatan konseptual, artikel ini diharapkan dapat memperluas
perspektif akademik mengenai peran wakaf dalam pembangunan berkelanjutan, sekaligus
memberikan landasan teoritis bagi pengembangan kebijakan dan praktik wakaf berbasis
lingkungan di Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini dimaksudkan untuk mengisi
kekosongan literatur terkait integrasi maqasid al-syariah, green economy, sustainability,
dan SDGs dalam model green waqf yang holistik.

LANDASAN TEORI
Wakaf dalam Kerangka Ekonomi Islam

Wakaf merupakan salah satu instrumen filantropi Islam yang berfungsi memastikan
keberlanjutan manfaat (perpetual charity) melalui pemanfaatan aset secara produkiif.
Dalam khazanah ekonomi Islam, wakaf dipahami sebagai penahanan aset yang tidak boleh
dijual atau diwariskan, sementara manfaatnya disalurkan untuk kepentingan publik secara
berkelanjutan (Direktorat Pemberdayaan Wakaf, 2008). Definisi ini banyak digunakan
dalam literatur fikih dan ekonomi kontemporer sebagaimana dijelaskan oleh (Kahf, 2000)
yang menegaskan bahwa wakaf merupakan mekanisme distribusi manfaat jangka panjang
yang bersumber dari aset yang tetap terjaga keutuhannya. Tidak jauh berbeda dengan
pengertian wakaf didalam Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 Pasal 1 ayat (1)
disebutkan bahwa wakaf adalah perbuatan hukum waqif untuk memisahkan
dan/atau menyerahkan sebagian hartanya agar dimanfaatkan secara permanen
atau untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan ketentuan syariah, guna

¢\sinta =

N RN



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

kepentingan ibadah maupun kesejahteraan umum (Undang-Undang Nomor 41
Tahun 2004 Tentang Wakaf Di Indonesia, 2004). Oleh karena itu, wakaf tidak hanya
berfungsi sebagai amal sosial, tetapi juga sebagai instrumen ekonomi yang berorientasi
pada keberlanjutan manfaat (continuity of benefit).

Seiring perkembangan modern, wakaf tidak hanya dimaknai secara ritual keagamaan,
tetapi juga sebagai instrumen ekonomi sosial. Dalam praktiknya wakaf tidak lagi terbatas
pada aset statis seperti tanah dan bangunan, tetapi telah berkembang menjadi wakaf
produktif yang dikelola secara profesional agar menghasilkan manfaat ekonomi
berkelanjutan bagi masyarakat. Transformasi wakaf dari model tradisional menuju wakaf
produktif telah melahirkan berbagai inovasi dalam pengelolaan aset, tata kelola
kelembagaan, hingga mekanisme investasi sosial seperti cash waqf, corporate wagqf, dan
waqf-linked sukuk. Melalui revitalisasi kelembagaan dan tata kelola yang baik, wakaf
diyakini memiliki kontribusi signifikan dalam pembangunan yang berkeadilan, inklusif, dan
berkelanjutan.

Konsep Green Waqf

Seiring meningkatnya kesadaran terhadap krisis lingkungan global, muncul inovasi
pengelolaan wakaf yang berorientasi pada pelestarian alam, yang dikenal dengan istilah
green wagqf atau wakaf hijau. Konsep ini menekankan bahwa pengelolaan wakaf tidak
hanya berorientasi pada manfaat ekonomi dan sosial, tetapi juga harus berkontribusi
terhadap keberlanjutan lingkungan dan keseimbangan ekologi. Menurut (Abdullah, 2018)
green waqf merupakan bentuk aktualisasi maqasid al-syari‘ah dalam konteks kontemporer
karena mengintegrasikan dimensi spiritual, sosial, dan ekologis secara bersamaan. Dalam
praktiknya, green waqf mencakup kegiatan seperti penghijauan, konservasi hutan,
pengelolaan sumber air, dan pengembangan energi terbarukan berbasis aset wakaf.

Model ini telah berkembang di beberapa negara melalui inisiatif eco-wagqf, forest waqgf,
urban green wagqf, dan green endowment. Penelitian (Hardiansyah et al., 2023)
menunjukkan bahwa green waqf berpotensi menjadi alat mitigasi perubahan iklim melalui
pengembangan ruang terbuka hijau dan sistem agroforestri berbasis wakaf. Di Indonesia,
kolaborasi BWI-UNDP mendorong penguatan model wakaf lingkungan untuk memperluas
kontribusi filantropi Islam pada agenda low-carbon development (Huda et al., 2025).
Didalam buku Green Waqf Framework, skema pembiayaan green waqf dapat
diklasifikasikan menjadi tiga bentuk utama, yaitu Direct Cash Waqf, Indirect Cash Waqf,
dan Hybrid antara Waqgf dan Infaq.

SDGs dan Maqasid al-Syari‘ah

SDGs (sustainable development goals) diperkenalkan oleh World Commission on
Environment and Development (WCED) melaui laporan berjudul Our Common Future
(1987) sebagai kelanjutan dari Millennium Development Goals (MDGs). Didalam teori
WCED mendefinisikan SDGs sebagai “development that meets the needs of the present
without compromising the ability of future generations to meet their own needs” (WCED,
1987). Definisi ini menegaskan bahwa keberlanjutan mencakup dua prinsip utama, yaitu
equity within generations (keadilan antar manusia di masa kini) dan inter-generational
equity (keadilan antar generasi). WCED juga menjelaskan bahwa pembangunan
berkelanjutan memiliki tiga dimensi utama yang saling terkait yaitu dimensi ekonomi, sosial
dan lingkungan. Tujuan SDGs terdiri atas 17 tujuan dan 169 target global pada tahun 2030.
Tujuan tersebut menjadi pedoman pembangunan global yang menuntut keterlibatan
berbagai elemen termasuk pemerintah, masyarakat sipil, sektor swasta, dan lembaga
keagamaan. Dalam konteks ekonomi Islam, SDGs memiliki keterkaitan erat dengan prinsip
maqasid al-syari‘ah, karena keduanya menekankan kesejahteraan manusia secara holistik,
meliputi aspek spiritual, sosial, ekonomi, dan ekologi (Abdullah, 2018; Chapra, 2008).

Maqasid al-syariah sebagai fondasi etis dalam hukum Islam menekankan
pemeliharaan lima aspek utama kehidupan: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam
perkembangan kontemporer, beberapa ulama dan akademisi menambahkan dimensi
keenam vyaitu hifz al-bi’ah (perlindungan lingkungan) sebagai kebutuhan mendesak umat
manusia (Abdullah, 2018). Perlindungan lingkungan dipandang sebagai bagian integral dari

¢\sinta =

N RN



7

Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

menjaga keberlangsungan kehidupan dan keberlanjutan sosial-ekonomi. Prinsip ini
memberikan justifikasi normatif bahwa pengembangan green waqf bukan hanya inovasi
ekonomi, tetapi juga perwujudan nilai syar'i dalam menjaga ekosistem. Kajian (Gumansari
et al., 2023) menegaskan bahwa green waqf berada dalam kerangka maqasid karena
mendukung ketahanan lingkungan, kesejahteraan masyarakat, dan keberlangsungan
sumber daya alam untuk generasi berikutnya.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian konseptual
(conceptual research), yaitu pendekatan yang berfokus pada analisis teori, pemikiran, dan
temuan ilmiah tanpa melakukan pengumpulan data lapangan. Kajian konseptual digunakan
untuk membangun pemahaman teoretis yang komprehensif mengenai green waqf sebagai
model filantropi Islam serta menelaah relevansinya terhadap kerangka Sustainable
Development Goals (SDGs). Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan
mengembangkan sintesis teori dan menawarkan kerangka pemikiran integratif yang
menghubungkan prinsip ekonomi Islam, maqasid al-syariah, green economy, konsep
sustainability, dan tujuan SDGs.

Data yang digunakan dalam penelitian ini merupakan data sekunder, yang meliputi
jurnal ilmiah, buku, laporan resmi lembaga internasional, dokumen kebijakan, dan publikasi
akademik yang relevan. Sumber-sumber tersebut diakses melalui basis data ilmiah seperti
Google Scholar, DOAJ, Scopus, dan repositori lembaga seperti UNDP dan KLHK.
Pemilihan literatur dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan relevansi,
kemutakhiran, dan kontribusinya terhadap pengembangan konsep green waqf dan agenda
pembangunan berkelanjutan.

Analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) kualitatif, yaitu proses
membaca, mengorganisasi, dan menginterpretasi literatur untuk mengidentifikasi tema-
tema utama seperti konsep wakaf produktif, filantropi lingkungan, maqgasid al-syari‘ah, serta
implementasi SDGs. Selanjutnya, dilakukan proses sintesis teoretis untuk menyusun
hubungan antar konsep dan mengembangkan kerangka konseptual mengenai green wagqf
sebagai instrumen filantropi Islam yang mendukung tujuan pembangunan berkelanjutan.
Pendekatan analitis ini memungkinkan peneliti menyusun model konseptual yang bersifat
integratif dan dapat digunakan sebagai dasar bagi penelitian empiris maupun kebijakan
terkait green wagf di masa depan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Green Wagqgf sebagai Pengembangan Wakaf dalam Ekonomi Islam dan Filantropi
Modern

Pengembangan green waqf merupakan bentuk evolusi dari praktik wakaf dalam
ekonomi Islam yang merespons perubahan kebutuhan masyarakat modern sekaligus krisis
lingkungan global. Secara historis, wakaf telah memainkan peran penting sebagai
instrumen redistribusi kesejahteraan melalui pemanfaatan aset yang manfaatnya mengalir
terus-menerus (continuity of benefit) sebagaimana dikemukakan oleh (Kahf, 2000). Namun
dalam konteks kontemporer, fungsi wakaf berkembang melampaui orientasi kesejahteraan
sosial tradisional menuju model filantropi yang terintegrasi dengan isu-isu pembangunan
berkelanjutan.

Transformasi ini tidak lepas dari dua arus besar pemikiran modernisasi filantropi Islam
yang mendorong pengelolaan wakaf secara produktif dan professional (Ascarya et al.,
2022), dan kebutuhan global akan instrumen pembiayaan lingkungan, di tengah
meningkatnya deforestasi, perubahan iklim, dan degradasi ekosistem.

Dalam analisis ekonomi Islam, green waqf dapat dipahami sebagai perluasan fungsi
ekonomi wakaf. Jika wakaf tradisional terutama difokuskan pada penyediaan layanan sosial
seperti pendidikan dan kesehatan, maka green waqf memosisikan wakaf sebagai aset
ekologis yang menciptakan environmental public goods. Dengan kata lain, aset wakaf dapat
berfungsi sebagai penopang layanan ekosistem (seperti penyerapan karbon, konservasi

¢\sinta 51
N Sl



7

Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

air, dan perlindungan biodiversitas) yang secara ekonomi bernilai besar, tetapi sering tidak
diperhitungkan dalam pasar (market failure). Posisi ini sejalan dengan temuan (Fauzi &
Oxtavianus, 2014) yang menegaskan bahwa degradasi lingkungan menurunkan nilai
ekonomi jangka panjang akibat hilangnya jasa ekosistem.

Green wagqf juga berfungsi sebagai mekanisme internalisasi eksternalitas dalam
ekonomi Islam. Kerusakan lingkungan adalah bentuk negative externality yang biasanya
dibebankan kepada masyarakat luas. Melalui green waqf, aset wakaf dapat dialokasikan
untuk menciptakan positive externalities seperti ruang terbuka hijau, agroforestri wakaf,
atau konservasi daerah aliran sungai. Dengan demikian, green waqf bukan hanya inovasi
filantropi, tetapi juga instrumen ekonomi untuk memperbaiki kegagalan pasar dan
memperkuat ketahanan ekologi masyarakat.

Dari perspektif kelembagaan, green waqgf memperluas cakupan tata kelola wakaf
produktif. (Ascarya et al., 2022) menekankan bahwa profesionalisasi pengelolaan wakaf
merupakan syarat utama keberhasilan wakaf produktif. Prinsip yang sama berlaku untuk
green wagqf yaitu diperlukan tata kelola yang melibatkan ahli lingkungan, akademisi,
pemerintah, dan masyarakat lokal, sebagaimana tampak dalam model kolaborasi BWI-
UNDP (Huda et al., 2025). Hal ini menunjukkan bahwa green wagqf tidak dapat berdiri
sebagai model ekonomi keagamaan yang terpisah, tetapi membutuhkan pendekatan multi-
stakeholder collaboration sebagaimana ditegaskan dalam SDG 17 (kemitraan global).

Lebih jauh, green waqgf memperlihatkan bagaimana filantropi Islam dapat menjadi
instrumen pembangunan yang berorientasi pada keberlanjutan antar generasi
(intergenerational justice). Nilai ini sejalan dengan maqéasid al-syarr'ah, khususnya hifz al-
bi'ah (perlindungan lingkungan), yang semakin dipandang sebagai kebutuhan mendesak
dalam pemikiran Islam kontemporer (Abdullah, 2018). Dengan demikian, green waqf tidak
hanya memenuhi aspek sosial dan spiritual, tetapi juga menegaskan peran Islam dalam
memelihara keseimbangan ekologis sebagaimana diamanatkan dalam konsep istikhlaf
(tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi).

Dari sisi filantropi modern, green waqf memperkaya wacana environmental
philanthropy yang sebelumnya didominasi oleh lembaga-lembaga global non-Islam.
Mengintegrasikan aset wakaf dengan program konservasi memungkinkan terbentuknya
model pembiayaan lingkungan jangka panjang yang relatif stabil, tidak bergantung pada
siklus bantuan jangka pendek. Inilah nilai tambah utama wakaf dibanding instrumen
filantropi lain: sifathnya yang perpetual memberikan basis pendanaan berkelanjutan untuk
agenda lingkungan seperti mitigasi iklim, rehabilitasi hutan, urban greening, atau energi
terbarukan.

Dengan demikian, green waqf dapat dipandang sebagai jembatan epistemik antara
nilai-nilai syariah, ekonomi Islam, dan paradigma pembangunan berkelanjutan. la
menghadirkan model filantropi yang bukan hanya karitatif, tetapi juga produktif, ekologis,
dan berkontribusi langsung terhadap visi SDGs.

Peran Green Waqf dalam Mewujudkan Tujuan SDGs

Green waqf memiliki potensi strategis sebagai instrumen filantropi Islam yang relevan
dalam mendukung agenda Sustainable Development Goals (SDGs). Dalam kerangka
ekonomi Islam, wakaf mengandung karakter keberlanjutan (perpetual charity) karena
asetnya dipertahankan sementara manfaatnya terus mengalir lintas generasi. Prinsip
keberlanjutan manfaat ini sejalan dengan konsep intergenerational equity dalam SDGs
yang menekankan pentingnya memenuhi kebutuhan generasi kini tanpa mengorbankan
generasi mendatang. (Abdullah, 2018) menegaskan bahwa nilai-nilai maqasid al-syari‘ah,
terutama hifz al-nafs, hifz al-mal, dan hifz al-bi’ah, memiliki kesesuaian langsung dengan
dimensi sosial, ekonomi, dan lingkungan dalam SDGs, sehingga menjadikan wakaf sebagai
instrumen yang memiliki legitimasi syar'i dan global dalam mendukung pembangunan
berkelanjutan.

Dari sisi implementasi, green waqf menawarkan solusi atas keterbatasan pendanaan
pembangunan berkelanjutan yang selama ini hanya mengandalkan fiskal negara. Studi
(Irfany et al., 2023) menegaskan bahwa Indonesia sedang menghadapi krisis ekologis

¢\sinta B

N RN



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

serius, termasuk 14 juta hektare lahan kritis serta kerusakan ekosistem mangrove,
sementara kapasitas rehabilitasi pemerintah masih terbatas. Dalam kondisi ini, green waqf
berfungsi sebagai mekanisme pembiayaan alternatif yang mampu menyediakan dana
berkelanjutan untuk konservasi, reforestasi, dan mitigasi perubahan iklim.

Konsep green waqf juga memperkuat penyediaan environmental public goods seperti
hutan, ruang terbuka hijau, dan sistem agroforestri wakaf. Studi “Waqf Forest: How Waqf
Can Play a Role in Forest Preservation” menunjukkan bahwa aset wakaf dapat dikelola
menjadi kawasan konservasi yang memiliki fungsi ekologis penting mulai dari penyerapan
karbon, perlindungan keanekaragaman hayati, hingga stabilisasi hidrologis. (Ali & Kassim,
2020) menjelaskan bahwa model ini merupakan wujud internalisasi eksternalitas positif, di
mana manfaat ekologi yang tidak dinilai pasar dapat diwujudkan melalui instrumen wakaf.

Penelitian-penelitian terbaru semakin memperjelas kapasitas transformasional green
wagf. (Othman et al., 2024) menemukan bahwa wakaf hijau dapat menjawab tantangan
deforestasi, hilangnya biodiversitas, dan perubahan iklim melalui program konservasi
hutan, reforestasi, serta pengembangan energi terbarukan. Ini menegaskan bahwa wakaf
telah berkembang dari filantropi tradisional menjadi model filantropi strategis yang selaras
dengan agenda global SDGs.

Dari perspektif lingkungan, green waqgf memiliki peran besar dalam mendukung SDG
13 (Climate Action) dan SDG 15 (Life on Land). Pendanaan wakaf untuk rehabilitasi
kawasan kritis, penanaman pohon, maupun perlindungan daerah aliran sungai
berkontribusi terhadap mitigasi perubahan iklim. (Othman et al., 2024) menemukan bahwa
proyek-proyek eco-waqf mampu meningkatkan penyerapan karbon dan perlindungan
biodiversitas. Temuan (Fikri & Andrean, 2023)serta (Restiyani et al.,, 2023) juga
menunjukkan bahwa program wakaf seperti waqf forest dan eco-farming memberikan
dampak ekologis sekaligus manfaat ekonomi bagi masyarakat sekitar.

Dari perspektif ekonomi dan kelembagaan, green waqf mendukung SDG 8 (Pekerjaan
Layak dan Pertumbuhan Ekonomi) serta SDG 17 (Kemitraan). Inovasi seperti green sukuk,
unit trust waqf, dan crowdfunding digital memperkuat keberlanjutan finansial wakaf dan
meningkatkan partisipasi publik (Hatimah et al., 2023). Transparansi digital yang dihasilkan
ikut memperbaiki tata kelola nadzir dan meningkatkan akuntabilitas sebagaimana
ditekankan oleh (Othman et al., 2024), yang menyatakan bahwa digitalisasi merupakan
prasyarat penting dalam pengelolaan aset wakaf modern.

Dari sisi sosial, green waqgf juga memberi kontribusi nyata terhadap SDG 4 (Pendidikan
Berkualitas). Aset wakaf yang dikelola untuk pendidikan lingkungan, penyediaan beasiswa,
pelatihan ekologi masyarakat, maupun pengembangan eco-pesantren mampu
meningkatkan kesadaran ekologis dan menyediakan manfaat sosial-ekonomi jangka
panjang. Ini melanjutkan tradisi sejarah wakaf dalam mendukung pendidikan sebagaimana
peran wakaf dalam pendirian institusi besar seperti Al-Azhar (Kahf, 2000) serta
memperluasnya pada isu keberlanjutan ekologis.

a. SDG 4: Pendidikan Berkualitas

Green waqf dapat menjadi sumber pendanaan berkelanjutan bagi pendidikan
berbasis lingkungan. Secara historis, wakaf telah mendanai institusi pendidikan besar
seperti Al-Azhar dan universitas klasik Islam (Kahf, 2000). Dalam konteks modern,
green waqf memperluas peran tersebut dengan mendukung pendidikan lingkungan
(environmental education), riset kehutanan, konservasi, serta pembelajaran berbasis
eco-pesantren atau green campus. Pendanaan yang bersumber dari wakaf produktif
memungkinkan tersedianya beasiswa, program literasi lingkungan, fasilitas praktik
ekologi, hingga kurikulum pendidikan hijau. Dengan demikian, green waqf tidak hanya
mempertahankan tradisi pendidikan Islam, tetapi juga meningkatkan kapasitas generasi
muda untuk menghadapi krisis lingkungan global.
b. SDG 8: Pekerjaan Layak dan Pertumbuhan Ekonomi

Green waqf berfungsi sebagai instrumen ekonomi melalui pengembangan
environment-based productive waqf, seperti agroforestry wakaf, hutan wakaf, pertanian

¢\sinta =

N RN



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

organik, energi terbarukan, dan ekowisata berbasis wakaf. Model ini menciptakan
aktivitas ekonomi baru, membuka lapangan pekerjaan ramah lingkungan (green jobs),
dan meningkatkan pendapatan masyarakat lokal. (Beik et al., 2022) menunjukkan
bahwa pengelolaan wakaf produktif yang terintegrasi dengan sektor lingkungan mampu
memperkuat basis ekonomi lokal, terutama di wilayah rural dan pinggiran kota. Secara
makro, green waqf berpotensi mendukung pertumbuhan ekonomi yang inklusif
sekaligus berkelanjutan, sejalan dengan prinsip low carbon development yang didorong
UNDP dan BWI melalui kerangka kerja green waqf (Huda et al., 2025).

c. SDG 13: Penanganan Perubahan Iklim

SDG 13 menjadi salah satu tujuan yang paling relevan dengan green waqf. Melalui
pengelolaan aset wakaf untuk konservasi hutan, rehabilitasi kawasan kritis, penanaman
pohon, dan perlindungan daerah aliran sungai (DAS), green waqf secara langsung
berkontribusi terhadap mitigasi perubahan iklim. Penyerapan karbon (carbon
sequestration) dari hutan wakaf atau ruang terbuka hijau wakaf dapat membantu
menurunkan emisi karbon yang menjadi penyebab utama pemanasan global. (Abdullah,
2018) menegaskan bahwa memasukkan dimensi ekologis ke dalam wakaf merupakan
aktualisasi magasid al-syarT'ah dalam konteks krisis iklim modern. Green waqf juga
memiliki potensi adaptasi iklim, misalnya melalui pengelolaan air berbasis wakaf atau
proyek ekosistem pesisir (mangrove wagqf) yang melindungi daerah rawan abrasi dan
banjir. Dengan demikian, green waqf memperlihatkan bagaimana filantropi Islam dapat
menjadi bagian dari arsitektur global aksi iklim.

d. SDG 15: Ekosistem Daratan

SDG 15 menekankan perlindungan terhadap hutan, keanekaragaman hayati, dan
keberlanjutan ekosistem darat wilayah yang secara alamiah menjadi fokus utama green
waqf. Melalui model seperti forest waqf dan eco-waqf, aset wakaf dapat digunakan
untuk konservasi spesies flora-fauna, restorasi lahan gambut, rehabilitasi hutan
sekunder, hingga pengembangan sanctuary berbasis komunitas. (Hardiansyah et al.,
2023) menemukan bahwa hutan wakaf memiliki kontribusi nyata dalam meningkatkan
kualitas tanah, penyerapan air, dan keanekaragaman hayati. Selain itu, skema wakaf
dapat memberikan legitimasi kelembagaan yang lebih kuat terhadap wilayah konservasi
karena aset wakaf bersifat tidak dapat dijual dan dipertahankan secara jangka panjang.
Dengan kata lain, green waqgf menciptakan sustainable ecological assets yang dapat
menjamin keberlanjutan lingkungan untuk generasi berikutnya.

e. SDG 17: Kemitraan untuk Mencapai Tujuan

Green waqf secara inheren mendorong kemitraan lintas sektor karena sifatnya yang
membutuhkan kolaborasi antara: 1) lembaga wakaf (BWI, nazhir), 2) pemerintah
(KLHK, Bappenas, Pemda), 3) masyarakat lokal, 4) akademisi dan peneliti, 5) lembaga
internasional (UNDP, UN Environment), 6) sektor swasta dan korporasi filantropi.
Kolaborasi BWI-UNDP dalam Green Waqf Initiative menunjukkan bahwa green waqf
dapat menjadi platform kemitraan global untuk pembangunan berkelanjutan (Huda et
al., 2025). SDG 17 menekankan pentingnya pendanaan alternatif untuk mencapai target
pembangunan global, dan green waqf menjawab kebutuhan tersebut melalui model
pendanaan berbasis aset jangka panjang yang tidak bergantung pada siklus donasi
jangka pendek. Dengan demikian, green waqf berfungsi sebagai mechanism of
collaborative governance dalam pembangunan lingkungan.

Meskipun memiliki potensi besar, pengembangan green wagf di Indonesia masih
menghadapi berbagai tantangan struktural yang perlu mendapat perhatian serius. Salah
satu kendala utama terletak pada aspek regulasi dan kelembagaan. (Habibi & Fauzani,
2025) menjelaskan bahwa kerangka hukum perwakafan di Indonesia masih menyisakan
sejumlah problem yuridis, termasuk sengketa aset wakaf, lemahnya implementasi
regulasi, serta ketidakjelasan mekanisme pengawasan. Kelemahan sistem hukum ini
berdampak langsung pada kemampuan lembaga wakaf mengembangkan model wakaf
inovatif seperti green waqgf yang membutuhkan landasan hukum kuat dan fleksibel untuk
pengelolaan aset berbasis konservasi.

¢\sinta =

N RN



7

Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

Selain persoalan regulasi, kapasitas sumber daya manusia khususnya nazhir juga
menjadi tantangan utama. (Wibisono et al., 2022) menemukan bahwa banyak nazhir di
Indonesia masih bekerja secara tradisional dan belum memiliki kompetensi profesional,
baik dalam manajemen aset, literasi keuangan, maupun pemahaman terkait isu
lingkungan. Kondisi ini menyebabkan potensi wakaf produktif, termasuk green wadf,
belum tergarap maksimal karena pengelola kurang memahami aspek teknis
pengelolaan hutan, konservasi, agroforestri, atau energi terbarukan berbasis wakaf.

Tantangan berikutnya terkait minimnya literasi terhadap instrumen keuangan
modern yang dapat mendukung pengembangan green wagf. (Choirunnisak & Jihad,
2024) menegaskan bahwa inovasi wakaf digital seperti crowdfunding syariah, wakaf
linked-sukuk, atau digital green waqf masih terhambat karena rendahnya literasi
masyarakat, keterbatasan teknologi, serta belum optimalnya dukungan regulasi.
Padahal, instrumen-instrumen modern tersebut sangat penting untuk memastikan
green wagf memiliki mekanisme pendanaan jangka panjang, transparan, dan
berkelanjutan.

Secara keseluruhan, tantangan-tantangan tersebut menunjukkan bahwa
transformasi green waqf bukan hanya memerlukan inovasi program, tetapi juga
reformasi kelembagaan, peningkatan kapasitas nazhir, digitalisasi tata kelola, serta
penguatan regulasi agar mampu menjawab kebutuhan pembangunan berkelanjutan.
Tanpa perbaikan pada aspek-aspek fundamental ini, green waqf berpotensi stagnan
dan tidak mampu mencapai skalabilitas yang diharapkan.

Green Waqf sebagai Aktualisasi Maqasid al-Syari‘ah

Konsep green waqf memiliki landasan normatif yang kuat dalam maqasid al-syari‘ah
karena orientasinya yang menekankan keberlanjutan manfaat dan perlindungan
sumber daya kehidupan. Magasid al-syari‘ah secara klasik menekankan penjagaan
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan
harta (hifz al-mal) (Al-Ghazali, 2005). Dalam perkembangan kontemporer, para ulama
dan akademisi seperti (Abdullah, 2018) menambahkan dimensi keenam, yaitu hifz al-
bi'ah (perlindungan lingkungan), sebagai respon terhadap tantangan ekologis global.
Dimensi ini menegaskan bahwa menjaga kelestarian lingkungan bukan hanya
kebutuhan ekologis, tetapi juga kewajiban syar’i untuk memastikan keberlangsungan
kehidupan dan kemaslahatan umat.

Green wagf memanifestasikan maqasid tersebut melalui pengelolaan aset wakaf
yang diarahkan untuk memperbaiki kualitas lingkungan dan memperkuat ketahanan
ekosistem. Dalam konteks hifz al-nafs, green waqgf berkontribusi pada keselamatan
masyarakat melalui konservasi hutan, penguatan daerah resapan air, pengurangan
risiko bencana, serta penyediaan ruang ekologis yang mendukung kesehatan manusia.
Program hutan wakaf dan agroforestri berbasis wakaf telah terbukti mampu
meningkatkan kualitas udara, mencegah banjir, serta menjaga stabilitas hidrologi
(Hardiansyah et al.,, 2023), sehingga melindungi jiwa manusia dari kerusakan
lingkungan yang membahayakan.

Dimensi hifz al-mal juga tercermin dalam green waqf melalui penciptaan aset
lingkungan yang memberikan manfaat ekonomi berkelanjutan. Pengembangan model
wakaf produktif berbasis lingkungan seperti eco-farming, agroforestri wakaf, dan
ekowisata berbasis wakaf tidak hanya meningkatkan pendapatan masyarakat, tetapi
juga menjaga keberlanjutan sumber daya alam yang menjadi dasar aktivitas ekonomi
(Beik et al., 2022). Dengan demikian, green waqf tidak hanya melindungi harta
masyarakat secara langsung, tetapi juga mempertahankan aset ekologis yang menjadi
fondasi keberlanjutan ekonomi jangka panjang.

Lebih jauh, green waqgf turut mewujudkan hifz al-nasl dengan memastikan
ketersediaan sumber daya alam bagi generasi mendatang. Pengelolaan ruang terbuka
hijau, konservasi hutan, dan restorasi lahan kritis merupakan bentuk nyata dari
intergenerational equity yang sejalan dengan magasid maupun prinsip sustainability

¢\sinta &=

N RN



7

Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

modern (WCED, 1987). Melalui aktivitas konservasi dan pendidikan lingkungan, green
wagf juga mendukung hifz al-‘agl dengan meningkatkan pengetahuan ekologis
masyarakat dan mendorong perilaku yang lebih bertanggung jawab terhadap alam.
Program eco-pesantren, green campus, serta pendidikan berbasis lingkungan yang
dibiayai wakaf merupakan contoh aktualisasi nilai ini (Gumansari et al., 2023).

Yang paling signifikan, green waqf secara langsung merealisasikan hifz al-bi’ah atau
perlindungan lingkungan sebagai magasid kontemporer. Aset wakaf yang bersifat
permanen menjadikan green waqf sangat efektif sebagai instrumen perlindungan
ekosistem jangka panjang. (Abdullah, 2018) menjelaskan bahwa memasukkan dimensi
ekologis ke dalam pengelolaan wakaf merupakan perwujudan nilai Islam dalam
menjaga bumi sebagai amanah. Karena aset wakaf tidak boleh dijual dan harus dijaga
keberlangsungannya, green waqgf memberikan mekanisme kelembagaan yang stabil
untuk pelestarian ekologis dalam jangka panjang.

Dengan demikian, green waqgf bukan sekadar inovasi filantropi, tetapi merupakan
aktualisasi langsung dari magasid al-syart‘ah. la mengintegrasikan nilai spiritual, sosial,
dan ekologis secara bersamaan, sekaligus menjembatani prinsip keislaman dengan
agenda keberlanjutan modern seperti SDGs. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa
Islam memiliki kerangka nilai yang kompatibel dengan pembangunan berkelanjutan,
dan green waqf adalah salah satu instrumen paling strategis untuk mengoperasionalkan
magqgasid dalam konteks tantangan lingkungan abad 21.

PENUTUP

Kajian ini menunjukkan bahwa green waqf merupakan instrumen filantropi Islam
yang memiliki potensi besar untuk mendukung pembangunan berkelanjutan. Karakter
keberlanjutan manfaat yang melekat pada wakaf menjadikannya selaras dengan prinsip
intergenerational equity yang menjadi dasar SDGs. Green waqf memperluas fungsi wakaf
dari sekadar amal sosial menjadi mekanisme yang mampu memberi dampak ekologis,
sosial, dan ekonomi secara terintegrasi. Analisis konseptual dalam artikel ini menegaskan
bahwa green waqgf dapat berkontribusi langsung pada pencapaian SDG 4, SDG 8, SDG 13,
SDG 15, dan SDG 17. Melalui konservasi lingkungan, pemberdayaan ekonomi berbasis
ekologi, pendidikan lingkungan, serta kemitraan lintas lembaga, green waqf menjadi model
filantropi strategis yang relevan dengan tantangan ekologis dan sosial di Indonesia. Selain
itu, integrasinya dengan maqasid al-syari‘ah, khususnya hifz al-nafs, hifz al-mal, dan hifz
al-bi’ah, memperkuat legitimasi syar’i green waqgf sebagai instrumen keberlanjutan dalam
perspektif Islam.

Meski demikian, implementasi green waqf masih menghadapi hambatan seperti

lemahnya kapasitas nadzir, belum optimalnya kerangka regulasi, dan minimnya literasi
keuangan modern. Oleh karena itu, penguatan tata kelola, peningkatan kapasitas
kelembagaan, serta kolaborasi pemerintah, lembaga wakaf, komunitas, dan mitra
internasional menjadi langkah penting untuk memaksimalkan perannya.
Secara keseluruhan, green waqgf menawarkan landasan konseptual yang kuat dan peluang
implementasi yang luas sebagai model filantropi Islam untuk pelestarian lingkungan dan
pembangunan berkelanjutan. Penelitian lanjutan diperlukan untuk mengeksplorasi model
implementasi, pembiayaan, dan pengukuran dampak sehingga green waqf dapat
diterapkan secara lebih efektif di berbagai konteks.

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji implementasi green waqf secara
empiris melalui studi kasus pada lembaga wakaf, pesantren, atau pemerintah daerah,
termasuk pengukuran dampak lingkungan dan sosialnya. Selain itu, analisis mengenai tata
kelola, kapasitas nadzir, serta pemanfaatan instrumen keuangan modern dalam
pengelolaan aset lingkungan berbasis wakaf juga perlu diperkuat. Kajian mengenai model
kemitraan antara lembaga wakaf, pemerintah, dan sektor swasta dapat menjadi agenda
penting untuk mendorong inovasi pendanaan hijau yang mendukung SDGs.

¢\sinta =

N RN



7

Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. (2018). Waqf, Sustainable Development Goals (SDGs) and magasid al-
shariah. International Journal of Social Economics, 45(1), 158-172.
https://doi.org/10.1108/IJSE-10-2016-0295

Al-Ghazali. (2005). Al-Mustasfa min ‘llm al-Usdl. Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

Ali, K. M., & Kassim, S. (2020). Waqf Forest: How Waqgf Can Play a Role In Forest
Preservation and SDGs Achievement. Etikonomi, 19(2).

Ascarya, A., Hosen, M. N., & Rahmawati, S. (2022). Designing Simple Productive Wagqf
Models for Indonesia. International Journal of Ethics and Systems, 38(3).

Bappenas. (2022). Kajian Risiko Bencana Nasional. Kementerian PPN/Bappenas.

Beik, I. S., Listiana, L., Islamiyah, N., Ibrahim, I., Indrawan, I. W., & Igbal, M. (2022). Green
Waqf Framework.

Chapra, M. U. (2008). The Islamic Vision of Development in the Light of Maqasid
al-Shari‘ah. The International Institute of Islamic Thought.

Choirunnisak, & Jihad, A. (2024). Optimalisasi Inovasi Wakaf di Indonesia Era Digital. Jurnal
I-Philanthropy, 4(2).

Direktorat Pemberdayaan Wakaf. (2008). Paradigma Baru Wakaf di Indonesia.
Kementerian Agama RI.

Fauzi, A., & Oxtavianus, A. (2014). Pengukuran pembangunan berkelanjutan di Indonesia.
Jurnal Ekonomi Pembangunan, 15(1).

Fikri, M. K., & Andrean, R. (2023). Development of sustainable Tamanu industry in
Indonesia based on the green waqgf model through sharia crowdfunding platforms.
Review of Islamic Social Finance and Entrepreneurship (RISFE), 2(1).

Gumansari, Y., Nurwahidin, & Hannase, M. (2023). Maslahah in Green Waqf Planting
Tamanu Trees with Magashid Al-Sharia Approach . Jurnal Lmiah Ekonomi Islam
(JIEI), 9(1).

Habibi, M. H., & Fauzani, L. (2025). Dinamika Sengketa Wakaf di Indonesia: Problematika
Yuridis, Efektivitas Regulasi, dan Penyelesaiannya. Jurnal Ekonomi Dan Perbankan
Syariah, 6(1).

Hardiansyah, K., Tyas, K. P., Ristiana, Q. A., Risma, Tuti, & Al Adawiyah, R. A. (2023).
Green Park Energy sebagai Strategi Inovatif Peningkatan Energi Terbarukan di
Indonesia Berbasis Green Wakaf. AL-AWQAF Jurnal Wakaf Dan Ekonomi Islam |,
16(1).

Hasan, N., & Syahruddin. (2022). Enhancing green waqf for carbonization technology:
Opportunities for SDGs in Indonesia. International Journal of Religious and Cultural
Studies, 4(2).

Hatimah, H., Sukoharsono, E. G., Djamhuri, A., & Adib, N. (2023). Green Economy and
Green Waqf Opportunities of Digital Assets. Proceedings of the 2022 Brawijaya
International Conference (BIC 2022), 19-25.

Huda, N., Trianto, B., Masrizal, & Maskuroh, N. (2025). Intention to donate in green wagqgf
among Muslim community: Indonesian case. Journal Od Islamic Marketing, 16(3).
Irfany, M. ., Ningsih, R., Hasanah, Q., & Rusydiana, A. S. (2023). Proposing Green Waqf
Development Strategy in Protecting Land Ecosystems in Indonesia: An Interpretive

Structural Modeling Approach. 1. http://journals.smartinsight.id/index.php/Ell

Kahf, M. (2000). Al-Waqf al-Islami: Tatawwuruh, Idaratuh, Tanmiyatuh. Dar al-Fikr.

Kahf, M. (2007). Waqf: A quick overview.

KLHK. (2023). Rencana Kerja 2023; Produktivitas Lapak Hutan dan Lingkungan Hidup
untuk Transformasi Ekonomi Indonesia. Biro Perencanaan Kementerian Lingkungan
Hidup dan Kehutanan.

Othman, Y. H., Yusuff, M. S. S., & Hussain, M. N. M. (2024). An Analysis of Green Waqf as
an Instrument for Sustainable Development. International Social Science &
Educational Conference 2024.

¢\sinta BT

N RN



A\

Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan limu Ekonomi
ISSN Online: 2549-2284
Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025

Restiyani, D., Hardjanto, & Hasanah, N. (2023). Waqgf-based private forest management
model: case study in Bogor Regency, Indonesia. Jurnal Pengelolaan Sumberdaya
Alam Dan Lingkungan (Journal of Natural Resources and Environmental
Management), 13(4).

Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf Di Indonesia, JDIH BPK RI (2004).

UNDP. (2023). The Sustainable Development Goals Report 2023. United Nations
Development Programme. Hitps://Www.Undp.Org/Sustainable-Development-Goals.

WCED. (1987). Our Common Future. In World Commission on Environment and
Development. Oxford University Press.

Wibisono, V., Syamsuri, & Rohman, M. (2022). Profesionalisme Nazhir dalam
Meningkatkan Kepercayaan Wakif di Lembaga Wakaf. Iqtisaduna: Jurnal Ekonomi
Dan Keuangan Islam, 8(2).

World Bank. (2021). World Development Indicators 2021. World Bank Publications.

¢\sinta it

&

|



