
Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 447 

Model Filantropi Islam Green Waqf sebagai Instrumen Keberlanjutan dalam 
Perspektif SDGs dan Maqāṣid al-Sharī‘ah 

 
1Puput Adela Tavera, 2Muhtadi Ridwan, 3Ahmad Djalaludin 

123Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
1puputadela18@gmail.com  

 

ABSTRACT 
Green waqf is a contemporary development of Islamic endowment that integrates 

sharia principles with environmental conservation and sustainable development objectives. 
This article aims to analyze the concept of green waqf within the framework of Islamic 
economics and modern philanthropy, and to explain its relevance to the achievement of 
several Sustainable Development Goals (SDGs), particularly SDG 4, SDG 8, SDG 13, SDG 
15, and SDG 17. This study employs a library research method by reviewing academic 
literature, official reports, and national policies related to waqf and environmental 
sustainability. 

The findings reveal that green waqf has strategic potential as a sustainable financing 
instrument that delivers long-term ecological, social, and economic benefits. Green waqf 
supports environmental conservation, eco-based economic empowerment, environmental 
education, and multisectoral partnerships. Furthermore, the concept aligns with the 
objectives of maqāṣid al-sharī‘ah, particularly the protection of life (ḥifẓ al-nafs), wealth (ḥifẓ 
al-māl), and the environment (ḥifẓ al-bi’ah), thereby providing strong sharia legitimacy for 
environmentally oriented waqf practices. Nevertheless, the implementation of green waqf 
still faces challenges, including weak governance structures, limited capacity of nazhir, and 
low literacy in modern financial instruments. Therefore, strengthening institutional capacity 
and enhancing cross-sector collaboration are essential for optimizing green waqf as an 
effective Islamic philanthropic instrument to support sustainable development in Indonesia. 
Kata kunci : green_waqf1, Islamic_philanthropy2, sustainable_development3, maqāṣid_al-
sharī‘ah. 

ABSTRAK 
Green waqf merupakan pengembangan wakaf kontemporer yang mengintegrasikan 

nilai-nilai syariah dengan tujuan pelestarian lingkungan dan pembangunan berkelanjutan. 
Artikel ini bertujuan menganalisis konsep green waqf dalam kerangka ekonomi Islam dan 
filantropi modern, serta menjelaskan relevansinya terhadap pencapaian Sustainable 
Development Goals (SDGs), khususnya SDG 4, SDG 8, SDG 13, SDG 15, dan SDG 17. 
Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan menelaah literatur akademik, 
laporan resmi, dan kebijakan nasional mengenai wakaf dan lingkungan. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa green waqf memiliki potensi strategis sebagai 
instrumen pendanaan berkelanjutan melalui penyediaan manfaat ekologis, sosial, dan 
ekonomi secara jangka panjang. Green waqf mendukung konservasi lingkungan, 
pemberdayaan ekonomi berbasis ekologi, pendidikan lingkungan, dan kemitraan lintas 
sektor. Selain itu, konsep ini selaras dengan maqāṣid al-syarī‘ah, terutama dalam 
perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs), harta (ḥifẓ al-māl), dan lingkungan (ḥifẓ al-bi’ah), sehingga 
memberikan legitimasi syar’i terhadap praktik wakaf berbasis pelestarian alam. Meskipun 
demikian, implementasi green waqf masih menghadapi tantangan berupa kelemahan tata 
kelola, keterbatasan kapasitas nadzir, dan minimnya literasi keuangan modern. Oleh 
karena itu, diperlukan penguatan kelembagaan dan kolaborasi multisektor agar green waqf 
dapat menjadi instrumen filantropi Islam yang efektif dalam mendukung pembangunan 
berkelanjutan di Indonesia. 
Kata kunci : green_waqf1, filantropi_islam2, pembangunan_berkelanjutan3, maqāṣid al-
syarī‘ah4. 
 
PENDAHULUAN 

mailto:1puputadela18@gmail.com


Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 448 

Isu pembangunan berkelanjutan semakin menjadi perhatian global, terutama setelah 
diterbitkannya Sustainable Development Goals (SDGs) 2030 yang menekankan 
keseimbangan antara dimensi ekonomi, sosial, dan lingkungan. Agenda pembangunan 
global ini menuntut negara-negara untuk memastikan bahwa pertumbuhan ekonomi tidak 
mengorbankan kelestarian lingkungan dan kesejahteraan generasi mendatang (UNDP, 
2023). Dalam konteks Indonesia, tantangan pembangunan berkelanjutan masih terlihat dari 
meningkatnya deforestasi, degradasi ekosistem, ketimpangan sosial, dan kerentanan 
masyarakat terhadap perubahan iklim. 

Data Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) menunjukkan bahwa 
deforestasi tetap menjadi penyebab utama hilangnya biodiversitas dan meningkatnya emisi 
karbon. Deforestasi netto Indonesia pada periode 2021–2022 mencapai 104.000 hektare, 
meskipun menunjukkan tren penurunan. Secara historis, Indonesia pernah mengalami 
deforestasi hingga jutaan hektare per tahun pada akhir 1990-an (KLHK, 2023). Luasan 
hutan nasional yang masih sekitar 120,4 juta hektare pun tidak sepenuhnya menjamin 
stabilitas ekologis, karena penurunan tutupan hutan berdampak langsung pada 
terganggunya fungsi hidrologis, hilangnya habitat flora-fauna, serta menurunnya 
penyangga utama keanekaragaman hayati. 

 
Gambar 1 Grafik Forest Losess 

 
 
Kerusakan ekologis tersebut pada akhirnya akan memicu kerugian ekonomi yang 

signifikan. (Fauzi & Oxtavianus, 2014) mencatat bahwa pertumbuhan PDB Indonesia tidak 
selalu diikuti oleh peningkatan kualitas lingkungan; bahkan, degradasi ekologis 
menyebabkan hilangnya nilai ekonomi jangka panjang dari jasa ekosistem seperti 
penyerapan karbon, perlindungan tanah, dan regulasi air. Temuan ini sejalan dengan 
laporan World Bank (World Bank, 2021) yang menyebutkan bahwa degradasi lingkungan 
dan bencana terkait iklim berpotensi menurunkan PDB negara berpendapatan menengah 
hingga 3–5% per tahun apabila tidak dilakukan upaya mitigasi yang memadai. Selain itu, 
(Bappenas, 2022) melaporkan bahwa kerugian ekonomi akibat bencana hidrometeorologi 
yang salah satunya dipicu deforestasi mencapai Rp 22 triliun per tahun, meliputi kerusakan 
infrastruktur, penurunan produktivitas, gangguan aktivitas ekonomi, hingga meningkatnya 
kemiskinan di wilayah terdampak. 

Dengan demikian, deforestasi tidak hanya menjadi persoalan ekologis, tetapi juga 
ancaman serius terhadap ketahanan ekonomi nasional. Pembangunan yang mengabaikan 
prinsip keberlanjutan berisiko menimbulkan biaya ekonomi jangka panjang yang lebih besar 
dibandingkan manfaat jangka pendek yang diperoleh. Kondisi ini menegaskan pentingnya 
model pembangunan yang memadukan nilai ekologis, sosial, dan ekonomi, serta 
memerlukan instrumen alternatif yang tidak hanya bertumpu pada kebijakan negara, tetapi 
juga mengakar dalam nilai sosial, budaya, dan keagamaan masyarakat. 

0

0,2

0,4

0,6

0,8

1

1,2

Grafik Forest Losess

Forest Losess



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 449 

Dalam ekonomi Islam, wakaf merupakan instrumen filantropi berkarakter keberlanjutan 
(intergenerational sustainability), karena asetnya bersifat permanen dan manfaatnya 
mengalir dalam jangka panjang (continuity of benefit). Perkembangan pemikiran 
kontemporer menunjukkan bahwa wakaf tidak lagi terbatas pada fungsi sosial tradisional, 
tetapi dapat dikembangkan sebagai instrumen pelestarian lingkungan melalui konsep green 
waqf. Green waqf memfokuskan pemanfaatan aset wakaf pada konservasi lingkungan, 
rehabilitasi ekosistem, mitigasi perubahan iklim, serta pemberdayaan sosial-ekonomi 
secara berkelanjutan. (Beik et al., 2022) menegaskan bahwa green waqf berpotensi 
menjadi model pembangunan yang inklusif, adaptif, dan ekologis, mengintegrasikan prinsip 
syariah dengan pendekatan ekonomi hijau dan agenda pembangunan berkelanjutan. Pada 
tingkat global, konsep-konsep seperti eco-waqf, waqf forest, dan green endowment mulai 
dikembangkan sebagai respons terhadap isu lingkungan dan perubahan iklim. Namun 
demikian, literatur akademik mengenai green waqf masih terfragmentasi dan didominasi 
oleh pembahasan mengenai pengembangan wakaf produktif(Ascarya et al., 2022), tata 
kelola dan regulasi perwakafan modern (Abdullah, 2018), serta pemanfaatan wakaf untuk 
pemberdayaan ekonomi masyarakat (Hasan & Syahruddin, 2022; Kahf, 2007). Kajian yang 
secara khusus mengulas potensi wakaf sebagai instrumen mitigasi perubahan iklim, 
konservasi lingkungan, dan rehabilitasi ekosistem masih terbatas pada studi kasus mikro 
atau pendekatan sektoral. 

Kesenjangan ini tampak semakin jelas ketika dikaitkan dengan konsep-konsep 
kunci seperti maqāṣid al-syarī‘ah, green economy, sustainability, dan kerangka SDGs. 
Meskipun masing-masing konsep memiliki landasan teoretis yang kuat, belum banyak 
penelitian yang menyatukannya dalam satu kerangka konseptual green waqf yang utuh dan 
komprehensif. Padahal, maqāṣid al-syarī‘ah melalui orientasi perlindungan jiwa (ḥifẓ al-
nafs), harta (ḥifẓ al-māl), dan lingkungan (ḥifẓ al-bi’ah) memberikan fondasi normatif yang 
kuat bagi upaya pelestarian lingkungan sebagai bagian dari ibadah sosial. Kolaborasi 
terbaru antara UNDP dan BWI pun menegaskan urgensi penguatan filantropi Islam dalam 
mendukung agenda hijau nasional (Huda et al., 2025). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengetahui green waqf 
dalam kerangka ekonomi Islam dan filantropi modern, serta menjelaskan relevansinya 
terhadap pencapaian SDGs, khususnya SDG 4 (pendidikan berkualitas), SDG 8 (pekerjaan 
layak dan pertumbuhan ekonomi), SDG 13 (penanganan perubahan iklim), SDG 15 
(ekosistem daratan), dan SDG 17 (kemitraan untuk mencapai tujuan) dan maqāṣid al-
syarī‘ah. Melalui pendekatan konseptual, artikel ini diharapkan dapat memperluas 
perspektif akademik mengenai peran wakaf dalam pembangunan berkelanjutan, sekaligus 
memberikan landasan teoritis bagi pengembangan kebijakan dan praktik wakaf berbasis 
lingkungan di Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini dimaksudkan untuk mengisi 
kekosongan literatur terkait integrasi maqāṣid al-syarī‘ah, green economy, sustainability, 
dan SDGs dalam model green waqf yang holistik. 

 
LANDASAN TEORI 
Wakaf dalam Kerangka Ekonomi Islam 

Wakaf merupakan salah satu instrumen filantropi Islam yang berfungsi memastikan 
keberlanjutan manfaat (perpetual charity) melalui pemanfaatan aset secara produktif. 
Dalam khazanah ekonomi Islam, wakaf dipahami sebagai penahanan aset yang tidak boleh 
dijual atau diwariskan, sementara manfaatnya disalurkan untuk kepentingan publik secara 
berkelanjutan (Direktorat Pemberdayaan Wakaf, 2008). Definisi ini banyak digunakan 
dalam literatur fikih dan ekonomi kontemporer sebagaimana dijelaskan oleh (Kahf, 2000) 
yang menegaskan bahwa wakaf merupakan mekanisme distribusi manfaat jangka panjang 
yang bersumber dari aset yang tetap terjaga keutuhannya. Tidak jauh berbeda dengan 

pengertian wakaf didalam Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 Pasal 1 ayat (1) 
disebutkan bahwa wakaf adalah perbuatan hukum wāqif untuk memisahkan 
dan/atau menyerahkan sebagian hartanya agar dimanfaatkan secara permanen 
atau untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan ketentuan syariah, guna 



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 450 

kepentingan ibadah maupun kesejahteraan umum (Undang-Undang Nomor 41 
Tahun 2004 Tentang Wakaf Di Indonesia, 2004). Oleh karena itu, wakaf tidak hanya 
berfungsi sebagai amal sosial, tetapi juga sebagai instrumen ekonomi yang berorientasi 
pada keberlanjutan manfaat (continuity of benefit). 

Seiring perkembangan modern, wakaf tidak hanya dimaknai secara ritual keagamaan, 
tetapi juga sebagai instrumen ekonomi sosial. Dalam praktiknya wakaf tidak lagi terbatas 
pada aset statis seperti tanah dan bangunan, tetapi telah berkembang menjadi wakaf 
produktif yang dikelola secara profesional agar menghasilkan manfaat ekonomi 
berkelanjutan bagi masyarakat. Transformasi wakaf dari model tradisional menuju wakaf 
produktif telah melahirkan berbagai inovasi dalam pengelolaan aset, tata kelola 
kelembagaan, hingga mekanisme investasi sosial seperti cash waqf, corporate waqf, dan 
waqf-linked sukuk. Melalui revitalisasi kelembagaan dan tata kelola yang baik, wakaf 
diyakini memiliki kontribusi signifikan dalam pembangunan yang berkeadilan, inklusif, dan 
berkelanjutan. 
Konsep Green Waqf 

Seiring meningkatnya kesadaran terhadap krisis lingkungan global, muncul inovasi 
pengelolaan wakaf yang berorientasi pada pelestarian alam, yang dikenal dengan istilah 
green waqf atau wakaf hijau. Konsep ini menekankan bahwa pengelolaan wakaf tidak 
hanya berorientasi pada manfaat ekonomi dan sosial, tetapi juga harus berkontribusi 
terhadap keberlanjutan lingkungan dan keseimbangan ekologi. Menurut (Abdullah, 2018) 
green waqf merupakan bentuk aktualisasi maqāṣid al-syarī‘ah dalam konteks kontemporer 
karena mengintegrasikan dimensi spiritual, sosial, dan ekologis secara bersamaan. Dalam 
praktiknya, green waqf mencakup kegiatan seperti penghijauan, konservasi hutan, 
pengelolaan sumber air, dan pengembangan energi terbarukan berbasis aset wakaf. 

Model ini telah berkembang di beberapa negara melalui inisiatif eco-waqf, forest waqf, 
urban green waqf, dan green endowment. Penelitian (Hardiansyah et al., 2023) 
menunjukkan bahwa green waqf berpotensi menjadi alat mitigasi perubahan iklim melalui 
pengembangan ruang terbuka hijau dan sistem agroforestri berbasis wakaf. Di Indonesia, 
kolaborasi BWI–UNDP mendorong penguatan model wakaf lingkungan untuk memperluas 
kontribusi filantropi Islam pada agenda low-carbon development (Huda et al., 2025). 
Didalam buku Green Waqf Framework, skema pembiayaan green waqf dapat 
diklasifikasikan menjadi tiga bentuk utama, yaitu Direct Cash Waqf, Indirect Cash Waqf, 
dan Hybrid antara Waqf dan Infaq. 
SDGs dan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

SDGs (sustainable development goals) diperkenalkan oleh World Commission on 
Environment and Development (WCED) melaui laporan berjudul Our Common Future 
(1987) sebagai kelanjutan dari Millennium Development Goals (MDGs). Didalam teori 
WCED mendefinisikan SDGs sebagai “development that meets the needs of the present 
without compromising the ability of future generations to meet their own needs” (WCED, 
1987). Definisi ini menegaskan bahwa keberlanjutan mencakup dua prinsip utama, yaitu 
equity within generations (keadilan antar manusia di masa kini) dan inter-generational 
equity (keadilan antar generasi). WCED juga menjelaskan bahwa pembangunan 
berkelanjutan memiliki tiga dimensi utama yang saling terkait yaitu dimensi ekonomi, sosial 
dan lingkungan. Tujuan SDGs terdiri atas 17 tujuan dan 169 target global pada tahun 2030. 
Tujuan tersebut menjadi pedoman pembangunan global yang menuntut keterlibatan 
berbagai elemen termasuk pemerintah, masyarakat sipil, sektor swasta, dan lembaga 
keagamaan. Dalam konteks ekonomi Islam, SDGs memiliki keterkaitan erat dengan prinsip 
maqāṣid al-syarī‘ah, karena keduanya menekankan kesejahteraan manusia secara holistik, 
meliputi aspek spiritual, sosial, ekonomi, dan ekologi (Abdullah, 2018; Chapra, 2008).  

Maqāṣid al-syarī‘ah sebagai fondasi etis dalam hukum Islam menekankan 
pemeliharaan lima aspek utama kehidupan: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam 
perkembangan kontemporer, beberapa ulama dan akademisi menambahkan dimensi 
keenam yaitu ḥifẓ al-bi’ah (perlindungan lingkungan) sebagai kebutuhan mendesak umat 
manusia (Abdullah, 2018). Perlindungan lingkungan dipandang sebagai bagian integral dari 



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 451 

menjaga keberlangsungan kehidupan dan keberlanjutan sosial-ekonomi. Prinsip ini 
memberikan justifikasi normatif bahwa pengembangan green waqf bukan hanya inovasi 
ekonomi, tetapi juga perwujudan nilai syar’i dalam menjaga ekosistem. Kajian (Gumansari 
et al., 2023) menegaskan bahwa green waqf berada dalam kerangka maqāṣid karena 
mendukung ketahanan lingkungan, kesejahteraan masyarakat, dan keberlangsungan 
sumber daya alam untuk generasi berikutnya. 
 
METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian konseptual 
(conceptual research), yaitu pendekatan yang berfokus pada analisis teori, pemikiran, dan 
temuan ilmiah tanpa melakukan pengumpulan data lapangan. Kajian konseptual digunakan 
untuk membangun pemahaman teoretis yang komprehensif mengenai green waqf sebagai 
model filantropi Islam serta menelaah relevansinya terhadap kerangka Sustainable 
Development Goals (SDGs). Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan 
mengembangkan sintesis teori dan menawarkan kerangka pemikiran integratif yang 
menghubungkan prinsip ekonomi Islam, maqāṣid al-syarī‘ah, green economy, konsep 
sustainability, dan tujuan SDGs. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini merupakan data sekunder, yang meliputi 
jurnal ilmiah, buku, laporan resmi lembaga internasional, dokumen kebijakan, dan publikasi 
akademik yang relevan. Sumber-sumber tersebut diakses melalui basis data ilmiah seperti 
Google Scholar, DOAJ, Scopus, dan repositori lembaga seperti UNDP dan KLHK. 
Pemilihan literatur dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan relevansi, 
kemutakhiran, dan kontribusinya terhadap pengembangan konsep green waqf dan agenda 
pembangunan berkelanjutan. 

Analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) kualitatif, yaitu proses 
membaca, mengorganisasi, dan menginterpretasi literatur untuk mengidentifikasi tema-
tema utama seperti konsep wakaf produktif, filantropi lingkungan, maqāṣid al-syarī‘ah, serta 
implementasi SDGs. Selanjutnya, dilakukan proses sintesis teoretis untuk menyusun 
hubungan antar konsep dan mengembangkan kerangka konseptual mengenai green waqf 
sebagai instrumen filantropi Islam yang mendukung tujuan pembangunan berkelanjutan. 
Pendekatan analitis ini memungkinkan peneliti menyusun model konseptual yang bersifat 
integratif dan dapat digunakan sebagai dasar bagi penelitian empiris maupun kebijakan 
terkait green waqf di masa depan. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Green Waqf sebagai Pengembangan Wakaf dalam Ekonomi Islam dan Filantropi 
Modern 

Pengembangan green waqf merupakan bentuk evolusi dari praktik wakaf dalam 
ekonomi Islam yang merespons perubahan kebutuhan masyarakat modern sekaligus krisis 
lingkungan global. Secara historis, wakaf telah memainkan peran penting sebagai 
instrumen redistribusi kesejahteraan melalui pemanfaatan aset yang manfaatnya mengalir 
terus-menerus (continuity of benefit) sebagaimana dikemukakan oleh (Kahf, 2000). Namun 
dalam konteks kontemporer, fungsi wakaf berkembang melampaui orientasi kesejahteraan 
sosial tradisional menuju model filantropi yang terintegrasi dengan isu-isu pembangunan 
berkelanjutan. 

Transformasi ini tidak lepas dari dua arus besar pemikiran modernisasi filantropi Islam 
yang mendorong pengelolaan wakaf secara produktif dan professional (Ascarya et al., 
2022), dan kebutuhan global akan instrumen pembiayaan lingkungan, di tengah 
meningkatnya deforestasi, perubahan iklim, dan degradasi ekosistem. 

Dalam analisis ekonomi Islam, green waqf dapat dipahami sebagai perluasan fungsi 
ekonomi wakaf. Jika wakaf tradisional terutama difokuskan pada penyediaan layanan sosial 
seperti pendidikan dan kesehatan, maka green waqf memosisikan wakaf sebagai aset 
ekologis yang menciptakan environmental public goods. Dengan kata lain, aset wakaf dapat 
berfungsi sebagai penopang layanan ekosistem (seperti penyerapan karbon, konservasi 



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 452 

air, dan perlindungan biodiversitas) yang secara ekonomi bernilai besar, tetapi sering tidak 
diperhitungkan dalam pasar (market failure). Posisi ini sejalan dengan temuan (Fauzi & 

Oxtavianus, 2014) yang menegaskan bahwa degradasi lingkungan menurunkan nilai 
ekonomi jangka panjang akibat hilangnya jasa ekosistem. 

Green waqf juga berfungsi sebagai mekanisme internalisasi eksternalitas dalam 
ekonomi Islam. Kerusakan lingkungan adalah bentuk negative externality yang biasanya 
dibebankan kepada masyarakat luas. Melalui green waqf, aset wakaf dapat  dialokasikan 
untuk menciptakan positive externalities seperti ruang terbuka hijau, agroforestri wakaf, 
atau konservasi daerah aliran sungai. Dengan demikian, green waqf bukan hanya inovasi 
filantropi, tetapi juga instrumen ekonomi untuk memperbaiki kegagalan pasar dan 
memperkuat ketahanan ekologi masyarakat. 

Dari perspektif kelembagaan, green waqf memperluas cakupan tata kelola wakaf 
produktif. (Ascarya et al., 2022) menekankan bahwa profesionalisasi pengelolaan wakaf 
merupakan syarat utama keberhasilan wakaf produktif. Prinsip yang sama berlaku untuk 
green waqf yaitu diperlukan tata kelola yang melibatkan ahli lingkungan, akademisi, 
pemerintah, dan masyarakat lokal, sebagaimana tampak dalam model kolaborasi BWI–
UNDP (Huda et al., 2025). Hal ini menunjukkan bahwa green waqf tidak dapat berdiri 
sebagai model ekonomi keagamaan yang terpisah, tetapi membutuhkan pendekatan multi-
stakeholder collaboration sebagaimana ditegaskan dalam SDG 17 (kemitraan global). 

Lebih jauh, green waqf memperlihatkan bagaimana filantropi Islam dapat menjadi 
instrumen pembangunan yang berorientasi pada keberlanjutan antar generasi 
(intergenerational justice). Nilai ini sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya ḥifẓ al-
bi’ah (perlindungan lingkungan), yang semakin dipandang sebagai kebutuhan mendesak 
dalam pemikiran Islam kontemporer (Abdullah, 2018). Dengan demikian, green waqf tidak 
hanya memenuhi aspek sosial dan spiritual, tetapi juga menegaskan peran Islam dalam 
memelihara keseimbangan ekologis sebagaimana diamanatkan dalam konsep istikhlāf 
(tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi). 

Dari sisi filantropi modern, green waqf memperkaya wacana environmental 
philanthropy yang sebelumnya didominasi oleh lembaga-lembaga global non-Islam. 
Mengintegrasikan aset wakaf dengan program konservasi memungkinkan terbentuknya 
model pembiayaan lingkungan jangka panjang yang relatif stabil, tidak bergantung pada 
siklus bantuan jangka pendek. Inilah nilai tambah utama wakaf dibanding instrumen 
filantropi lain: sifatnya yang perpetual memberikan basis pendanaan berkelanjutan untuk 
agenda lingkungan seperti mitigasi iklim, rehabilitasi hutan, urban greening, atau energi 
terbarukan. 

Dengan demikian, green waqf dapat dipandang sebagai jembatan epistemik antara 
nilai-nilai syariah, ekonomi Islam, dan paradigma pembangunan berkelanjutan. Ia 
menghadirkan model filantropi yang bukan hanya karitatif, tetapi juga produktif, ekologis, 
dan berkontribusi langsung terhadap visi SDGs. 
Peran Green Waqf dalam Mewujudkan Tujuan SDGs 

Green waqf memiliki potensi strategis sebagai instrumen filantropi Islam yang relevan 
dalam mendukung agenda Sustainable Development Goals (SDGs). Dalam kerangka 
ekonomi Islam, wakaf mengandung karakter keberlanjutan (perpetual charity) karena 
asetnya dipertahankan sementara manfaatnya terus mengalir lintas generasi. Prinsip 
keberlanjutan manfaat ini sejalan dengan konsep intergenerational equity dalam SDGs 
yang menekankan pentingnya memenuhi kebutuhan generasi kini tanpa mengorbankan 
generasi mendatang. (Abdullah, 2018) menegaskan bahwa nilai-nilai maqāṣid al-syarī‘ah, 
terutama ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-māl, dan ḥifẓ al-bi’ah, memiliki kesesuaian langsung dengan 
dimensi sosial, ekonomi, dan lingkungan dalam SDGs, sehingga menjadikan wakaf sebagai 
instrumen yang memiliki legitimasi syar’i dan global dalam mendukung pembangunan 
berkelanjutan. 

Dari sisi implementasi, green waqf menawarkan solusi atas keterbatasan pendanaan 
pembangunan berkelanjutan yang selama ini hanya mengandalkan fiskal negara. Studi 
(Irfany et al., 2023) menegaskan bahwa Indonesia sedang menghadapi krisis ekologis 



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 453 

serius, termasuk 14 juta hektare lahan kritis serta kerusakan ekosistem mangrove, 
sementara kapasitas rehabilitasi pemerintah masih terbatas. Dalam kondisi ini, green waqf 
berfungsi sebagai mekanisme pembiayaan alternatif yang mampu menyediakan dana 
berkelanjutan untuk konservasi, reforestasi, dan mitigasi perubahan iklim. 

Konsep green waqf juga memperkuat penyediaan environmental public goods seperti 
hutan, ruang terbuka hijau, dan sistem agroforestri wakaf. Studi “Waqf Forest: How Waqf 
Can Play a Role in Forest Preservation” menunjukkan bahwa aset wakaf dapat dikelola 
menjadi kawasan konservasi yang memiliki fungsi ekologis penting mulai dari penyerapan 
karbon, perlindungan keanekaragaman hayati, hingga stabilisasi hidrologis. (Ali & Kassim, 

2020) menjelaskan bahwa model ini merupakan wujud internalisasi eksternalitas positif, di 
mana manfaat ekologi yang tidak dinilai pasar dapat diwujudkan melalui instrumen wakaf. 

Penelitian-penelitian terbaru semakin memperjelas kapasitas transformasional green 
waqf. (Othman et al., 2024) menemukan bahwa wakaf hijau dapat menjawab tantangan 
deforestasi, hilangnya biodiversitas, dan perubahan iklim melalui program konservasi 
hutan, reforestasi, serta pengembangan energi terbarukan. Ini menegaskan bahwa wakaf 
telah berkembang dari filantropi tradisional menjadi model filantropi strategis yang selaras 
dengan agenda global SDGs. 

Dari perspektif lingkungan, green waqf memiliki peran besar dalam mendukung SDG 
13 (Climate Action) dan SDG 15 (Life on Land). Pendanaan wakaf untuk rehabilitasi 
kawasan kritis, penanaman pohon, maupun perlindungan daerah aliran sungai 
berkontribusi terhadap mitigasi perubahan iklim. (Othman et al., 2024) menemukan bahwa 
proyek-proyek eco-waqf mampu meningkatkan penyerapan karbon dan perlindungan 
biodiversitas. Temuan (Fikri & Andrean, 2023)serta (Restiyani et al., 2023) juga 
menunjukkan bahwa program wakaf seperti waqf forest dan eco-farming memberikan 
dampak ekologis sekaligus manfaat ekonomi bagi masyarakat sekitar. 

Dari perspektif ekonomi dan kelembagaan, green waqf mendukung SDG 8 (Pekerjaan 
Layak dan Pertumbuhan Ekonomi) serta SDG 17 (Kemitraan). Inovasi seperti green sukuk, 
unit trust waqf, dan crowdfunding digital memperkuat keberlanjutan finansial wakaf dan 
meningkatkan partisipasi publik (Hatimah et al., 2023). Transparansi digital yang dihasilkan 
ikut memperbaiki tata kelola nadzir dan meningkatkan akuntabilitas sebagaimana 
ditekankan oleh (Othman et al., 2024), yang menyatakan bahwa digitalisasi merupakan 
prasyarat penting dalam pengelolaan aset wakaf modern. 

Dari sisi sosial, green waqf juga memberi kontribusi nyata terhadap SDG 4 (Pendidikan 
Berkualitas). Aset wakaf yang dikelola untuk pendidikan lingkungan, penyediaan beasiswa, 
pelatihan ekologi masyarakat, maupun pengembangan eco-pesantren mampu 
meningkatkan kesadaran ekologis dan menyediakan manfaat sosial-ekonomi jangka 
panjang. Ini melanjutkan tradisi sejarah wakaf dalam mendukung pendidikan sebagaimana 
peran wakaf dalam pendirian institusi besar seperti Al-Azhar (Kahf, 2000) serta 
memperluasnya pada isu keberlanjutan ekologis. 

 
a. SDG 4: Pendidikan Berkualitas 

Green waqf dapat menjadi sumber pendanaan berkelanjutan bagi pendidikan 
berbasis lingkungan. Secara historis, wakaf telah mendanai institusi pendidikan besar 
seperti Al-Azhar dan universitas klasik Islam (Kahf, 2000). Dalam konteks modern, 
green waqf memperluas peran tersebut dengan mendukung pendidikan lingkungan 
(environmental education), riset kehutanan, konservasi, serta pembelajaran berbasis 
eco-pesantren atau green campus. Pendanaan yang bersumber dari wakaf produktif 
memungkinkan tersedianya beasiswa, program literasi lingkungan, fasilitas praktik 
ekologi, hingga kurikulum pendidikan hijau. Dengan demikian, green waqf tidak hanya 
mempertahankan tradisi pendidikan Islam, tetapi juga meningkatkan kapasitas generasi 
muda untuk menghadapi krisis lingkungan global. 
b. SDG 8: Pekerjaan Layak dan Pertumbuhan Ekonomi 

Green waqf berfungsi sebagai instrumen ekonomi melalui pengembangan 
environment-based productive waqf, seperti agroforestry wakaf, hutan wakaf, pertanian 



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 454 

organik, energi terbarukan, dan ekowisata berbasis wakaf. Model ini menciptakan 
aktivitas ekonomi baru, membuka lapangan pekerjaan ramah lingkungan (green jobs), 
dan meningkatkan pendapatan masyarakat lokal. (Beik et al., 2022) menunjukkan 
bahwa pengelolaan wakaf produktif yang terintegrasi dengan sektor lingkungan mampu 
memperkuat basis ekonomi lokal, terutama di wilayah rural dan pinggiran kota. Secara 
makro, green waqf berpotensi mendukung pertumbuhan ekonomi yang inklusif 
sekaligus berkelanjutan, sejalan dengan prinsip low carbon development yang didorong 
UNDP dan BWI melalui kerangka kerja green waqf (Huda et al., 2025). 
c. SDG 13: Penanganan Perubahan Iklim 

SDG 13 menjadi salah satu tujuan yang paling relevan dengan green waqf. Melalui 
pengelolaan aset wakaf untuk konservasi hutan, rehabilitasi kawasan kritis, penanaman 
pohon, dan perlindungan daerah aliran sungai (DAS), green waqf secara langsung 
berkontribusi terhadap mitigasi perubahan iklim. Penyerapan karbon (carbon 
sequestration) dari hutan wakaf atau ruang terbuka hijau wakaf dapat membantu 
menurunkan emisi karbon yang menjadi penyebab utama pemanasan global. (Abdullah, 
2018) menegaskan bahwa memasukkan dimensi ekologis ke dalam wakaf merupakan 
aktualisasi maqāṣid al-syarī‘ah dalam konteks krisis iklim modern. Green waqf juga 
memiliki potensi adaptasi iklim, misalnya melalui pengelolaan air berbasis wakaf atau 
proyek ekosistem pesisir (mangrove waqf) yang melindungi daerah rawan abrasi dan 
banjir. Dengan demikian, green waqf memperlihatkan bagaimana filantropi Islam dapat 
menjadi bagian dari arsitektur global aksi iklim. 
d. SDG 15: Ekosistem Daratan 

SDG 15 menekankan perlindungan terhadap hutan, keanekaragaman hayati, dan 
keberlanjutan ekosistem darat wilayah yang secara alamiah menjadi fokus utama green 
waqf. Melalui model seperti forest waqf dan eco-waqf, aset wakaf dapat digunakan 
untuk konservasi spesies flora-fauna, restorasi lahan gambut, rehabilitasi hutan 
sekunder, hingga pengembangan sanctuary berbasis komunitas. (Hardiansyah et al., 
2023) menemukan bahwa hutan wakaf memiliki kontribusi nyata dalam meningkatkan 
kualitas tanah, penyerapan air, dan keanekaragaman hayati. Selain itu, skema wakaf 
dapat memberikan legitimasi kelembagaan yang lebih kuat terhadap wilayah konservasi 
karena aset wakaf bersifat tidak dapat dijual dan dipertahankan secara jangka panjang. 
Dengan kata lain, green waqf menciptakan sustainable ecological assets yang dapat 
menjamin keberlanjutan lingkungan untuk generasi berikutnya. 
e. SDG 17: Kemitraan untuk Mencapai Tujuan 

Green waqf secara inheren mendorong kemitraan lintas sektor karena sifatnya yang 
membutuhkan kolaborasi antara: 1) lembaga wakaf (BWI, nazhir), 2) pemerintah 
(KLHK, Bappenas, Pemda), 3) masyarakat lokal, 4) akademisi dan peneliti, 5) lembaga 
internasional (UNDP, UN Environment), 6) sektor swasta dan korporasi filantropi. 
Kolaborasi BWI–UNDP dalam Green Waqf Initiative menunjukkan bahwa green waqf 
dapat menjadi platform kemitraan global untuk pembangunan berkelanjutan (Huda et 
al., 2025). SDG 17 menekankan pentingnya pendanaan alternatif untuk mencapai target 
pembangunan global, dan green waqf menjawab kebutuhan tersebut melalui model 
pendanaan berbasis aset jangka panjang yang tidak bergantung pada siklus donasi 
jangka pendek. Dengan demikian, green waqf berfungsi sebagai mechanism of 
collaborative governance dalam pembangunan lingkungan. 

Meskipun memiliki potensi besar, pengembangan green waqf di Indonesia masih 
menghadapi berbagai tantangan struktural yang perlu mendapat perhatian serius. Salah 
satu kendala utama terletak pada aspek regulasi dan kelembagaan. (Habibi & Fauzani, 

2025) menjelaskan bahwa kerangka hukum perwakafan di Indonesia masih menyisakan 
sejumlah problem yuridis, termasuk sengketa aset wakaf, lemahnya implementasi 
regulasi, serta ketidakjelasan mekanisme pengawasan. Kelemahan sistem hukum ini 
berdampak langsung pada kemampuan lembaga wakaf mengembangkan model wakaf 
inovatif seperti green waqf yang membutuhkan landasan hukum kuat dan fleksibel untuk 
pengelolaan aset berbasis konservasi. 



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 455 

Selain persoalan regulasi, kapasitas sumber daya manusia khususnya nazhir juga 
menjadi tantangan utama. (Wibisono et al., 2022) menemukan bahwa banyak nazhir di 
Indonesia masih bekerja secara tradisional dan belum memiliki kompetensi profesional, 
baik dalam manajemen aset, literasi keuangan, maupun pemahaman terkait isu 
lingkungan. Kondisi ini menyebabkan potensi wakaf produktif, termasuk green waqf, 
belum tergarap maksimal karena pengelola kurang memahami aspek teknis 
pengelolaan hutan, konservasi, agroforestri, atau energi terbarukan berbasis wakaf. 

Tantangan berikutnya terkait minimnya literasi terhadap instrumen keuangan 
modern yang dapat mendukung pengembangan green waqf. (Choirunnisak & Jihad, 

2024) menegaskan bahwa inovasi wakaf digital seperti crowdfunding syariah, wakaf 
linked-sukuk, atau digital green waqf masih terhambat karena rendahnya literasi 
masyarakat, keterbatasan teknologi, serta belum optimalnya dukungan regulasi. 
Padahal, instrumen-instrumen modern tersebut sangat penting untuk memastikan 
green waqf memiliki mekanisme pendanaan jangka panjang, transparan, dan 
berkelanjutan. 

Secara keseluruhan, tantangan-tantangan tersebut menunjukkan bahwa 
transformasi green waqf bukan hanya memerlukan inovasi program, tetapi juga 
reformasi kelembagaan, peningkatan kapasitas nazhir, digitalisasi tata kelola, serta 
penguatan regulasi agar mampu menjawab kebutuhan pembangunan berkelanjutan. 
Tanpa perbaikan pada aspek-aspek fundamental ini, green waqf berpotensi stagnan 
dan tidak mampu mencapai skalabilitas yang diharapkan. 

 
Green Waqf sebagai Aktualisasi Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Konsep green waqf memiliki landasan normatif yang kuat dalam maqāṣid al-syarī‘ah 
karena orientasinya yang menekankan keberlanjutan manfaat dan perlindungan 
sumber daya kehidupan. Maqāṣid al-syarī‘ah secara klasik menekankan penjagaan 
agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan 
harta (ḥifẓ al-māl) (Al-Ghazālī, 2005). Dalam perkembangan kontemporer, para ulama 
dan akademisi seperti (Abdullah, 2018) menambahkan dimensi keenam, yaitu ḥifẓ al-
bi’ah (perlindungan lingkungan), sebagai respon terhadap tantangan ekologis global. 
Dimensi ini menegaskan bahwa menjaga kelestarian lingkungan bukan hanya 
kebutuhan ekologis, tetapi juga kewajiban syar’i untuk memastikan keberlangsungan 
kehidupan dan kemaslahatan umat. 

Green waqf memanifestasikan maqāṣid tersebut melalui pengelolaan aset wakaf 
yang diarahkan untuk memperbaiki kualitas lingkungan dan memperkuat ketahanan 
ekosistem. Dalam konteks ḥifẓ al-nafs, green waqf berkontribusi pada keselamatan 
masyarakat melalui konservasi hutan, penguatan daerah resapan air, pengurangan 
risiko bencana, serta penyediaan ruang ekologis yang mendukung kesehatan manusia. 
Program hutan wakaf dan agroforestri berbasis wakaf telah terbukti mampu 
meningkatkan kualitas udara, mencegah banjir, serta menjaga stabilitas hidrologi 
(Hardiansyah et al., 2023), sehingga melindungi jiwa manusia dari kerusakan 
lingkungan yang membahayakan. 

Dimensi ḥifẓ al-māl juga tercermin dalam green waqf melalui penciptaan aset 
lingkungan yang memberikan manfaat ekonomi berkelanjutan. Pengembangan model 
wakaf produktif berbasis lingkungan seperti eco-farming, agroforestri wakaf, dan 
ekowisata berbasis wakaf tidak hanya meningkatkan pendapatan masyarakat, tetapi 
juga menjaga keberlanjutan sumber daya alam yang menjadi dasar aktivitas ekonomi 
(Beik et al., 2022). Dengan demikian, green waqf tidak hanya melindungi harta 
masyarakat secara langsung, tetapi juga mempertahankan aset ekologis yang menjadi 
fondasi keberlanjutan ekonomi jangka panjang. 

Lebih jauh, green waqf turut mewujudkan ḥifẓ al-nasl dengan memastikan 
ketersediaan sumber daya alam bagi generasi mendatang. Pengelolaan ruang terbuka 
hijau, konservasi hutan, dan restorasi lahan kritis merupakan bentuk nyata dari 
intergenerational equity yang sejalan dengan maqāṣid maupun prinsip sustainability 



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 456 

modern (WCED, 1987). Melalui aktivitas konservasi dan pendidikan lingkungan, green 
waqf juga mendukung ḥifẓ al-‘aql dengan meningkatkan pengetahuan ekologis 
masyarakat dan mendorong perilaku yang lebih bertanggung jawab terhadap alam. 
Program eco-pesantren, green campus, serta pendidikan berbasis lingkungan yang 
dibiayai wakaf merupakan contoh aktualisasi nilai ini (Gumansari et al., 2023). 

Yang paling signifikan, green waqf secara langsung merealisasikan ḥifẓ al-bi’ah atau 
perlindungan lingkungan sebagai maqāṣid kontemporer. Aset wakaf yang bersifat 
permanen menjadikan green waqf sangat efektif sebagai instrumen perlindungan 
ekosistem jangka panjang. (Abdullah, 2018) menjelaskan bahwa memasukkan dimensi 
ekologis ke dalam pengelolaan wakaf merupakan perwujudan nilai Islam dalam 
menjaga bumi sebagai amanah. Karena aset wakaf tidak boleh dijual dan harus dijaga 
keberlangsungannya, green waqf memberikan mekanisme kelembagaan yang stabil 
untuk pelestarian ekologis dalam jangka panjang. 

Dengan demikian, green waqf bukan sekadar inovasi filantropi, tetapi merupakan 
aktualisasi langsung dari maqāṣid al-syarī‘ah. Ia mengintegrasikan nilai spiritual, sosial, 
dan ekologis secara bersamaan, sekaligus menjembatani prinsip keislaman dengan 
agenda keberlanjutan modern seperti SDGs. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa 
Islam memiliki kerangka nilai yang kompatibel dengan pembangunan berkelanjutan, 
dan green waqf adalah salah satu instrumen paling strategis untuk mengoperasionalkan 
maqāṣid dalam konteks tantangan lingkungan abad 21. 
 

PENUTUP 
Kajian ini menunjukkan bahwa green waqf merupakan instrumen filantropi Islam 

yang memiliki potensi besar untuk mendukung pembangunan berkelanjutan. Karakter 
keberlanjutan manfaat yang melekat pada wakaf menjadikannya selaras dengan prinsip 
intergenerational equity yang menjadi dasar SDGs. Green waqf memperluas fungsi wakaf 
dari sekadar amal sosial menjadi mekanisme yang mampu memberi dampak ekologis, 
sosial, dan ekonomi secara terintegrasi. Analisis konseptual dalam artikel ini menegaskan 
bahwa green waqf dapat berkontribusi langsung pada pencapaian SDG 4, SDG 8, SDG 13, 
SDG 15, dan SDG 17. Melalui konservasi lingkungan, pemberdayaan ekonomi berbasis 
ekologi, pendidikan lingkungan, serta kemitraan lintas lembaga, green waqf menjadi model 
filantropi strategis yang relevan dengan tantangan ekologis dan sosial di Indonesia. Selain 
itu, integrasinya dengan maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-māl, dan ḥifẓ 
al-bi’ah, memperkuat legitimasi syar’i green waqf sebagai instrumen keberlanjutan dalam 
perspektif Islam. 

Meski demikian, implementasi green waqf masih menghadapi hambatan seperti 
lemahnya kapasitas nadzir, belum optimalnya kerangka regulasi, dan minimnya literasi 
keuangan modern. Oleh karena itu, penguatan tata kelola, peningkatan kapasitas 
kelembagaan, serta kolaborasi pemerintah, lembaga wakaf, komunitas, dan mitra 
internasional menjadi langkah penting untuk memaksimalkan perannya. 
Secara keseluruhan, green waqf menawarkan landasan konseptual yang kuat dan peluang 
implementasi yang luas sebagai model filantropi Islam untuk pelestarian lingkungan dan 
pembangunan berkelanjutan. Penelitian lanjutan diperlukan untuk mengeksplorasi model 
implementasi, pembiayaan, dan pengukuran dampak sehingga green waqf dapat 
diterapkan secara lebih efektif di berbagai konteks. 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji implementasi green waqf secara 
empiris melalui studi kasus pada lembaga wakaf, pesantren, atau pemerintah daerah, 
termasuk pengukuran dampak lingkungan dan sosialnya. Selain itu, analisis mengenai tata 
kelola, kapasitas nadzir, serta pemanfaatan instrumen keuangan modern dalam 
pengelolaan aset lingkungan berbasis wakaf juga perlu diperkuat. Kajian mengenai model 
kemitraan antara lembaga wakaf, pemerintah, dan sektor swasta dapat menjadi agenda 
penting untuk mendorong inovasi pendanaan hijau yang mendukung SDGs. 

 
 



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 457 

 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, M. (2018). Waqf, Sustainable Development Goals (SDGs) and maqasid al-

shariah. International Journal of Social Economics, 45(1), 158–172. 
https://doi.org/10.1108/IJSE-10-2016-0295 

Al-Ghazālī. (2005). Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Ali, K. M., & Kassim, S. (2020). Waqf Forest: How Waqf Can Play a Role In Forest 

Preservation  and SDGs Achievement. Etikonomi, 19(2). 
Ascarya, A., Hosen, M. N., & Rahmawati, S. (2022). Designing Simple Productive Waqf 

Models for Indonesia. International Journal of Ethics and Systems, 38(3). 
Bappenas. (2022). Kajian Risiko Bencana Nasional. Kementerian PPN/Bappenas. 
Beik, I. S., Listiana, L., Islamiyah, N., Ibrahim, I., Indrawan, I. W., & Iqbal, M. (2022). Green 

Waqf Framework. 
Chapra, M. U. (2008). The Islamic Vision of Development in the Light of Maqasid 

al-Shariʿah. The International Institute of Islamic Thought. 
Choirunnisak, & Jihad, A. (2024). Optimalisasi Inovasi Wakaf di Indonesia Era Digital. Jurnal 

I-Philanthropy, 4(2). 
Direktorat Pemberdayaan Wakaf. (2008). Paradigma Baru Wakaf di Indonesia. 

Kementerian Agama RI. 
Fauzi, A., & Oxtavianus, A. (2014). Pengukuran pembangunan berkelanjutan di Indonesia. 

Jurnal Ekonomi  Pembangunan, 15(1). 
Fikri, M. K., & Andrean, R. (2023). Development of sustainable Tamanu industry in 

Indonesia based on the green waqf model through sharia crowdfunding platforms. 
Review of Islamic Social Finance and Entrepreneurship (RISFE), 2(1). 

Gumansari, Y., Nurwahidin, & Hannase, M. (2023). Maslahah in Green Waqf Planting 
Tamanu Trees with Maqashid Al-Sharia  Approach . Jurnal Lmiah Ekonomi Islam 
(JIEI), 9(1). 

Habibi, M. H., & Fauzani, L. (2025). Dinamika Sengketa Wakaf di Indonesia: Problematika 
Yuridis, Efektivitas Regulasi, dan Penyelesaiannya. Jurnal Ekonomi Dan Perbankan 
Syariah, 6(1). 

Hardiansyah, K., Tyas, K. P., Ristiana, Q. A., Risma, Tuti, & Al Adawiyah, R. A. (2023). 
Green Park Energy sebagai Strategi Inovatif Peningkatan  Energi Terbarukan di 
Indonesia Berbasis Green Wakaf. AL-AWQAF  Jurnal Wakaf Dan Ekonomi Islam , 
16(1). 

Hasan, N., & Syahruddin. (2022). Enhancing green waqf for carbonization technology: 
Opportunities for SDGs in Indonesia. International Journal of Religious and Cultural 
Studies, 4(2). 

Hatimah, H., Sukoharsono, E. G., Djamhuri, A., & Adib, N. (2023). Green Economy and 
Green Waqf Opportunities  of Digital Assets. Proceedings of the 2022 Brawijaya 
International Conference (BIC 2022), 19–25. 

Huda, N., Trianto, B., Masrizal, & Maskuroh, N. (2025). Intention to donate in green waqf 
among Muslim community: Indonesian case. Journal Od Islamic Marketing, 16(3). 

Irfany, M. I., Ningsih, R., Hasanah, Q., & Rusydiana, A. S. (2023). Proposing Green Waqf 
Development Strategy in Protecting Land Ecosystems in Indonesia: An Interpretive 
Structural Modeling Approach. 1. http://journals.smartinsight.id/index.php/EII 

Kahf, M. (2000). Al-Waqf al-Islami: Tatawwuruh, Idaratuh, Tanmiyatuh. Dar al-Fikr. 
Kahf, M. (2007). Waqf: A quick overview. 
KLHK. (2023). Rencana Kerja 2023; Produktivitas Lapak Hutan dan Lingkungan Hidup 

untuk Transformasi Ekonomi Indonesia. Biro Perencanaan Kementerian Lingkungan 
Hidup dan Kehutanan. 

Othman, Y. H., Yusuff, M. S. S., & Hussain, M. N. M. (2024). An Analysis of Green Waqf as 
an Instrument for Sustainable Development. International Social Science & 
Educational  Conference 2024. 



Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 
ISSN Online: 2549-2284 

Volume 10 Nomor 1, Tahun 2025 
 

 

 458 

Restiyani, D., Hardjanto, & Hasanah, N. (2023). Waqf-based private forest management 
model: case study in Bogor Regency, Indonesia. Jurnal Pengelolaan Sumberdaya 
Alam Dan Lingkungan (Journal of Natural Resources and Environmental 
Management), 13(4). 

Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf Di Indonesia, JDIH BPK RI (2004). 
UNDP. (2023). The Sustainable Development Goals Report 2023. United Nations 

Development Programme. Https://Www.Undp.Org/Sustainable-Development-Goals. 
WCED. (1987). Our Common Future. In World Commission on Environment and 

Development. Oxford University Press. 
Wibisono, V., Syamsuri, & Rohman, M. (2022). Profesionalisme Nazhir dalam 

Meningkatkan Kepercayaan Wakif di Lembaga Wakaf. Iqtisaduna: Jurnal Ekonomi 
Dan Keuangan Islam, 8(2). 

World Bank. (2021). World Development Indicators 2021. World Bank Publications. 
  

 
 


